GOVERNMENT OF INDIA

ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 10784

CALL No. 291.2/wic

D.G.A. 79

Fai Library of Deveolor general of Archaeology. Simla Specific walls - Library - 30 Wo.24 | 24 E1002



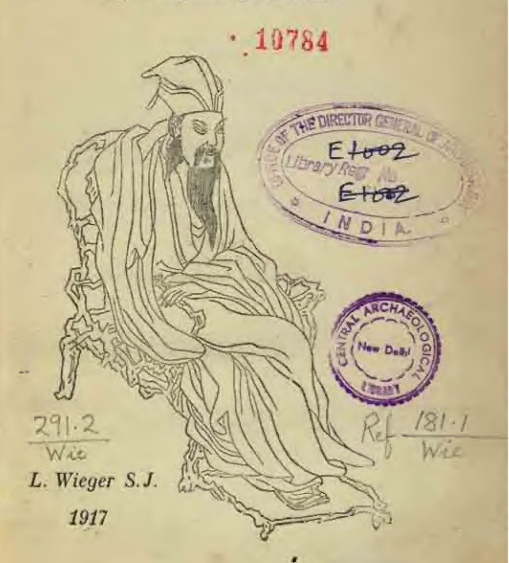
# HISTOIRE

des Croyances religieuses

et des Opinions philosophiques

en Chine

depuis l'origine, jusqu'à nos jours.



MIBRARY, NEW DELHI.

Am. No. 291 2 | Wie

Call No. 291. 2 | Wie

Call No. 291. 2 | Wie

Imprimi potest.

C. Héraulie S.J.

Superior regularis Missionis.

Nil obstat. Æm. Bocker S.J.

Imprimatur.
† H. Maquet S. I.

Episc. Amathont. Vicar. apost, Tehe-li M. O.

#### Préface.

J'ai écrit ces Leçons, à la demande de l'Institut Catholique de Paris. Je les lui offre, comme un modeste apport à ses grands travaux pour la religion et pour la science. Elles représentent trente années de recherches et d'études faites en Chine, en vue de la propagation du royaume de Dieu.

歐 E Hien-hien. 河 間 府 Ho-kien-fou, Chine, le 7 Mars 1917.

L. Wieger S.J., Dr med.





L'empereur 🕏 Yao.

# Table des Leçons.

#### Première Période.

# Théisme antique. Depuis l'origine, jusqu'en 500 avant J.-C.

- Le peuple chinois à l'origine, Empereurs électifs. Première dynastie.
- Deuxlème dynastie. Empire béréditaire. Textes et chants.
  - Denxiena dynastie. Bronzes. Graphies.
  - Troisième dynastle. Le Ciel, Souverain d'en haut.
  - Trolsième dynastie, Étres transcendants, Mûnes.
  - Troisième dynastie. La Grande Regle. Théorie du gouvernement antique.
  - Troisième dynastie. Constitution des Taheou. Pratique du gouvernement antique.
  - Troisième dynastie. Divination officielle par la tortue.
  - Troisième dynastie. Divination of ficielle par les diagrammes.
- Troisième dynastie, divination officielle par les souges, par les anomalies naturelles.
- Troisième dyansile. Le rituel. Souverain d'en hant. Cinq Souverains. Étres transcendants.
- Troisième dynastie. Le rituel. Manes. Sorciers.
- Troisième dynastie. Décadence. Sonverain d'en haut. Cinq Souverains.
- Troisième dynastie. Décadence. Étres transcendants. Mânes. Question de la survivance.
- 15. Confucius.
- Les disciples personnels de Confucius,

#### Deuxième Période.

## Philosophie et Politique. De 500 avant J.-C., à 65 après J.-C.

- 17: Lao-tzeu.
- Les Pères taoïstes, Leur Monisme,
   Le Principe et l'Univers.
- Les Pères moistes, Identilé des contraires, Vie et mort.
- Les Péres taoistes, Non-agir, Nonparaitre, Indépendance faronche.
- 21. Les Pères taotstes. Vision. Extase. Inconscience. Invulnérabilité.
- Les Pères (aoistes, Lours luttes pour le naturel, contre l'artificiel confucilste.
- L'age de fer. Yang-tchon. Egoisme. Fatalisme
- 24. L'age de fer. Mei-ti, Altruisme, Fol.
- 25. L'age de fer. Les Sophistes. Leur rôle.
- L'age de fer, Confuciisme utopique, Tzen-sen. Mong-tzen,
- L'àge de sang. Les Légistes. Tengsi. Cheu-klao.
- 23. L'age de sang. Wei-yang.
- 20. L'age de sang, Koei-kou-tzeu. Yinnwenn-tzeu. Heue-koan-tzeu,
- 30. L'ago de sang. Koan-tzen. Hanfei-tzen.
- 31. L'empire un et absolu des Ts'inn.
- 32. Ts'inu. L'œuvre de Lu-pourcei.
- Exotisme, L'école des Taeou dans le royaume de Ts'i. Sunn-k'ing.
- 34. Confuclisme pragmatique. Sunn-
- Avènement de la première dynastie Han, Géomancie de l'empereur Wenn, Lou-kia et Kia-i.

- 36. Première dynastie Hun. Taoisme de l'empereur Ou. Tchang-k'ien. Entrée en relations avec les tirces et les indiens.
- 37, L'hymnaire de l'empereur Ou.
- 38. L'astrologie officielle sous l'empereur Ou. Seuma-ts'ien.
- Les princes Lion-tel et Lion-nan. Hoai-nan-tzen. Apogée du Monisme taoiste.
- Confuciisme batard de Tongtchoung-chon. Théisme-maturisme.
- Le Sou-wenn: Codification de la physiologie et de la psychologie antiques.
- L'œnvre de Liou-hiang et de Liouhinn. Classification des matières, et Catalogue des livres.
- Yang-hioung. Fin de la première, et avénement de la seconde dynastie Han. Faits cultuels.
- 14. Wang-tch'oung fataliste.
- 45. Wang-tch'oung controversiste.
- 46. Houvre de Pan-kou, Ying-chan, Sunn-ue, Su-kan.

## Troisième Période.

Buddhisme et Taoisme. De l'an 65, à l'an 1000.

- Premier siècle de l'ère chrétienne.
   Admission officielle du Buddhisme en Chine. Le S\u00e4tr\u00e4 en quarantedeux articles.
- Deuxième siècle de l'ère chrétienne. Le Buddhisme preud pied en Chine. Le prince parthe An-cheukae.
- Deuxléme siècle de l'ère chrétieune. Buddhisme. Amitabha. Mañjuiri. Meou-treu.

- 50. Deuxième stècle. Confucilsme et Taoisme. Les Confucilstes se groupeut en caste fermée. Les Taoistes s'organisent en puissance politique.
- Troisième siècle. Période des Trois Royaumes, Buddhisme. Taoisme.
- 52. Qualrième siècie. Taoisme. Keuehoung dit Pao-p'ou-treu.
- Quatrième au cinquième siècle.
   Buddhisme. Moines célèbres.
- 54. Quatrième au cinquième siècle. Buddhisme. Mahāyāna. La contemplation.
- Quatrième au cinquième siècle.
   Buddhisme. Mahāyāna. Ascétisme.
- 56. Quatrième au cinquième siècle. Buddhisme. Mahâyāna. Philosophie de Haricarman et de Năgarjuna.
- 57 Quatrième au cinquième siècle. Buddhisme. Hinayana. Milinda et Nagasena.
- Quatriéme au cinquième siècle.
   Buddhisme, Hinayana. Les agaeta.
- 39. Quatrième un cinquième siècle. Buddhisme Monachisme
- 60. Le cuite officiel au cinquième siècie, Hymnes.
- Le Taoisme mystique, du troisième au sixième siècle.
- 62. Sixième siècle. Wei et Leang. Buddhisme: La reine Hou. L'empereur Ou. – Bodhidharma. Védantisme chinois.
- 63. Septième siècle. Sons les Tang. Buddhisme. Mazdéisme. Manichéisme. Nestorianisme. Mahométisme. Tantrisme.
- 64. Septième au neuvième siècle, Confuclisme. Nouveau Commentaire des Canoniques. Culte et hymnes. Polémique.

- Neuvième siècle. Taoisme. Historique. Koun-yinn-tzeu. Lu-tongpinn. L'index des mérites et des démérites.
- 66. Vers la dixième siècle. Triomphe de l'Amidisme. La religion de la Terre Pure.
- Onzième au douzième siècle. Tuoisme théiste. Le Pur Auguste. Culte du Génie de l'âtre.
- 68. Folk-lore hybride.

#### Quatrième Période.

Rationalisme et Indifférentisme. Depuis l'an 1000, jusqu'à nos jours.

 Onzième au treizième siècle. Sous tes Song. Néo-Confuctisme philosophique. Tch'enn-t'oun. Mattres Teheou, Tchang, les deux Tch'eng. Tehou-hi.

- Treizième au quatorzième siècle.
   Cultes sons la dynastie mongole Yuan.
- Quinzième siècle. Sons la dynastie chinoise Ming. Doctrine des Lettrés.
- Seizième siècle. Confuctisme subjectif, intuitif, de Wang-yangming.
   Le Confuciisme au Japon.
- 78. Mahométisme chinois.
- Temps modernes. Sous la dynastie mandchoue Ts'ing. Sous la République.

Épliogue.

Appendice. La littératura chisoise. Esquisse.

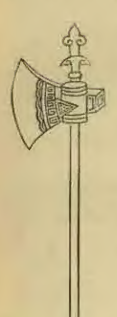






#### Table des Dynasties.





Les Hia 夏, 1989 à 1550.
Les Chang-Yinn 高 殷, 1558 à 1050.
Les Tcheou 周, 1050 à 256.
Les Tr'inn 秦, 221 à 200.
Premiers Han 前 溪, 202 avant, à 8 de l'ère chrétienne.
Seconds Han 後 溪, 25 à 220.
Trois Royaumes 三 同 San Kouo.
221 à 264.

Les Tsinn 4, occidentaux 265 à 316. orientaux 317 à 419.

Premiers Song 朱, 420 à 478.

Les Te'i 齊, 179 A 501.

Les Leang \$2, 502 à 556.

Les Tch'enn Dt. 557 à 588.

Les Soci 隋, 589 à 639.

Les Tang B, 620 à 906.

Petites dynasties 五代 Ou-tai, 907 à 959.

Seconds Song 宋, 960 à 1279, cités Song tout court.

Les Mongols Yuan 元, 1280 h 1367.

Les Chinois Ming 33, 1368 à 1643.

Les Mandehonx Ts'ing 清, 1644 a 1912.

Pais 中 華 民 圖 Tchwung-hoa Minn-kono, la République de Chine.





## Avani-propos.

Pour les dates anciennes de l'histoire chinoise, antérieures à l'an 827 avant J.-C., il existe deux systèmes de chronologie :

te la chronologie conventionnelle, lentement élaborée durant les dix premiers siècles de l'ére chrétienne, fixée au onzième siècle, vulgarisée au douzième par le manuel d'histoire A A B Toung-kien kang-mou. Elle s'appuie, pour les temps anciens, sur des supputations souvent conjecturales.

2º la chronologie traditionnelle, basée sur un manuscrit écrit sur des lattes en bambon, enfoui dans une tombe princière en 209 avant J.-C., exhumé en l'an 281 après J.-C. C'est 竹 書 是 年 Tohou-chou ki-nien, la chronique écrite sur hambon. Elle nous a conservé les dates, telles qu'on les admettait avant la destruction des anciennes archives (en 213 avant J.-C.), alors que tous les documents permettant leur contrôle existalent encore. Elle inspire donc plus de conflance.

Dans mes Textes Historiques, sommaire de l'histoire T'oung-kien kang-mou, j'ai du suivre la chronologie conventionnelle employée par son auteur. Dans cette Histoire des Croyances religieuses et des Opinions philosophiques, je suivrai, pour les dates anciennes, la chronologie traditionnelle. Non que je crole à son absolue exactitude; mais parce que je la trouve mieux fondée que l'antre. L'écart entre les deux systèmes n'est d'ailleurs pas très considérable; 216 ans pour l'avénement de la première dynastie, 209 ans pour l'avénement de la seconde, 72 ans pour l'avénement de la troisième; en 827 avant J.-C. l'écart est devenu zèro. Cependant, à cause des synchronismes à établir éventuellement avec l'bistoire religieuse d'autres nations anciennes, l'écart à l'origine n'est pas insignifiant. Ainsi la chronologie traditionnelle fait d'Abraham et de Hammourabl les contemporains du premier souverain historique chinols ¿ Yao, tandis que la chronologie conventionnelle les fait vivre plus de deux siècles après lui. D'après la chronologie traditionnelle, Yao règna ciaq siècles après Sargon l'ancien, peu après la fin de la dynastie d'Isin de Sumer-Accad, etc.

Ci-dessous la table chronologique des temps anciens. Dans la première colonne, les chiffres forts, sont ceux de la chronologie conventionnelle. Les dates plus faibles de la seconde colonne, sont celles de la chronologie traditionnelle. L'année indiquée est celle de l'avénement.

## Table chronologique des temps anciens.

|                                         | Fou-hi, age pastoral.                                                          | Première dynastie Q Hia. |     |                                                    |                      |                                      |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|-----|----------------------------------------------------|----------------------|--------------------------------------|
| 一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一 | Chenn-noung, age agricole.  Hoang-ti crea l'empire. Chao-hao. Tchoan-hu. K'ou. | 太                        | 啟康康 | U le Grand. K'i. T'ai-k'ang. Tchoung-k'ang. Siang. | 2107<br>2188<br>2159 | 1989<br>1976<br>1958<br>1952<br>1943 |
| 夔                                       | Tcheu. Yao. 2357 2145                                                          |                          |     | Interrègne.                                        | 2119                 | 1915                                 |

| 小 雄 Chao-k'ang.          | 2079 1875  | 圖丁 Tsou-ting.      | 1465 1334  |
|--------------------------|------------|--------------------|------------|
| A Tchou.                 | 2057 1852  | 图 JE Nan-keng.     | 1433 1325  |
| 槐 Hoai.                  | 2040 1833  | 即 F Yang-kia.      | 1408 1310  |
| 芒 Mang.                  | 2011 1789  | 整度 Pan-keng.       | 1401 1315  |
| 泄 Sie.                   | 1998 1730  | 小 幸 Siao-sinn.     | 1378 1287  |
| 不降 Pou-kiang.            | 1980 1702  | J. Z. Siao-i.      | 1352 1284  |
| 高 Kioung.                | 1921 1643  | at T Ou-ting.      | 1324 1274  |
| 懂 Kinn.                  | 1900 1622  | Tsou-keng.         | 1265 .1215 |
| 孔甲 K'oung-kia.           | 1879 1612  | III III Tsou-kia.  | 1258 1204  |
| A Kao.                   | 1848 1601  | 应 主 Linn-sinn.     | 1995 1171  |
| 蚕 Fa.                    | 1837 1596  | 庚 T Keng-ting.     | 1219 1167  |
| 樊 癸 Kie. Koei.           | 1818 1589  | 武乙 Ou-i.           | 1198 1159  |
| 40 M                     |            | * T Tai-ting.      | 1194 1124  |
| -                        | -          | 帝乙 Ti-i.           | 1191 1111  |
| Convilanc dynastic 45 65 | Chana Vinn | 幸 斜 Siron. Teheou. | 1154 1102  |

# Deuxième dynastie 商 殷 Chang-Yinn.

|     | THE PARTY OF THE PARTY OF |      |      |
|-----|---------------------------|------|------|
| 成温  | Tch'eng-t'ang.            | 1763 | 1558 |
| 外丙  | Wai-ping.                 |      | 1546 |
| 仲壬  | Tchoung-jenn.             |      | 1544 |
| 太甲  | Tai-kia.                  | 1753 | 1540 |
| 沃丁  | Wo-ting.                  | 1720 | 1528 |
| 太康  | Tai-k'ang.                | 1691 | 1509 |
|     | Siao-kia,                 | 1666 | 1504 |
| 雍己  | Young-ki.                 | 1649 | 1487 |
| 太戏  | Tai-ou.                   | 1637 | 1475 |
| 仲丁  | Tehoung-ting.             | 1562 | 1400 |
| 外壬  | Wai-jenn.                 | 1549 | 1391 |
| 河鹽  | 甲 Heuc-tan-kia.           | 1534 | 1381 |
| 超乙  | Tsou-i.                   | 1525 | 1372 |
| 祖幸  | Tsou-sinn.                | 1506 | 1353 |
| 沃甲  | Wo-kia.                   | 1490 | 1339 |
| 100 |                           |      |      |

## Troisième dynastie [4] Tcheou.

| Control of the contro |      |      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|------|
| 武王 Ou-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1122 | 1050 |
| 成 王 Teh'eng-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1115 | 1044 |
| 康王 K'ang-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1078 | 1001 |
| 图 王 Tehao-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1052 | 981  |
| 穆王 Mou-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1001 | 962  |
| 共 干 Koung-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 946  | 907  |
| 懿王 I-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 934  | 895  |
| 孝 王 Hiao-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 909  | 870  |
| 夷 王 I-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 894  | 861  |
| 版 王 Li-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 878  | 853  |
| 共和 Régence.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 841  |      |
| 宜王 Suan-wang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 827  | 827  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |      |



# Première Période.

Théisme antique depuis l'origine, jusqu'en 500 avant J.-C.

## Première Lecon.

Sommaire. — A. Le peuple chinois au début de son histoire. Refigion primitive. — B. Les empereurs électifs 

Yao et 
Chounn. Culte impérial. Le Ciel, Souverain d'en haut; les monts et fleuves ; les Génies locaux. Le bûcher. Les sept Recteurs et les six Météores. — C. Notion antique de la mort. Après la mort, Génies du ciel, Génies de la terre, Mânes non glorieux. La musique évocatrice avant l'offrance. — D. Le Ciel, Souverain universel. Son mandat. — E. Superstitions prohibées. — F. Divination par l'écaille de torine. — G. La première dynastie. Historique. Texte unique. — H. Résumé.

An lever de la toile, vingt-deuxième siècle avant J.-C., le peuple chinois, A. venu on ne sait d'où, nous apparatt d'emblée comme un peuple sédentaire, civilisé, n'ayant rien du primitif. Établi dans le pays qu'il habite encore, appliqué à l'agriculture comme il l'est encore, ses mœurs étaient en bien des points ce qu'elles sont encore. Des clans pulssants étaient les vrais dépositaires du pouvoir. Ils avalent à leur tête un empareur, chef suprème de la nation. Celui-ci pouvait choisir son successeur, avec leur assentiment; ou les chefs des clans se chargealent de pourvoir à la succession; en tout cas, dans les premiers temps, l'empire ne fut pas hérèditaire, et l'influence de l'aristocratie est sensible. Au-dessous de cette ariatocratie gardienne du trône, des officiers, prolongements de l'empereur. Puis, en bas, très bas, le peuple, assez bien solgné, pas trop exploité, protégé avec sollicitude: délibérément privé de toute lastruction théorique; dirigé, en pratique, pour tout et jusque dans les moindres détails, comme on dirige des mineurs incapables de se conduire. Cependant, tout en haut, l'empereur a peur du petit peuple, et se garde de le tyranniser. Non qu'il craigne une révolte. Il craint pls que cela. Croyant que son mandat impérial lui a été donné par le Ciel pour qu'il fasse du bien su peuple, il craint que le Ciel ne Jul retire ce mandal, si le peuple venalt à se plaindre de lui avec raison.

Père de son peuple, l'empereur est aussi son pontife. C'est pour le bien du peuple, qu'il honore le Ciel, le Souverain d'en laut. C'est pour le bien du peuple, qu'il invoque les Génies des monts et des fleuves. C'est pour le bien du peuple, qu'il salue les Génies des localités. Culte officiel, auquel les seigneurs avaient une part subordonnée, chacun dans son ressort et dans une certaine mesure. Le peu-

ple était spectateur de ce culte officiel; mais ! n'avait pas droit d'y participer, sous peine de lèse-majesté. Son culte à lui, se reudnit au Génie tutélaire de sou hameau, an Patron des terres cultivées par ceux de son village, devant un tertre éleve au nom de l'empereur. Ce Génie, ce Patron local, être transcendant innomé, était censé délégué par le Génie de la principauté ou de la préfecture, qui l'était par celui de l'empire, qui l'était par le Ciel. Hiérarchie du monde invisible, à l'instar de celle du monde visible. - Ciel, Génies et Manes, ces deux dernières catégories n'en faisant au fond qu'une seule, les Génies étant l'aristocratie des Manes, les Manes glorifiés. Culte officiel impérial, pour la totalité de l'empire; culte officiel délégué aux seigneurs ou aux fonctionnaires, dans les diverses sections du territoire; culte privé des particuliers à leur tertre natal. Voilà, dans ses grandes lignes. In religion chinoise d'avant le vingtième siècie. Animisme, sous un Etre suprème unique, dont aucun texte ancien n'explique la nature ni l'origipe. - Laissons parler les documents de cette période, peu nombreux mais très clairs. Ils sont tous tirés des Annales. Je n'emploieral que ceux qui sont reconnus comme authentiques par tous les critiques.

--

B. Le premier empereur historique 愛 Yao, abdiqua, en 2073, en taveur de 舜 Chounn, et mourut en 2045. Chounn mourut en 1992, laissant l'empire à 禹 U, dont le règne commença en 1989, les trois années du deuli impérial étant retranchées. U le Grand ayant eu pour successeur son fils, est compté comme le premier empereur de la première dynastie 夏 Hia, 1989-1559.

Au premier jour de l'au 2073, Chounn reçut l'abdication de l'ao, dans le temple et devant le tablette de l'Ancêtre chef de la liguée... L'Ancêtre étant ainsi informé, Chounn annonça son entrée en fonctions, par un sacrifice, au Souverain d'en haut, au Ciel... Ces deux termes désignent le même Être, disent les Commentateurs unanimement. Le terme Ciel s'applique à son essence, le terme Souverain exprime sa puissance.

Ce secrifice fut offert au tertre impérial de la capitale. — Après avoir ainsi vénéré le Ciel, Chomn salua en esprit, de loin, les monts et les fleuves principaux de l'empire, en se tournant vere leurs positions géographiques. Il les salua, disent les Commentateurs, pour que l'empire obtint les pluies nécessaires, et fut préservé de toute inoudation. — Enfin, dit le même texte, Chomn fit le tour de la foule des Génies; c'est-à-dire qu'il leur adressa un salut circulaire collectif, par lequel ils turent censés salués tous, dans toutes les regions de l'espace... La foule des Génies, ce sont, disent les Commentateurs, les Génies moins importants que ceux des monts et des fleuves; ceux des collines, des digues, des canaux, etc. Ames d'hommes célèbres défants, logées, ou dans des lieux terrestres plus notables, ou dans les ouvrages ladis édifiés par eux. On les supposait plus ou moins puissants, et influents dons un certain rayon.

L'empire était divisé en quatre régions. Chaque région avait, comme centre politique et hiératique, une haute montagne. En 2073, après les cérémonies de l'avénement à la capitale. Chounn visita successivement ces quatre centres. Sur chacune des quatre montagnes, il alluma un bûcher, pour avertir le Ciel de sa

présence, du zèle qu'il mettait à s'acquitter des ses fonctions d'empereur... Le ciel est si hant, disent les Commentateurs, qu'il n'est pas possible de s'abouaher avec lui directement; mais la flamme et la fumée établissent communication. — Cela fait, Chounn s'inclina vers les monts et les floaves de la région. La fonle des Génies n'est pas nommée ici, mais il est moralement certain qu'elle reçut son salut. — Enfin l'empereur confera avec les seigneurs réunis en comices, renouve-la leurs investitures, s'enquit si les régules étaient bien observées, etc. Sa tournée dura toute l'année, Rentré à la capitale. Chounn annonça son retour à l'Ancêtre, et jui offrit un bœuf. Cette tournée impériale se faisait ators lous les cinq sos, tonjours avec la même cérémonial.

Les Annales racontent que, en 2073, lors de son entrée en charge, Chounn constata la position harmonieuse des sept Recteurs, et fit une offrande aux six Météores. Les sept Recteurs sont les sept corps célestes mobiles, solell lune et cinq planètes. Les six Météores, sont le vent, les nuées, le tonnerre, la pluie, la froidure, la chaleur. — Les corps célestes étaient considérés par les Anciens d'alors, comme le sémaphore du Ciel, un appareil complexe au moyen duquel le Souverain d'en haut donnait des indications et des avertissements aux hommes. Les météores, favorables ou défavorables, étaient aussi censés produits par lui. Le cuite chinois antique des corps célestes et des météores, ne fut donc pas inspiré par des théories animistes ou naturistes. Il tut une expression de la foi religieuse du temps.

---

C. En l'an 2015, le vieil empereur Yao « monta et descendit» disent les Annales, c'est-à-dire qu'il monrot. L'idéa de survivance après la mort, dans un état
diffèrent, ressort clairement des textes des Anciens. Ils crurent que la mort divise
l'homme en deux parties, l'âme supérieure plus subtile qui monte dans les hauteurs, et l'âme inférieure plus dense qui descend en terre unie au cadavre. Ils
n'entendirent pas la division du composé humain, comme résultant adéquatement
en âme et cadavre. Ils n'eurent, à aucune époque, la notion d'une âme spirituelle
au sens chrétien du mot. L'âme supérieure subtile est toujours dite ressembler à
la vapeur, à la fumée. — Le peuple fit pour l'empereur Yoo définit, « comme pour
père et mères, disent les Annales; c'est-à-dire qu'il pleura sa mort durant trois
ans. Le principe chinois fut toujours que, les parents ayant souffert et travaillé
durant trois ans pour engendrer un enfant et lui donner sa première éducation,
après leur décès l'enfant leur doit en retour trois années de pieurs.

En l'an 2042, nommant ses divers ministres, l'empereur Chounn prépose, un certain (A A Pai-l'aux trois sortes de rits, c'est-à-dire au culte en général, et spécialement au culte des Ancêtres dans leur temple. Les trois sertes de rits s'adressalent aux trois sortes d'êtres transcendants, Génies des régions célestes, Génies des régions terrestres, Manes non-glorieux entre deux. Ces derniers sont nommés ici pour la première fois. Tous êtres de même nature d'allieurs. — Un certain K'oci est préposé à la musique, en vue d'établir les relations entre les Génies, les Manes et les hommes. C'est là, en effet, le but de la musique, art sacré et non profane chez les Anciens. Les sons des instruments et les voix des chanteurs, avertis-

saient, attiraient, les Génies et les Mânes. Leur effet allait plus toin. Intimement liés aux nombres mère de la gamme, les accords de la musique étaient censés avoir, comme certains chiffres, une répercussion cosmique; faire vibrer harmonieusement l'êther mondial, quand its sont consonants et non dissonants, et attirer ainsi paix et prospérité. K'oet lui-mème se vante, en 2202, qué su musique produit cet effet; « quand les phonolithes résonnent, quand les cordes vibrent, quand les chants rétentissent, les Ancètres viennent visiter«, dit-it... Visite spirituelle, mentale, imaginaire, diront plus tard les Commentateurs Est-il bien sûr que les Ancètres viendraient entendu ainsi?.. Sans doute lis ne crurent jamais que les Ancètres viendraient manger et boire leurs offrandes, Mais les bronzes de la deuxième dynastie nous montreront qu'ils venaient au moins humer les offrandes, et qu'on relevait, sur le sable ou sur la cendre, les empreintes de leurs pieds et de leurs mains.

--

D. Cueillons, dans des conversations familières tenues, en 2002, par le vieil empereur 聲 Chounn, avec ses ministres 重 U et 泉 隔 Kao-yao, et conservées dans les Annales, les sentences suivantes qui vont à notre sujet, et montrent comment on parlait en ce temps-la. - U dit: Prince, veillez sur vous dans l'exercice de votre charge; que votre conduite montre à tous que vous êtes le mandataire du Souverain d'en haut; alors le Ciel vous continuera votre mandat, vous combiera de hiens. - Kao-yao dit: L'œuvre du Ciel, un homme (l'empereur) est chargé de l'accomplir pour lui sur la terre... C'est le filel qui a déterminé les relations, c'est le Ciel qui a déterminé les rits... Le Ciel avance celui qui a mérité, le Ciel dégrade celul qui a démérité... Veillez à satisfaire le peuple, à ne pas indisposer le peuple. Car le Ciel écoute les appréciations du peuple, et voit les choses par ses yeux. Le Ciel récompense ou punit le prince, selon que le peuple le loue ou le blame. Il y a communication entre le haut et le bas. - Et le vieil empereur Chounn conclut ces discours édifiants par ces paroles: Oui, soyons attentifs à ce que le Ciel demande de nons, à tout moment et dans les moindres choses. - Il ressort avec évidence de ces textes, que le Souverain d'en haut, le Ciel, dont ces Anciens parlent ainsi en l'an 2002, était pour eux un être personnel et intelligent. Il est clair aussi, par les attributs généraux qu'ils lut donnent, qu'ils le considéralent comme le maître universel, non comme le législateur de leur race seulement.

-4-4-

E. Avant l'an 2073, au nom de l'empereur 美 l'ao encore régnant, 译 Chounn dut sévir contre une confédération de peuplades 南 Miao, établies dans le bassin du fleuve 涯 Hoai ou sur les rives du Fleuve Bleu, parentes des peuplades 豪 Li dont l'histoire ancienne chinoise parie plusieurs fols. Ces Li, ces Miao, dont les 苗 子 Miao-tzeu actuels du 貴 州 Koei-tcheou sont probablement les deruiers restes, n'étaient pas de même race que les Chinois, avalent d'autres mœurs et une autre religion. Ils paraissent avoir été très superstitieux, adonnés au fétichisme et à la magle. Les Annales nous apprennent que, après su campagne, Chounn charges deux personnages « de rompre les communications

entre la terre et le ciel, afin qu'il n'y ent plus de descendre et visiter»... Tous les Commentateurs interprétent que, au contact de ces étrangers, le peuple chinois avait commence à s'adouner à des superstitions, et que Chounn rétablit le culte national dans sa pureté primitive. Tous affirment, à la même occasion, que plus tard la décadence de la religion primitive chinoise, fut le résultat de la contamination des Chinois par les superstitions des Li et des Miao. «Les deux catégories des Génies et des hommes, doivent avoir chacune son habitat propre. Chacune doit rester chez elle. Quand les hommes rendent aux Génies le cuite officiel, les Génies les bénissent et les hommes sont heureux. C'est là le seul rapport permis-Les Li, puis les Miao, troublérent l'ordre. Les Génies et les hommes s'entremélérent. Tout le monde se permit de faire des offrandes aux Génies, et de leur demander des faveurs par l'intermédiaire d'évocateurs particuliers. Il en résulta une promisculté indécente. Chounn fit rompre ces communications privées de la terre avec le ciel, et remit en vigueur les lois du culte antique. L'ordre rétabil par lui dura jusqu'au temps où la troisième dynastie tomba en décadence (770 avant J.-C.). Alors le culte ancien fut perverti définitivement, s

-4-

F. Un texte des Annales, qui peut remonter à l'an 2065, nous apprend que le pays de £ II Kiou-kiang était tenu de fournir à l'empereur les grandes tortues. Il s'agit des tortues dont les écailles servaient à consulter si telle ou telle décision serait faste ou néfaste, si un projet conçu réussirait ou non. Elles devaient avoir douze pouces de diamètre. L'animal dont la carapace atteignait cès dimensions, était ceusé âgé d'au moins mille ans. Mais ce n'est pas à sa tongue expérience de la vie qu'on en appelait; c'est au fait que sa carapace dorsale bombée et sa plaque ventrale plate, ressemblaient à la cloche céleste tournant par son bord sur le plateau terrestre, ce qui est la notion chinoise antique du cosmos. L'animal logé entre les deux écailles, représentait l'humanité. Analogie de figure, donc correspondance essentielle!.. J'expliquerai plus tard au long, comment se pratiquait la divination officielle par l'écaille de tortue. Constatons seulement lei, qu'elle date des origines.

-4-4-

G. A Ule canalisateur du nord de la Chine, que la postérité appela le Grand par reconnaissance pour ce service, étant mort en 1979, son fils lui succéda. L'empire devint ainsi héréditaire. La première dynastie prit pour titre, le nom de la nation, A Hia. Elle durs, d'après la chronologie traditionnelle, 430 ans. Sous le troisième empereur, le petit-fils de U le Grand, elle était déjà en pleine décadence. Révoltes continuelles des seigneurs, un empereur expulsé, un autre assassiné, un fils posthume (?) renouant le fil de la succession interrompu pendant quarante années, plusieurs régues incroyablement longs et absolument vides d'événements, une suite de blancs et de lacunes; enfin A Kie un tyran détrôné par le fondateur de la seconde dynastie; vollé, en peu de mois, le bilan des Hia, dont l'histoire n'inspire aucune confiance. Il se peut que la durée assignée à cette

dynastle, soit surfaite de deux siècles et plus. — Notons, en passant, que, vers l'an 1610, furent faits les premiers instruments chinois en fer. Jusque là le culvre et le silex avaient été seuls employés. Le fer se substitua peu à peu au cuivre. Le silex continua longtemps encore à servir pour divers usages.

Il ne nous reste, de toute cette période, dans les Annales, qu'une seule pièce authentique. Comme elle est du fils de U le Grand et date de l'an 1976, elle se rattache plutôt à la période précédente. Un grand fendataire, le seigneur de fit Hou; ne voulut pas reconnaître Er K'i le nouvel empereur, et se déclara indépendant en refusant les signes de vassalité, dont le principal était l'usage du calendrier impérial, fixant le premier jour de l'année et des innaisons. L'empereur marcha contre ce rebelle. Avant la bataille qu'il lui livra à 🛱 Kan, il fit à ses troupes une harangue, dont voici les passages ayant trait à notre sujet. Après avoir exposé que le seigneur de Hou a rejeté le calendrier impérial, l'empereur continue: «En conséquence le Ciel a annulé son mandat. Ce que moi le vais faire contre lui, ce n'est pas une vengeance personnelle, c'est l'application du châtiment prononcé par le Çiel, et dont le Ciel m'a chargé. Hommes de gauche et de droite, el vous conducteurs des chars de guerre, obéissez bien aux commandements. Ceux qui auront obei, seront récompenses en présence de mes aucêtres. Ceux qui auront désobél, seront exécutés devant le terire du Patron du sol. > - Nous savons ce que cela veut dire. L'empereur est le mandataire du Ciel. Il invoque ce mandat, quand il exige l'obéissance de ses sujets. - En campagne, l'empereur transportait avec lui, sur un char, les tablettes du temple de ses ancêtres. C'est devant elles qu'il les avertissait et les priaît; qu'il récompensait, comme en leur nom, cenx qui s'étaient distingués. - Le grand tertre du Patron du sol de l'empire, était à la capitale. Un moindre se trouvait dans le chef-lieu de chaque fief. Un petit, dans chaque agglomération humaine. Quand l'empereur était en tournée ou en campaque, on en élevait un temporaire, la où il stationnait. C'est devant ce tertre que se faisaient les exécutions des coupables.

-4-

H. Vollà tout ce que nous apprennent les textes d'avant le vingtième siècle. Ils sont des temps où Hammourabi régnait à Babylone, où Abraham quitta la Mésopotamie. Ils sont antérieurs de bien des siècles, peut-être d'un millènaire et plus, au Brahmanisme et au Mazdéisme. — En résumé: Gulte religieux d'un Être suprème, Clei, Souverain d'en haut, Souverain universel, qui voit et entend tout, qui récompense et punit, qui fait et défait les princes ses mandataires; ce culte réservé au gouvernement, est interdit au peuple. — Culte animiste rendu aux Géniès des monts, des fieuves, de certains lieux; âmes d'hommes giorieuses, défunts célèbres, bienfalteurs de la nation; culte réservé au gouvernement et interdit au peuple. — Culte du Patron local du sol, au tertre de chaque village; le seul culte public permis au peuple. — Culte privé des Ancêtres, par toutes les familles, chacune honorant les siens. On est avec eux en communication incessante. On les informe de tout. On les invite par la musique. On leur fait des offrandes. On espère leur bénédiction. — Divination officielle, espèce de science exacte, pour

s'assurer des intentions et de l'assentiment du Ciei. Astrologie et météorologie cultivées dans le même but, pour savoir si le Ciei est content ou non.

En terminant, l'appelle l'attention sur ce fait important. Absence compléte, dans la religion primitive chinoise, de tout mythe, de toute fable, de toute poésie. Quelques dogmes assez clairs, un culte uniforme très simple, une barrière officielle s'opposant aux innovations du dedans et aux importations du dehors.

Notes. — La proche parenté des Chinois primitifs avec les Sumériens (C. J. Bail... P. S. P. Handcock), n'est pas prouvée; elle est peu probable. — Il n'est pas démontré jusqu'ici, que les Chinois soient entrés en Chine par le nord-ouest, ni par le sud-ouest. J'ai cru jadis (Textes Historiques, 1903, page 16) à leur venue par le sud-ouest, sur la foi des éléments exotiques, faune et flore tropicale, contenus dans les caractères anciens, au dire des Commentateurs chinois. L'argument est sans valenr, car des études faites depuis, m'ont appris qu'aucun des éléments en question n'est réellement tropical. — A quel tronc ethnique se rattachaient les Muco et les Li? — Les Q Hia, les m Mico et les Li, furent-ils des nations distinctes, on des peuplades parentes qui se développèrent avec le temps selon des lignes différentes? — La civilisation chinoise fut-elle importée ou ladigène? — Autant de questions auxquelles aucune réponse décisive n'a été faite jusqu'ici.

Sources.— 書籍 Chou-king, les Annales, chapitres 舜 與 Chounn-tien, 征 稷 I-tsi, 皋 陶 謨 Kao-yao mono, 禹 實 U-koung, 甘 馨 Kan-cheu, 呂 刑 Lu-hing.— Les 類 詞 Hi-ts'eu, un appendice du 易 觀 I-king Livre des Mutations, que l'on attribue à Confucius.— Le 外 配 Wai-ki de 劉 恕 Liou-chou, rèsumé de la préhistoire.

Ouvrages utiles. — Traductions du Chou-king; en anglais par J. Legge (Chinese Classics); en français par S. Couvreur S.J.; les traductions de ces deux auteurs sont parfois idéalisées; le texte chinois est moius élevé, plus vulgaire... Traduction intine par A. Zottoli S.J. Cursus litteraturæ sinleæ vol. III. — Ed. Chavannes. Les Mémoires historiques de Se-ma ts'ien. Introduction. — L. Wieger S.J. Textes Historiques. — Fr. Hirth. The ancient History of China. — H. Cordier. Origine des Chinois, dans to in 我 Toung-pao, depuis 1916. — A. Deimel S.J. Veteris Testamenti Chronologia, monumentis babylonico-assyriis illustrata.

Ouvrages périmés. — Les écrits de G. Pauthler, Sinico-Aegyptiaca, et autres. — Les livres de Terrien de Lacouperie, Western Origin of the Early Chinese Civilization, et autres. — Non, les anciens caractères chinols n'ont rien eu de commun, ni avec les hiéroglyphes, ni avec le cunéiforme. Consulter L. Wieger S.J. Caractères chinols, troisième édition 1915, appendice Graphies antiques. — Pratiquement parlant, sauf quelques exceptions, les travaux faits sur les antiquités chinolses avant le présent siècle, sont vieillis. La science marche, et vite de nos jours.

#### Deuxième Lecon.

Sommaire. — A. La deuxième dynastie. Historique. Apogée du cuite primitif.

I. Textes et chants. — B. Le mandat contre les Hia. — C. Offrande à l'Ancètre. — D. Le Ciel et la tortue. Survivance. L'Empyrée. — E. Le Ciel prédestine à longue échéance, et suit son plan à travers les siècles. Origine prétendue céleste des chefs de certains clans célèbres. — F. Sanction du bien et du mal, en cette vie. Perte du mandat. Suppression par ordre du Ciel. — G. Génles célestes et terrestres. — H. Tableau final.

A la tête d'une coalition des feudataires, en 1559, 75 Tang seigneur de 裔 Chang reuversa 葉 Kie le dernier des 夏 Hia, monta sur le trône et fonda la seconde dynastie, appelée d'abord 高 Chang du nom de son fief, plus tard 散 Yinn par espoir d'une plus grande prospérité. Cette dynastie dura 507 années, du seigième au ouzième siècle. Elle eut ausst une existence bleu tourmentée. Outre les chefs de clan devenus princes foudataires, toujours remuants, que nous connaissons, une aristocratie frondeuse, composée d'officiers retraités et de leurs descendants, rend le gouvernement impérial de plus en plus difficile, à partir du quatorzième slècle. Vers 1251, R T Ou-ting, un souverain plus énergique, ayant hattu les tribus barbares qui menaçaient d'envahir l'empire, la considération que ini acquit cet exploit militaire lui permit de raffermir pour un temps le pouvoir suprême. 武 乙 Ou-i, 1159 à 1125, se distingua par son extraordinaire impiété. Enfin 🌣 Sinn ayant renouvelé les excès tyranniques de 🕸 Kie, fut comme lui renversé par une coalition des feudataires commandés par 簽 Fa seigneur de 周 Tcheou, lequel fonds en 1050 la troisième dynastie. - Mêmes observations critiques, que pour la première dynastic. L'histoire de la seconde, un peu plus croyable en général, est suspecte en bien des points. La durée qu'ou lui prête est probablement exagérée; et la tragédle qui la termina, est trop évidemment calquée sur celle qui mit fin à la première dynastie, pour ne pas inspirer de la défiance à l'historien.

Les auteurs chinois affirment unanimement, que le culte de cette dynastie, Ciel et Mânes, fut l'apogée du culte chinois primitif, encare pur de tout mélange. Et de fait, la seconde dynastie nons a laissé des textes, des chants, des brouzes rituels, extrêmement instructifs. Je consacrerai deux Leçons à leur étude. — D'abord les textes et les chants, conservés dans les Annales et les Odes.

-4-4-

B. En 1558, quand Tang de Chang se leva contre la dynastie régnante Hia représentée par le tyran Kie, it s'agit pour lui de faire accepter à ses propres sujets d'abord, puis à la nation chinoise tout entière, cette nouveauté inoule jusque là, d'un vassal châtiant son souverain. Tang imputa donc la chôse au Ciel, au Souverain d'en haut. Voici le texte: «Approchez, multitude! Écontez tous mes paroles! Ce n'est pas moi, faible enfant, qui ose lancer une révolution. Le seigneur de Hia ayant commis des crimes nombreux, le Ciel a ordonné de l'exécuter... Le

seigneur de Hia est coupable. Moi, par crainte du Souverain d'en haut, je n'ose pas ne pas le punir... Je suis décidé à marcher contre lui de suite. Je compte que vous m'aiderez, moi votre prince, à lui appliquer le châtiment décrété par le Ciel.» (Annales, T'ang-cheu.)



Vers 1538, dans le temple des Aucètres de la denxiéme dynastie, tandis 4. que l'empereur \* # Tai-kia faisait les offrandes rituelles à fau son aïeul l'empereur Tang, le chœur chantait en son nom: «Les tambours battent à coups redoublés, célébrant mon glorieux sient. Moi le petit-fils de Tang, le l'appelle pour qu'il vienne; je tui fais cette offrande pour que mon souhait s'accomplisse. Obt qu'il daigne regarder favorablement ce que j'al cuit pour qu'il le goûte, moi son petit-lits. - O glorieux ancêtre, toi qui m'assistes toujours en temps voulu, toi qui étends les hienfaits sous limites, oh! viens à moi en ce lieu!.. Paisque je t'ai versé une pure liqueur, accorde-moi que mon espoir se réalise... Accorde-moi une grande longévité, une vieillesse sans fin. - Sur leurs chars de parade, les feudalaires sont venus, pour l'inviter et le faire des offrandes avec moi. Je suis souverain d'un grand pays. Le Ciel m'a donné l'abondance. L'année ayant été très fertile, l'ai de quoi te bien traiter. Viens a moi, viens recevoir mon offrande. Fais descendre sur moi une bénédiction Illimitée... Oh! daigne regarder favorablement ce que l'ai cuit pour que tu le goutes, moi ton petit-fils! " (Odes, Na et Lie-tsou.)

-4-14-

Vers l'an 1315, l'empereur 整 庚 I an-keng décide la trunslation de sa D. capitale. Parce que le site était trop exposé aux inondations, prétexte-t-il. Son but fut, eu réalité, d'appauvrir et d'affaiblir une aristocratie génante. Il rencontra naturellement une très vive opposition, contre laquelle il lui fallut recourir sux arguments majeurs d'alors. Les Annales nous out conservé ses harangues, Elles furent adressées au peuple entier, plus docile que l'aristocratie. Le palais lui fut ouvert. L'empereur dit: «La torine a déclaré que nous n'avons plus aucun blen à attendre si nous restons ici... Vouloir y rester, c'est s'aveugler, c'est ne pas vouloir voir que le Ciel va supprimer le mandat de la dynastie... Si je propose le déplacement de la capitale, c'est pour obtenir du tilel la continuation de ce mandat. Dans la nouvelle capitale, le Ciel perpétuera notre mandat... Vous officiers, jadis vos ancêtres servirent avec devouement mes ancêtres. Maintenant, quand le fais les grandes offrandes à mes prédècesseurs, vos aieux viennent avec eux pour jouir de l'offrande, pour vous bénir ou vous maudire selon que vous l'anrez mérité... Hommes du peuple, si vans me faites opposition, mes prédécesseurs feront descendre sur vous de grands maux. D'en haut ils vous puniront. Vos aieux et vos pères vous realisront, et ne vous sauveront pas de la mort. Vos nieux et vos péres prieront avec instance Tang le fondateur de la dynastie, de vous punir sévérement, vous leurs descendants. Its obtiendront que cet illustre empereur fasse descendre sur vous tous les malheurs.s - Enfin quand II ent réussi à se faire obéir, non sans pelne. P'an-keng se promet que le Souverain d'en hant va rendre à sa dynastie l'éclat qu'elle eut sous l'empereur Tany, et il follelle son peuple de n'avoir pas désobél «aux ordres du Clel Intimés par la tortue». (Annales, Pan-keng.)

De texte est décisif pour la question de la croyance, dans l'antiquité chinoise, à la survivance des ames. Il nous montre princes et peuple réunis dans un ciel empyrée, au courant des affaires de ce bas monde, s'y intéressant et y intervenant. Tous les Commentateurs ont reconnu la chose, Écoutons 朱 襄 Tchou-hi qui les résume tous, qui lui ne croyalt pas à la survivance, à qui la clarté de ce texte arracha les aveux suivants: «Il est indubitable que, avant la troisième dynastie, on considérait les défunts comme existants, comme vivants. De cette croyance déconlait la crainte révérencielle de tous à l'égard des morts. Cette foi, ce culte, furent à leur apogée sous la deuxième dynastie. Voltà pourquoi, dans des conjonctures fort difficiles, P'an-keng en appela, comme suprême argument, à ses ancêtres, aux ancêtres de ses ministres et de son peuple. Il le fit pour en imposer à leurs descendants. P'un-keng leur parla de ses aloux et des leurs, comme d'êtres existant réellement au-dessus d'eux, pouvant les affliger et les punir, avec lesquels il entretenait des relations anivies et traitait des affaires courantes. En ce faisant, il profita d'une conviction alors générale et incontestée. Il tira parti de la foi profonde des hommes de la deuxième dynastie, dans la survivance des défunts. 2 (Lettres de Tchou-hi.)

Le même texte prouve de plus, que, sons la deuxième dynastie, les oracles rendus par la tortue, étaient considérés comme indubitables, et constituaient un puissant instrument de gouvernement.

--

E. Vers l'an 1250, alors que les succès militaires de l'empereur 武 丁 Outing eurent donné à la deuxième dynastie quelque regain de popularité, plusieurs Odes furent composées, pour être chantées, ou dans la temple des Ancètres, ou durant les banquets impériaux. J'en extrais les passages suivants: Jadis le Ciel ni déscendre une hirondelle, et donna ainsi naissance n 契 Sie. Le Souverain d'en haut voulnt que ce sien fils fat l'ancètre de la tuture dynastie 裔 Chang. Durant les six siècles qui suivirent, les descendants de Sie n'ayant rien fait qui fût de nature à leur faire pendre le mandat du Souverain d'en haut, alors que 弘 Tang était le chef de la maison de Chang, la destinée de cette maison se réalisa. Tang ayant servi avec respect le Souverain d'en haut, le Souverain le proposa comme modèle à l'empire, en l'élevant sur le trône impérial. Tang fut comblé des hienfaits et des faveurs du Ciel. A ce fils du Ciel fut accordé l'excellent ministre pt p I-yinn... (Odes, Huan-niao, Tch'ang-fa.)

D'abord, une remarque: L'hirondelle dont it est question dans ce texte, laissa tomber un œuf dans la bouche de A Kien-ti, une femme mariée, qui conçut ainsi Sie l'ancêtre des Chang. Cette conception est attribuée à l'action du Ciel. — Piusieurs clans anciens racontaient des légendes analogues, sur la naissance de leur premier ancêtre. Il paratt même que ce fut là la première origine des noms de clan, et de l'appellatif Fris du Ciel. Résumant ces légendes, le L A Chouo-wenn, la grande autorité en matière d'étymologie, explique ainsi le caractère Ling, nom de clan: «Ce caractère se compose de A femme et de L naitre: car les hommes célèbres de l'antiquité naquirent, parce que leurs mères avaient subi l'influx du Ciel; de là vient qu'on les appeta Fils du Ciel. D'après la tradition.

les noms de clan se donnaient, pour perpétuer la mémoire de cette filiation céleste.» — Rien d'étonnant que des familles anciennes aient cherché à se donner du relief de cette maulère; mais les historiens chinois passent plucidement pardessus ces prétentions, en les annotant ainsi: «Si ce qu'on raconte de la conception extraordinaire de certains grands hommes arriva, ce lut en songe, non en réalité».

Ceci posé, revenons à notre texte de l'an 1250. Il prouve, avec évidence, la foi des Chinois de ce temps-là, en la prescience, à très longue échènnee, du Souverain d'en baut, du Ciel. Les Commentateurs insistent sur ce point; laissons-les parler. Le Souverain qui éleva 契 Sie, ce ne fut pas l'empereur 華 Chounn qui l'investit d'un fief, ce fut le Souverain d'en haut qui le prédestina à l'empire, dans la personne de son descendant il. Pang, à naître plus de six siècles plus tard. C'est de Chounn que Sie reçut le fief de 高 Chang, mais c'est le Souverain d'en haut qui voulnt que Chounn lui en donnât l'investiture. Dans cette investiture de Sie, était contenue l'élévation future sur le trône impérial, de Tang son descendant. Le Ciel prorogea d'âge en fige le mandat accordé à Sic. C'est à cause de ce mandat dont ils étalent les dépositaires, que le Sublime Ciel chérit et honora tonjours les descendants de Sie. Enfin, quand le temps fut venu, le Ciel fit de Tang le maltre de l'empire.

-4--

F. En 1213, le ministre de la Tsou-ki dit à l'empereur de la Tsou-keng:

«Le Ciel considére les hammes sur la terre, et juge de leur justice. Après cet examen, le Ciel donne à chacun vie longue ou courte, selon ses œuvres. De sorte que, si quelqu'un meurt prématurément, c'est par sa propre faute, non parce que le Ciel ne lui voulait pas de blen. C'est hui-même qui a fait rogner le lot qui lui était destiné. — Quand un homme a mal fait, et que le Ciel l'avertit par des signes ou l'instruit par des malheurs, il devrait reconnaître ses torts et ne pas s'aveugler au point de dire avec humeur: pourquot ceci m'arrive-t-il?» (Annales, Kaotsoung young-jeu.)

En l'an 1052, le ministre ill (it Tsou-i dit au tyran È Sinn, dernier empereur de la deuxième dynastie: «Cette disette persistante signifie que le Ciel a rejeté notre maison, parce que vous avez perdu la conscience quele Ciel vous avait données et m'observez plus ses lois. » — Exaspèré contre le tyran, le peuple crie : « Pourquoi le Ciel ne frappe-t-il pas cet homme? pourquoi ne donne-t-il pas à un autre le mandat de régner? » — Le ministre Tsou-i adjure à nouveau l'empereur : « Fils du Ciel, le Ciel nous rejette! » — Le lyran blasphéme : « Ma vie n'est-elle pas assurée, quoi que je puisse faire, puisque je tiens le mandat du Ciel. » — Tsou-i gémit : « Tes crimes sans nombre sont connus en haut, et tu oses encore compter sur le mandat du Ciel! » — Enfin Tsou-i déclare au tyran : « Il est évident que le Ciel vous a rejeté. Ni les sages, ni la tortue, n'osent plus vous prometire rien de faste : » — En 1051, l'oncle du tyran, le vicomte de ¾ Ki dit : « Dans sa colère, le Ciel ruine notre dynastie » — Puls, dans le conseil des princes du sang, Tsou-i gémit : « Ce ne sont pas les Ancètres qui ont voulu nous rejeter, nous leurs descendants; c'est Sinn qui nous a fait rejeter, par ses excès et ses débanches, » — Enfin,

conseillant à chacun de pourvoir à son salut personnel, le vicomte de Ki dit : « Que chacun de vous se recueille, preune sa détermination, puis l'annonce lui-même aux Aucètres.» (Annales, Si-pai k'an-il et Wei-treu.)

-0--0-

G. Dans un lexte de l'an 1051, est enoncée clairement la distinction des êtres transcandants, des Génies, en ph Chenn génies célestes, et ph K'i génies terrestres. Ce sont tous des êtres de même nature, Manes glorieux, unciens grands hommes, bienfaiteurs de la société, dit la tradition unanimement. Mais les Chenn flottent libres dans l'espace, tandis que les K'i sont fixés dans un lieu. Quand le terme chenn est employé soul, il comprend les deux catégories. (Annales, Weitzeu.)

- On other

H. Le tyran 孝 Sian fut renverse par une coalition des feudataires, commandés par 赞 Fa de 馬 Tcheou, qui se mit à sa place et fonda la troisième dynastie. A ce propos, recueillons dans les Annales ce texte de l'an 1050. Avant la batallle de 牧 野 Mou-ie, haranguant ses troupes, Fa de Tcheou leur dit: « Sian empereur des Chang ayant, dans son aveuglement, negligé de faire les offrandes auxquelles il était tenu, moi Fa je vais lui livrer batallle et le châtier au nom du Ciel. «. Il s'agit des offrandes régulières, que l'empereur est tenu de faire au Ciel pour la nation. S'il ne les fait pas, il a omis le premier de ses devoirs et forfait à son mandat. — L'armée répondit à Fa de Tcheon, par cette acclamation: « Le Souverain d'en haut est avec vous. Allex! N'hésitez pas dans votre cœur!» (Annales, Mou-cheu. Odes, Ta-ming.)

Notes. — Volci le texte du 說 文 Chouo-wenn, cité page 20... 姓,从女、从生、台意。古之神聖、母 豆 天 而 生 子、釋 天 子。傳 曰、天 子、因 生 从 賜 姓。

Sources. — 書 瞿 Cheu-king, les Annales, chapitres 湯 醬 Pang-cheu, 盤 庚 Pan-keng, 高 宗 肜 日 Kao-tsoung young-jeu, 西 伯 戡 黎 Si-pai k'an-li, 微 子 Wei-tzeu, 敦 醬 Mau-cheu. — 詩 墾 Cheu-king, les Odes, 那 Na. 烈 祖 Lie-tsou, 大 明 Ta-ming.

Ouvrages. - Comme pour la première Leçon.

Sommaire. - La deuxième dynastie. II. Bronzes rituels. Graphies.

A. Symboles. — Mets offerts. Libation. Cauris, amphore et quenouille. Victime égorgée, viande crue, peau, sang. — Les offrants; le fils. les petits-fils. — L'Ancêtre. Son talon. Ses vestiges. Sa figure. Ses yeux. Sa niche. Sa silhouette. Sa venue. — L'entrée du sanctuaire. Transport extatique de l'offrant, à la rencontre de l'Ancêtre. — Présentation à l'Ancêtre, des nouveau-nés, d'objets divers. Annonces d'événoments. — Offrande aux monts, aux nuées.

B. Textes.

Je consacre un chapitre spécial aux graphies de la deuxième dynastie, à cause de leur importance. Inédites jusqu'icl, je les ai publiées pour la première fois, en 1916, dans la troisième édition de mes Caractères chinois, appendice Graphies antiques.

C'était l'usage des Anciens de ce temps-là, quand ils désiraient quelque faveur, quand un bonheur teur était échn, quand une entreprise leur avait réussi, de couler en bronze un vase, portant à l'intérieur des symboles et des caractères qui exprimaient l'impétration ou la reconnaissance. A l'extérieur du vase étaient ligures les deux yeux de l'Ancêtre, représentant son attention bienveillante. Le vase commémoratif était placé dans le temple de la famille, pour servir aux offrandes, de génération en génération. Tout ce que nous possédons de symboles et de caractères antiques, nous a été conservé par les quelques bronzes de cette sorte, qui ont échappé à la destruction. Car les anciens Chinois ne gravèrent pas sur pierre; et la fragilité de la matière employée par eux pour les écritures, bols, sole ou papter, n'a pas permis que des écrits antiques parvinssent jusqu'à nous tels quels. Ci-dessous un échantillon de ces vases rituels.





Le symbole le plus fréquent, est une 4 main droite, qui offre un 1 semblable à une flamme. Embléme de mets offerts, dont le fumet s'élève. Il ne s'agit pas d'encens, de parfams: les anciens Chinois n'en offraient pas. — Presque tonjours, sous la figure précédente, une sorte de \ larme tombante, ou une • tache sur le sol, représentent le liquide, un vin aromatique spécial, répandu en libution. Parfois la libation est reçue dans un vase, ou sur une espèce de coussin, ou sur des rameaux feuillus souvent disposés en étoile.









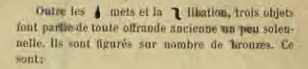




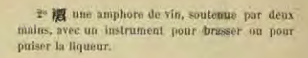
Le fils qui offre, est représenté, le plus souvent, sous la figure F, qui doit exprimer qu'il est comme éthérillé, comme transporté vers l'Ancêtre, par son amour et son désir. Parfois II est représenté par une figurine en pied, tête et quatre membres.

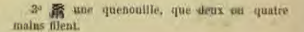
Les petits-fils qui savent marcher, sont figurés, au-dessous de leur père, debout, élevant les deux mains plus haut que leur tête. On bien ils portent au bras un & écheveau, symbole de le succession des générations. — Quand les petits-fils na savent pas encore se tenir debout, ils sont représentés accroupis entre les jambes de leur père, dans une position qui rappeile celle d'une grenouille assise,





1° 副 une sorte de coffre ou de châsse, contenant un échantillon de 玉 jade, un 貝 cauris, un vase en poterie.



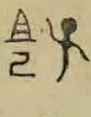


L'idée est chaire. On offrait aux défants les choses qui, pour les vivants, sont les plus nécessaires; du numéraire, de la vaisselle, du vin, la matière textile des vétements. Voyez la première graphie cicentre, colonne de gauche; et les deux colonnes de la seconde graphie.





Les [4] cauris s'offinient purtois enflés en chapelet, en grande quantité, par charges d'homme. Ci-contre, offrande de mets, libration, et une charge de cauris.

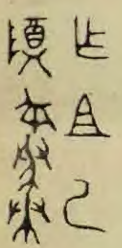






L'offrance de vionde crue est symbolisée...
ou par une A crédence à rayons, sur laquelle
la viande (non figurée) se disposait.

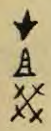
ou par la figure de l'offrant, armé du contenu avec lequel il a égorgé ou va égorger la victime, laquelle est parfois représentée, parfois non.



ou par la peau de la victime écorchée, fichée sur un pal à pied fourche. Le trident qui pend, représente la queue. Rarement le vase à sang accompagne cette figure.

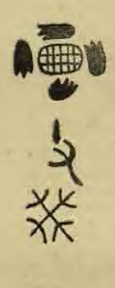
La présence de l'Ancètre, à qui l'offrande est faite, est figurée, le plus souvent, par 上 le talon de son pled. Maintenant encore, en présence de, se dit en chinois 在 政 前 tsus kenn-ta'ien, littéralement devant le talon, ou devant les talons.



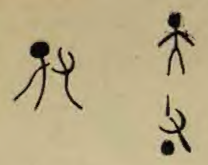


Parfols c'est à l'empreinte du pied de l'Ancètre, que l'offrande est faite. Maintenant encore, lors des offrandes aux défunts, les Chinois cherchent à reconnaître leurs vestiges, sur une planche sablée ou cendrée ad hoc. Les figures reproduites sur cette page, se rapportent à des faits de ce genre. Dans la quatrième, l'Ancètre a marché tout autour de l'offrande, l'admirant ou la humant. Dans la chiquième, ses deux jambes sont représentées. — Le cadre qui entoure trois de ces graphies, va être expliqué.









Rarement l'Ancêtre est représenté en pied, et l'offrande lui est faite directement.



Sa présence est parlois figurée par ses deux yeux qui regardent. Ou par un triangle, qui symbolise aussi son regard attentif.

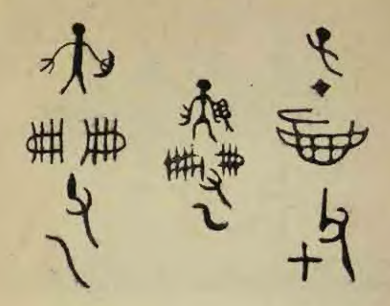


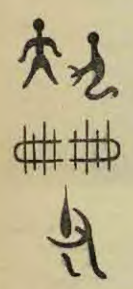
Le temple, la niche d'où leur influence était censée émaner, est figurée par un cadre, le plus souvent carré ou rectangulaire, à angles rentrants. Ci-contre.



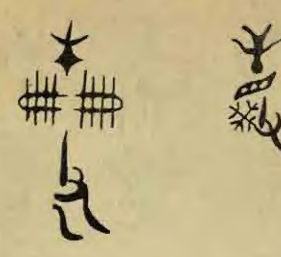


Mais, le plus souvent, le temple et la présence de l'Ancètre sont figurés, ou par la balustrade qui séparait le chœur de la nef; ou par l'entrée du chœur, un destie formé probablement par deux ou quatre colonnes. C'est devant cette entrée que se tiennent les suppliants, tils et petits-fils; c'est là que se fait l'offrande. — Ci-contre, dans le sanctuaire, une peau de victime exposée, et les yeux de l'Ancètre qui la regardent. Devant le sanctuaire, la crédence à viande, et la trace de la libation.

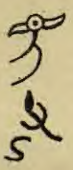




Parfois, emporté par l'ardeur de son désir, l'offrant est transporté en esprit, jusque par delà la grille et les colonnes, insque dans le sanctuaire, vers la niche, en présence de l'Ancétre. — Ci-contre la plus belle figure que la deuxième dynastie nous nit léguée; un fils ravi en esprit aux pieds de sou père. — Ci-dessus, de ganche à droite, hommage de l'égorgement d'une victime, hommage d'une enfilade de cauris, hommage d'un grand vasé bien réussi (il est mutilé sur le bronze). Dans les trois cas, l'offrant s'élance vers l'Ancètre. En bas toujours offrande et libation.

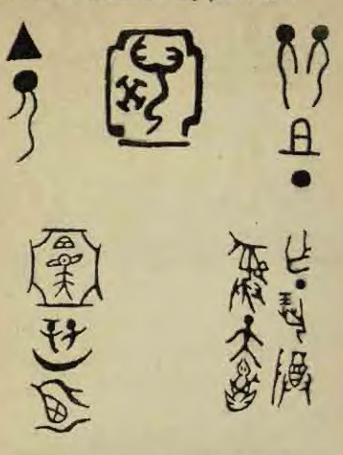


Parfols l'Ancêtre est représenté, dans le sanctuaire, fonçant d'en haut vers la main de l'offrant, vers l'offrande.





Assez souvent l'Ancêtre est figuré par une silhouette flottante, à gros œil unique, parfols surmonté d'un triangle. Un simple triangle symbolise parfols son œil, son regard. Nous pouvous interpréter maintenant les graphies suivantes :



Présentation d'un nouveau-né mux regards (triangle) de l'Ancêtre.

Présentation d'un nouveau-né, les fontanelles encore béantes, dévant la niche de l'Aucètre, avec libation.

Présentation de deux Jumeaux, avec offrande de viande crue et libation.

Présentation à l'Ancêtre debout dans sa niche, de deux jumeaux, un garçon et une fille, avec offrande de fruits probablement.

En présence Le de l'aieul, libation, offrande à deux mains de X jade, vin et filasse, pour la naissance d'un petit-fils.



Offrande d'une haunière, avec libation, devant la niche, pour remercher de l'apparition d'un vestige du pied de l'Aucètre.

Présentation d'un char a avellement construit, avec offrande de viande crue saignante, sur le pal.



Offrando de javelles, après une bonne moisson. Annonce qu'une cuisson de poteries a bien réussi. Avis qu'une maison a ôté construite.

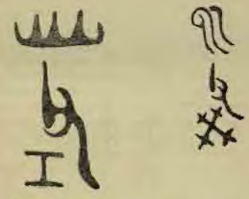


Annonce qu'ou a achevé un arc, des fléches, une barque,

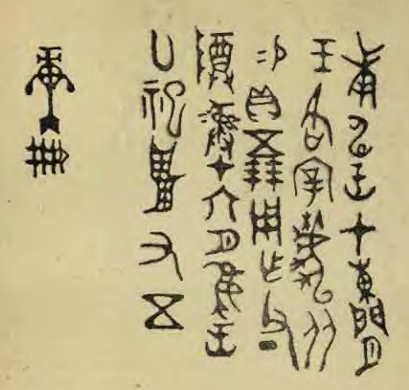




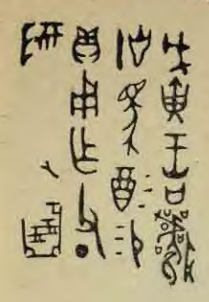
Annence, aux ancêtres, d'exploits cynégétiques. Un tigre, des volatiles, ont été tués à la chasse.



Offrande et libation, aux monts, aux nuées.



B. Textes. — Le jour K ist keng-chenn, (le deuti étant fini), le nouvel empereur se rendit à la porte de l'Est (pour saluer le soleil levant, au commencement de son règne). Le soir de ce jour, l'empereur ordonna au ministre Hou, de prélèver, sur le fonds de cauris destiné aux munificences, cinq charges, qui seraient employées à offrir, Le en sa présence, L mets et libation, main et Milasse, pour remercier des cinq empreintes du pied et de la main de seu son père Z I, apparues durant les selze mois du deuil. En mêmoire de quoi, ce vase sut placé dans le sanctuaire. — Comme il s'agit des empereurs I. Z Siao-i et M T Ou-ting, ce brouze date de l'an 1273.



Au jour 15 a ou-yinn, un A mois après les prince, des vestiges de ses pas et su silhouette (les deux premiers signes de la seconde colonne, en comptant de droite à gauche) appararent. Ce pourquoi des largesses forent faites aux officiers. De plus, en présence du défant, cous offrons mets et libation, vin et filasse, devant la niche du sanctuaire.

Notes. — Les Chinois ont eu trois écritures. L'ancienne, datant de l'origine, et dont les textes ci-dessus sont des spécimens. La moyenne depuis 213 avant L-C., et la moderne. La moyenne et la moderne sont des transformations successives de l'ancienne, faites uniquement en vue de simplifier l'écriture, sans aucun scrupule scientifique. La seule écriture chinoise idéographique vraie, est donc l'ancienne. Là git le vice radical de certains ouvrages, dans lesquels les écritures sumérienne ou cunéilorme ont été comparées avec les écritures chinoises moyenne ou moderne, inventées plus de mille ans plus tard et arbitrairement déformées. Toutes les déductions de pareilles comparaisons, sont naturellement de nulle valeur.

Sources. — 歷代醫鄉舞器執職法帖 Li-tai tehoung-ting i-k'i k'oan-cheu fa-t'ie, de 薩肉功 Sue-changkoung, entre 1136 et 1162. — 六香統 Liou-chou-t'oung, de 楊恒 Yang-hoan, vers 1340. — 體古高鐘鼎響器 談議 Tei kou tehui tehoung-ting i-k'i k'oun-cheu, de 阮元 Yuan-yuan, 1804. — 邀请依全交 Yuan-ts'ing-koan kinn-wenn, de 吳桑光 Ou-joungkoung, 1842. — 鍾鼎字源 Tehoung-ting tseu-yuan, de 汪立名Wang-liming, 1876. — 神州醫光集 Chenn-teheau kauo-koung-tsi, et 神州大觀 Chenn-teheou ta-koan, tout récents. — Dans cès collections se trouvent les figures des vases, les estampages ou les copies des inscriptions, tout ce qui nous reste.

Ouvrages. — L. Wieger S.J., Caractères chinois, troisième édition 1916, augmentée de l'appendice Graphies antiques (photogravures). Ce. livre épuise les sources indiquées ci-dessus:



Troisième dynastie, 簽 Fa de 周 Tcheou, empereur 武 Ou.

## Quatrième Leçon.

Sommaire. — Troisième dynastie. A. Historique. — B. Textes des Annales et des Odes. Le Clei, le Souverain d'en hant. Conception extraordinaire du chef du cian. Le Clei prédestine et profége sa lignée, lui donne enfin l'empire. — C. C'est le Clei qui récompense et qui punit par ses mandataires. Les crimes du tyran Kie le fireut rejeter. — D. Évocation des ancètres par Ton de Tcheon. Ses discours. — E. Fondation de la ville de Languag. Tertre du Clei. Tertre du Patron du sol. Empereurs défunts associés au Glei; ministres défunts associés à leur empereur. — F. Offrande impériale. — G. Mort de l'empereur Tch'eng. Avénement de l'empereur K'ang. — H. Textes divers. — I. Le Souverain, le Clei, être personnet, anthropomorphe.

A. La troisième dynastie, qui occupa le trône impérial de la Chine de l'an 1050 à l'an 256, c'est-à-dire pendant huit longs siècles, fut fondée par 發 Fa due de 周 Tehoou, gouverneur des Marches occidentales, toquel détrôna et tun 🔁 Sinn, le dernier empereur de la deuxième dynastie, le rappelle que cette dynastie, d'abord appelée 裔 Chang, cappela 殷 Yiru après 1345. — Fa descendatt de 葉 K5, ministre de l'agriculture, investi du tief 🔐 T'ai en 2065. En 6589, la famille se transporta à 鵬 Pinn, En 1275, le duc 丽 父 Tan-fou, chef du clan, s'établit dans la plaine 周 Teheon, au pied du mont 該 K'i. Depuis lors ses descendants portérent le titre de ducs de Tcheou, et gouvernérent pour l'empereur la valléede la 📆 Wei, boulevard de l'empire contre les incursions des barbares du nordmest. - Notons, pour l'intelligence des textes, que quand, en 1950, le duc Fa fut devenu l'empereur al Ou, il passa à son frère H Tan le titre de la & duc de Tcheon, conféra le iltre împérial à son père 🖺 Tch'ang, à son aieul 季 腱 Ki-li, et à sơn bisaleul 画 父 Tan-fou, lesquels n'avaleut été que dues de leur vivant. Car la plété Allale interdit à un fils de porter un litre supérieur à celui que porta son pere. S'il l'acquiert, il faut que ce titre solt confèré d'abord au père, pour que le fils puisse le parter sans implété. Nous allons donc entendre nommer continuellement l'empereur 文 Wenn et le duc de Teheou; c'est-à dire Teh'ang le père de l'empereur Ou, et Tau le frère de l'empereur.



B Je consacreral cette Lecon à prouver, par les textes contemporains des Annales et des Odes, que, durant les quatre premiers siècles de sa durée, les notions sur l'Étre suprême, le Ciel, le Souverain d'en bant, léguées par les Anciens, transmises par les deux premières dynasties, furent conservées intactés par la troisième, la dynastie Tcheou.

Devenus les maîtres de l'empire, les Teheou chantérent, dans le temple des ancêtres, la gloire de leur cian. Nous savons que tout clan illustre prétendait que le Souvernin d'en haut avait éte pour qualque chose dans la maissance de son fondateur (page 20). Les Teheou honoraient, comme né du Ciel, & K'i dont la mère fut & Kiang-youn. Voici les textes: « Cest Kiang-youn qui fut la mère de la race des Teheou. Comment cela se fit-li?. Voici... Après une offrande fulte

pour obtenir de ne pas rester stérile, comme elle s'en revenait, elle posa son pied dans l'empreinte du gros orteil du Souverain, frémit, conçut, mit au monde un fils qui devint ministre de l'agriculture. ».. Cette ode date du commencement de la dynastie, onzième siècle. Pius tard la même lègende sera rappelée en ces termes: «Kiang-yuan fut sans faute. C'est le Souverain d'en haut qui la rendit mère. » (Odes Cheng-minn et Pi-kaung.)

Vers 10:18, un chant solennel résume ainsi la prédestination des Tcheou par le Souverain d'en haut, et le soin spécial qu'il prit d'eux durant plus de deux siècles, de 12:15 a 10:65: «Auguste est le Souverain d'en haut. Il s'inclina vers la terre avec majesté. Il contempla les quatre régions, cherchant le site où il établirait notre peuple. — Le gouvernement des deux premières dynasties n'ayant pas été hou, le Souverain d'en haut chercha un homme dans les principautés des quatre régions. Il découvrit Tan-fou, l'aima et l'établit dans l'Ouest. — Le Souverain le fit prospèrer; le Ciel le maria et lui conserva son mandat. Il étendit ensuite sa faveur à son fils, puis au lits de celui-ci; il fixa sa faveur dans cette famille. — Le Souverain paria à l'empereur 文 Wenn. Élève tes aspirations, lui dit-il, plus haut que le niveau vulgaire. J'aime ta distinction et la soumission. Attaque tes ennemis. Tu seras victorieux. — Fort de ce mandat, l'empereur Wenn défit les barbares, puis les seigneurs qui lui étalent hostiles. Il prépara la gloire future des Tcheou, par l'ordre exprés du Ciel.» (Odes, Hoang-i, Wenn-wang you cheng.)

Les passages suivants sont tirés de six odes rituelles officielles, toutes antérieures à l'an 1030, «Ses trois ancêtres étant au ciel, l'empèreur Ou continue leur œuvre sur la terre. L'empereur Wenn son père est là-haut; oh! comme il brille dans le ciel : il essiste le Souverain. - Quand une verm brille sur la terre, une gloire lui est destinée au ciel. A cause de sa vertu, un décret émané du Ciel statua que l'empereur Wenn régnéralt sur le pays de Tcheou. Dans sa sollicitude, le Clei ini procura, pour être son épouse, une fille de noble race, si vertueuse qu'elle paraissait être la petite sœur du Ciel. L'empereur Wenn servit parfaitement le Souverain d'en haut, qui le combla de biens. - Grand est le mandat du Ciel! Il n'est pas perpetuel. Il n'est pas aisè de le conserver. Jadis les Yinn virent de beaux jours, tant qu'ils se conformérent aux intentions du Souverain d'en haut. Puis ils perdirent sa faveur par leur infidélité. Leur ruine est un exemple manifeste de la justice du Ciel, du Sublime Ciel, de Lui qui observe sans que sa présence soit perçue ni par l'oule ul par l'odorat. - Le Souverain d'en haut l'ayant ordonné, les Finn furent valueus par les Tcheou. Maintenant c'est l'empereur Ou qui fait, au temps marqué, la tournée d'inspection des fiefs; c'est toi que maintenant le Spiendide Ciel traite comme son fils. ».. Enfin l'empereur Ou dit lui-même: « Craignant Jour et nuit les jugements du Ciel, je me conduis en conséquence. Pamêne en offrande un bœuf et un mouton. Daigne le Cicl les mettre à sa droite! » C'est-à-dire les agréer.

----

C. En 1050, domant l'investiture du lief de A Wei à son trère cadet 1 Fong, l'empereur Ou lui dit: « Pour hien gouverner, limite nos ancêtres; apprenda tol aussi du Ciel, qui les instruisit eux. Sans doute le Ciel est redomante, mais

quiconque est droit, pent compter sur sa bonté. Applique la loi, de peur que les bonnes mœurs, données jadis par le Ciel à notre peuple, ne se perdent. Applique la loi, de peur que le peuple ayant commis des fautes, le Ciel ne l'apprenne et ne nous tienne pour responsables. En appliquant la loi, ce n'est pas toi Fong qui châtieras, qui tueras, c'est le Ciel, de qui la loi émane, qui châtiera, qui tuera, par toi, « (Anneles, K'ang-kau).

Vers 1018, invectivant coatre l'ivrognerie, l'empereur Ou dit : « Mon père l'empereur Weren ne se lassait pas de répéter, que le vin doit servir uniquement à faire des libations. Le Ciel l'a donné à notre peuple, pour qu'il servit dans les offrandes seulement. Le tyren Kie ne fit pas monter vers le ciel le parfum des vertus. Sous son règne, les plaintes du peuple et les fumées du vin montérent en puanteur vers le ciel. Aussi le Ciel fit-il périr les Yinn. Ce ne fut pas cruanté de sa part, ce fut justice. Les Yinn meritérent leur perte par leurs excés. « (Aumales, Tsion-kao.)

-4-4-

D. En l'an tôt9, l'emperenc Ou étant tombé gravement malade, son frère Tan duc de Tcheou évoque leur père, teur ateul et leur bisaieut, et leur dit : « Si le Clei entend punir par cette maladie une faute que l'empereur auroit commise contre le peuple, je m'oftre à porter sa peine, à mourir à sa place, afin qu'il ait le temps d'exècuter le mandat issu de la cour du Souverain », c'est-à-dire de conse-lider la dynastie encore mai assise. — Après la mort de l'empereur Ou, son fils le jeune empereur M. Tch'eng s'étant taissé influencer par des calomniateurs, se broullie avec Tan duc de Tcheou son oncle. En 1042, le Clei manifesta son indignation de cette conduite, par un violent ouragan. Le jeune empereur trouva dans une cassette l'acte par lequel le duc s'était offert à mourir à la place de son père, sept ans auparavant. Touché, le neveu se réconcilis avec l'oncle. Aussitôt le Ciel manifesta sa salisfaction, en faisant souffler le vent en sens inverse, et en accordant une année d'une fértilité extraordinaire. (Annales, Kinn-t'eng.)

Encore en l'an 1012, les partisans de l'ancienne dynastie Yinn se révoltèrent. Avant de se mettre en campagne contre enx, l'empereur Tch'eng déciara dans un manifeste, que le Ciel avait sévi contre les Yinn par les mains de seu son père, que ini allait derechef sévir contre eux comme ministre du Ciel; qu'il y était tenu, sous peine d'encourir la disgrâce du Sonverain d'en haut; que le Ciel qui s'était déjà prononcé si visiblement pour la nouvelle dynastie, la ferait certainement sortir victorieuse de cette épreuve passagère; que le Ciel avait permis cette révolte, pour légitimer l'extermination des partisans restants des Yinn; etc. (Annales, Ta-kao.)

Après la suppression de la révolte, en l'an 1038, la nouvelle dynastie s'organisa. Il nous reste, de cette année, d'importants discours des deux dues de Ma Tcheou et de Ma Chao, les principaux soutions de l'empire. D'un long discours du duc de Chao au jeune empereur Tch'eng, l'extrais les passages sulvants: «Si l'auguste Ciel, Souverain d'en haut, a destitué Kie (le dernier des Hia), tequel avait été son fils ainé, c'est que les innocents que ce tyran persécutait, fuyant avec leurs femmes et leurs enfants, poussaient des cris de détresse vers le Ciel.

Le Ciel eut pitté d'eux, et fit perir les persecuteurs. Comme jadis le Ciel Mevà U la Grand (le fondateur de la première dynastie) parce qu'il s'étudiait à suivre en tout les infentions du tlei: comme judis le Ciel exulta Tang le Victoriour (le fondateur de la seconde dynastie) parce qu'il s'appliquait à satisfaire en tout le Clel; alasi l'empereur Ou votre père, fut choisi par le Clet pour fonder les Tcheou (la troisième dynastie). Vous, son jeune fils, avez solu d'éconter vos vieux conseilfers, afin de ne pas vous exposer à perdre, par quelque maladresse, le mandat du Ciel. Ils vous dirigeront d'après les desseins du Ciel., Quoique bien jeune encore, n'est vous qui êtes maintenant le fils aine du Ciel. Venez, prolongement du Souverain d'en haut sur la terre, venez le servir dans la nouvelle capitale centrale. Avant de la bâtir, le duc de Tchem a fait cette proclamation: le bâtis cette grande ville, afin que d'ici l'empereur infine sur tont l'empire, comme lleutomant de l'auguste Clei, et sacrifie ici au haut et au bas (c'est-à-dire aux tiénies du ciel et de la terre). Les deux dynasties précédentes ont perdu le mandat celeste par leur faute. C'est nous qui le possédons maintenant. Faisons notre possible pour le conserver. Nous ne faisons que commencer. Prospérerous-nous? Verrous-nous de longs jours?.. Prince, obtenez du Ciel la perpétulté de votre mandat, par l'exercice de toutes les vertus, par un dévouement entier au bien du peuple, » ( Annales, Chao-kao.)

Qu-i, Li-tcheng.)

Exhoriant son collègue le duc de Chao, le duc de Teheou lui dit: « Nous les Teheou, nous venons de succèder any Yéan. Natre avenir sern-t-il long, sern-t-il prospère? rien de plus incertain. Mais le Clef étant bon pour ceux qui sont droits. l'espère que noire bonheur durera. Tachons de contenter le Clei. - Avoir reçu le mandat du Gel, est une grande faveur, mais aussi une lourde charge. Le fait qu'on l'a roçu, ne garantit pas qu'on le conservera. Le Clel est difficile à contenter. Car il n'est content, que de qui contente le peuple, ce qui n'est pas aisé. Aussi le mit que le Souverain d'en bant nois a donné le mandat, ne m'inspire-fell aucune sécurité ; je médite plutot sur la sévérite des jugements du Ciel. - Grace aux bons ministres qui les conseillérent bien, plasieurs empereurs de la dernière dynastie eurent l'honnour d'être associes au Ciel, lors de l'affrancie au tertre. Ces ministres furent associés à leur empereur, lors des offrandes du temple, soton le rituel des Youn, et jouirent de cette distinction durant de longues années. Le Ciel n'accorde la durée qu'à ceux qui le contentent. A cause de leurs excellents ministres. Il fit durer les Yinn. Le Souvernin d'en mut ne les supprima, que quand ils furent irremédiablement pervertis. - Grâce à ses excellents ministres, l'empereur. Wenn fut aussi remarque et choisé par le Souverain d'en hant. Nous les ministres de son petit-fils, dévouons-nous pour lui, afin de fui obtenir la conservation de son mandat. . (Annales, Kiunn-cheu.)

Encore en l'au 1038, le duc de Tcheou adressa aux partisans de la dynastie précèdente, valueus muis non sommis, deux importants discours dont l'extrais les passages sulvants: «Judis le Ciel irrité chatia le tyran Kie. Celui-ci ne se soumit pas an Souverain. Le filet le réprouva donc, éleva les Yinn, et les employa à renverser les Hia. Vidèles au Souverain, les Yima s'appliquérent, de concert avec le Ciel, a faire du bien au peuple. - Quand à leur tour les Yinn burent tombés en décadence: le tyran Sinn prevarique contre le luel et contre le peuple. Alire le Sonverain d'en haut cessa de le protèger. Le Ciel ne lul voulut plus de bien, parce qu'il s'était mal conduit. Le Ciel sévère réprouva les Yiran Il non éleva, nous les Teheou. Il nous chargea d'exécuter son arrêt, d'applique : la puine. Nous avons rempli la mission à nous conflée par le Sonvernin. Nous avons enfeyé aux Yinn leur mandat - Maintenant ce n'est pas par nus propre volonie, muis par l'ordre du Clef, que je vous déporte, remnants rebelles. Ne vous plaignez pas de moi, de n'al rien contre vous. Je vous applique l'arrêt du Ciel. Je vous eulève de la ville où le Ciel avait jadis fixé le siège de votre dynastie. Si vous vous décidez enfin à vous soumettre, le Clel vous pardonners avec bouté. Sinon, après vous avoir privé de vos biens, l'appliqueral encore à ves corps l'arrêt du Ciels, c'est-à-dire la peine de mori. (Aunales, Tono-chen.)



En l'an 1038, alors qu'il fouda la cité de 落 层 Lao-yang qui fut si souvent et si longtemps la capitale de la Chine, le duc de Teheou commence par élever, dans la banfieue du sud, le tertre du Ciel pivot de tont le cuite, et offrit le sacrifice dit de la bunlleur, le sacrifice au Ciel. Il éleva ensuite, dans l'intérjeur de la ville, le tertre du Patron du sol de l'emplre, et y fit des offrances. - Nous voici en ploins faits cultuels de première importance. - Depuis l'origine, les sacrifices chimis an Clel, furent toujours offerts en plein air, sous la voute céleste. sprés minuit, avant l'aube, devant un monticule en terre élevé dans la banileue. an sud de la capitale. Le caractère qui désigne ce tertre et les sacrifices au Ciel, est & Kiao composé des deux éléments & transaction et [5 ville, le premier étant devant et le second derrière. Le seus est, transaction devant la ville, dans la handique, C'est la que se tienment, encore maintenant, la plupart des marchés, et toutes les grandes foires, l'est là que les Anciens installérent le tertre pour les transactions de l'empereur avec le illel. Et le tertre, et le sacrifice, furent appelés kiao hanillene. - Nous avons vn (page 42) que, des la seconde dynastie, des empereurs éminents furent associés au Ciel lors des sacrifices au tertre, des ministres méritants furent associés à leur copereur lors des offrandes au temple des ancêtres. Cest-à-dire que les tablettes de ces empereurs, placées près du tortre fors du sacrifice au clei, recovalent des offrandes accessoires. Nous savons qu'on croyait (page 10) que leurs aures étalent au cief; à droite et à gauche du Souverain. Done rien d'étonnant que, lors du sacrifice au Souverain, on mit jours tablettes à droite et à ganche du tertre, et qu'un leur offrit aussi quolque chose; l'usage chinois ayant toujours voutu et voulant encars, que, forsqu'on reçoit et traite un personnage, on traile accessoirement or assistants et sa suite. Pour la même raison, les ministres recevaient quelque chose, quand les empereurs qu'ils avaient servis étaient traités dans le temple des Ancêtres. Pour eux il n'y eut jamais rien, dans l'antiquité, au tertre du Ciel, Seuis les Fils du Ciel tronvaient place au tertre, dans l'entourage du Souverain. (Annales, Chao-kao.)

-0-0-

F. bans les odes rituelles qui se chantalent durant les effrandes, au temps de l'empereur Tch'eng, entre 1044 et 1008, je cueille les passages sulvants. - L'empereur chante: «Oh! prenous garde, prenous garde! Le Ciel observe et juge. Son mandat n'est pas facile à conserver. Ne dites pas, il est tout en haut, il est bien loin. Non, il monte et descend sans cesse, il est présent à nos actions. Tout le jour il est là, examinant tontes choses. L'action du filel sur tous les êtres, est imperceptible, mais incessante. Je brûle de la graisse pétrie avec de l'armoise, pour oblenir une heureuse année. L'odeur de cette offrande s'élève, et le Souverain d'en haut en est réjoui. Glorieux et resplendissant Souverain d'en haut, l'altends de toi une molsson abundante, . - Au nom des Ancêtres, le Cérémoniaire dil à l'empereur sprés l'offrande; «Le Cle) vous a comblé de biens, vous e protégé, vous a donné le mandat. De par le titel, toutes ces laveurs sont confirmées, sont augmenters. . - Les hôtes de l'empereur qui ont assisté à l'offrance, concinent: «Que le Ciel vous prolègo et vous conforte, vous comble de biens et de prospérité! Puissiezvous jonir de ses bienfaits sons cessels (Odes, King-Ichen, Wei Tien-Ichen ming, Cheng-minn, Tch'enn-koung, Kia-lao, Tien-puo.)

En 1008, se sentant mortellement atteint, l'empereur & Tehlenq dit: « C'est le Ciel qui m'n envoyé cette maladie. » — Dans son discours d'avénement, le nonvel empereur & K'ang recennait qu'il lient son mandat du Souverain d'en haut, de l'Auguste Ciel. Plus tàrd on chantera dans le temple des Ancètres des Icheou: « Les trois empereurs Ou, Tehleng et K'ang, ont été glorifiés par le Souverain d'en haut. Paissions-nous jouir de la faveur du Ciel, durant des myenades d'années, « (Annales, Kau-ming, K'ang-wang-tcheu kao. — Odes, Teheu-king, Hia-ou.)

---

G. Quoiqu'il daive interrompre pour un moment la série de mes lextes, je crois utile de donner iel le récit de la mort de l'empereur & Teh'eog, et de l'intronisation de son îlls l'empereur & K'ong, tél que les scribes du temps la fixérent, et que les Annales nous l'ont conservé. Minux qu'ancune antre, cette page fait revivre lu Chine antique, et aide à comprendre ses ldées et ses mieurs. Nous sommes en 1008 avant J.-C... « Au quatrième mois de l'année, alors que le lune commencait à décrattre, l'empereur se trouva plus mal. Le premier jour du excle, il se lava les mains et le visage. On l'aida à revêtir le costume impérial. Il s'assit aur

e. Puis, les princes du sang et les grands officiers nyant été introduits, ir leur parla ninsh... Rélas! mon mal s'aggrave. L'al tenn à vous donner éres instructions, avant qu'il ne soit trop lacid. Mes prédécesseurs les Wenn et Ou, ont régné glorieusement et se sont fait obéir. Noi, homeur, lour ayant succédé, l'al tâché de satisfaire le redoutable filel et

mes augustes Ancètres. Voiri que le Ciel a fait descendre sur mai la matadle. Bientôt je ne pourral plus al remuer al cafendra. Écoutez l'expression dernière de ma volonté. Protégez respectueusement mon fils ainé fil Tchao, aidez-le efficacement dans les difficultes de sa charge; préservez-le de toute imprudence. - L'empereur ayant fini de parler, les princes et les officiers se retirérent. Le lendemain, denxième jour du cycle, l'empereur mourut. Le troisième jour du cycle, le prince Tchao fut installe dans l'appartement qu'il habiterait dorant le denil. Le quatriéme jour du cycle, les déculères volontés de l'empereur Tch'eng furent transcrites au net par les Annalistes, sur des laites de bambou. Le dixième jour du cycle, les apprèts des funérailles commencérent. Tont fut disposé comme pour les audiences Impériales. Le trésor de l'empereur fut étalé. Des gardes furent postés à toutes les avenues. Le prince Tchao et les officiers, tous en grand deuit, monterent par l'escaller latéral, à la saffe haute où se trouvait le cercueil contenunt le corps de l'empereur Tch'eng, et se rangérent des deux côtés Alors le Grand Tuteur maire du palais durant la periode du deuil, le trand Annaliste et le Grand Cérémoninire, montérent par l'escalier principal. Le Grand Tutour porgait le sceptre impérial, le Grand Annaliste portait ses tablettes, le Grand Cerémontaire portait la forme de contrôle des sceptres d'investiture et la coupe pour les fiballons. Devant le cercuell, le Grand Annalista fut d'abord au prince Tchao, ce qui était écrit sur les tablettes: Assis sur son trone, l'auguste empereur a déclaré ses dernières volontés. C'est vous qu'il a chargé de régner sur l'empire des Tcheou; de confirmer le gouvernement des empereurs Wenn, On, et le sien; de donner la paix au peuple en appliquent les lois. - Le prince Teluzo qui avait écauté cette fecture agenouillé à côté du cercueil, se prosterna deux fois, pais dil : Mol le plus faible des enfants, serai-je capable de gouverner comme mes pères les quatre régions, et de m'acquitter comme eux du redentable mandat du Ciet?.. Puis, s'étant releve, il toucha le scoptre impérial et la forme des sceptres d'invertiture, signe de la collation du pouvoir suprème. Prenant ensuite le coupe pleine, il fit trois libations devant le cercueil de son pere Après la troisième, le Grand Cerémoniaire ini dit: Votre offraude n été agréée. - Ensuite le Grand Tuteur prenant une autre coupe, fit aussi trois libations au nom des officiers, puis salus à genoux le cercueil du défont. Près du cercueil, le nouvel empereur lui rendit son salut, au nom de son père. Alors la grande sallo, devenue temple provisoire, fut évacuée par tous. — Cependant le nouvel empereur ayant revêtu le costame Impérial, reçut dans la cour entre la quatrième et la cinquième parte. l'honunage des feudataires accourus à la capitale durant ces dix jours. Ils ctalent rangés en deux lignes se fairant face, des deux côtés de la cour, chacua tenant son sceptre d'investiture. Quand le nouvel empereur parul, ils levèrent tous leurs sceptres, tendirent des présents et dirent; Nous vos sujets et les défenseurs de l'emplre, nous premons la liberté de vous offrir ces prodults de nas régions... Ensuite, s'étant mis à genoux, ils se prosternerent deux fols - L'empereur feur rendit leur salut, puis parla ninsi; Mes ancêtres les empereurs Wenn et Ou, out créé les fiefs, pour qu'ils fussont les boulevards de l'empire. En ce faisant, ils ont (myaille pour moi leur successeur. Vous aurez tous soin, l'espère, de m'obèir et de me servir, comme vos pères ont servi mes pirédécesseurs. Présents de corps dans vos fiefs, soyez toujours présents de cour à la cour de l'empereur. Pariagez ma sollicitude, secondez mes efforts, ne vous attirez

aucun déshonneur qui rejailirait sur moi. — Après avoir entendu ce discours de l'emperair, tous les faudataires se salucrent les uns les autres par une inclination profende, signe d'acquiescement géneral. Pois its se relirérent en toute hâte; pour ne pas trouble r plus fongtemps le grand silence du deuil. — L'empereur déposa alors le costume impérial, et revêtit la robe de chanvre, dans jaquelle il allait pleurer son père durant trois ans. « L'est-à-dire, pratiquement, durant le reste de l'année du décés, une seconde aunée complète, enfin le commencement de la troisième année. (Annales, Kou-ming et K'ang-wang-teheu kur).

-4-4-

H. Après cette digression non imutile, reprenons la série chropologique des textes de la troisième dynastie, relatifs au Souverain d'en haut, au Ciel. - En 912, à l'occasion de la promuigation d'un nouveau Code, il est dit des juges, qu'ils sont les délégnés du Ciel sur la terre; il est dit des gouverneurs, qu'ils sont pasteurs du peuple pour le compte du Ciel. - En 831, l'empereur M Li gouvernant mal, les plaintes an Ciel, les adjurations au nom du Ciel, se multiplient. Je relève les expressions; la Ciel est irrité, le Ciel s'agite, le Ciel sévit, le Ciel nons affige, to Gel surveille, le Gel voit lout, craignous la colère du Giel, etc. A l'empereur qui fraite le pouple ferntalement, il est conseillé d'imiter l'influence donce du tiel sur le peuple. Grace à la douceur de cette influence, dit le texte, l'obéissance repond au commandement, comme, dans les symplionies, le son de la flûte repond à celui de l'ocarine. Volonté du Ciel et volonté du peuple s'adaptent l'une à l'autre, comme un sceptre d'investiture et sa forme de contrôle. Gagner le peuple est chose facile. Il cède toujours à une douce influence, (Annales, Lac-hing. - Odes, Pan.)

En 822, la sécheresse et la famine désolant l'empire. l'empereur Suan gémit: ele Ciel ne nous envoie plus que denils et malieurs. Le Sonverain d'en haut ne nous vient plus en aide. Le Splendide Ciel Souverain d'en haut semble ne pas vou-loir nous laisser vivre. — En 820, un ministre de l'empereur Suan dit que, par considération pour l'empereur, le Ciel s'est incliné vers la terre, et a donné an Fils du Ciel l'habile ministre fit ill il Tehoung-chanfou. Ce texte contient la phrase suivante, qui est importante: « Le Ciel qui produit les hommes, teur donne, avec l'être, une loi, qui les porte à se blen conduire « (Odes, Yunn-han, Tehong-minn.)

Eu 773, l'empereur le You se condaisant et gouvernant tort mai, un officier gémit : «Le Ciel jadis miséricordieux, est devenu inexomble. Le Ciel jettera bientôt son filet sur les coupables, » — Un autre officier calomnie, se lamente ainst : «O foliation Spleudide Ciel qu'on appelle Père et Mère, o vois à quelle misère le suis réduit, moi innocent!» — Un autre dit : «Le miséricordieux Ciel est devenu implitoyable. Qu'il sévisse coutre les compables, c'est justice : mais pourquol enveloppe-t-il les innocents dans leur châtiment? Le peuple étoune lève les yeux vers le Ciel, se demandant si le Ciel missi est devenu injuste. Non, l'auguste Sonversin d'en haut ne fait de mai à pursonne injustement.» (Odes, Chav-minn, K'iao-yan, U-ou-tokeng, Tebeng-ne.)



I. Nous avons vu (page 40) que, au onzième siècle, l'épouse de l'empereur 女 Wenn est qualifiée de «belle comme la petito sœur du Ciela. - Vers l'an 700, il est dit de la belle 宣 萎 Suan-kiang, qu'elle est emajestueuso comme le Ciel, comme. le Souverain». On se figure douc, de plus en plus, le Souverain et le Ciel comme une personne, et sous figure anthropomorphe. Le bronze de la troisiente dynastie reproduit ci-contre, en dit d'allieurs plus long sur ce sujet que n'importe quel discours. Le promier caractère des deux premières colonnes (en comptant de droite à gauche), est 帝 ti le Souverain. Le cluquième varactère de la première coloune, est 天 l'ign le Ciel. (Odes, Kiunntten hie lao.)

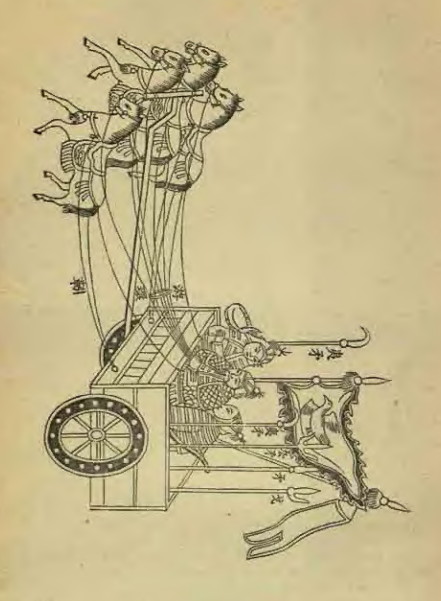
Notes. — 6. Un cycle de soixante signes sert à compter les années. Le même sert à compter les jours.

Sources. — Annales 自 经 Chon-king, chapitres 康 酷 K'ang-kao, 酒 誥 Tsiou-kao, 金 廳 Kinn-l'eng, 大 誥 Ta-kao, 召 誥 Chao-kao, 無 逸 Oui, 立 政 Li-tcheng, 君 與 Kinnn-chèu, 多 士 Touo-cheu, 题 命 Kou-ming,

康王之語 Kang-wang-tehen kao, 吕刑 Lu-hing.

Odes 詩 經 Cheu-king, odes 生 民 Cheng-minn, 閱 宮 Pi-koung, 皇 矣 Hoang-i, 文 王 有 瑩 Wenn-wang you cheng, 下 값 Hia-ou, 文 王 Wennwang, 夫 明 Ta-ming, 是 天 有 成 弟 Hao-t'ien you teh'eng ming, 特 邁 Cheu-mai, 我 將 Neue-tsiang, 敬 之 King-tcheu, 雜 天 之 命 Wei-c'ien-tcheu ming, 臣 工 Teh'enn-koung, 假 緣 Kia-tao, 天 保 Tieu-pao, 就 競 Tcheu-king, 敬 Pan, 霎 識 Yunn-han, 燕 民 Teheng-minn, 召 旻 Chao-minn, 巧 宮 K'iao-yen, 南 熱 正 U-ou-tcheng, 正 月 Tcheng-ue, 君 子 偕 老 Kiunn-tsou hie-tao.

Ouvrages. — Traductions J. Legge, S. Couvreur, A. Zoitoli, des Annales et des Odes. Voyez Leçon I, ouvrages utiles.



Le char de guarre antique.

## Cinquième Leçon.

Sommaire. - Troisième dynastie:...

L Les Étres transcendants, Génies. — A. L'empereur est le maître et l'appui des Génies. Génies des monts et des fleuves. — B. Patrons du sot et des maissons. — C. Génie des chemins. L'inventeur des chars de guerre. Le Premier Agriculteur. — D. Citations diverses. — E. Présence des Génies partout possible.

II. Les Manes: — F. Odes rituelles; offrandes impériales. — G. Odes rituelles; offrandes privées. — H. Le Représentant. — 1. Les 鬼神 koei-chenn, et les 鬼 koei tout court.

Je consacreral cette Leçon à montrer que, durant les quatre premiers siècles de la troisième dynastie, les notions traditionnelles sur les Étres transcendants, Mânes glorieux on Génies, et sur les Mânes vuigaires, ne furent pas altérées essentiellement. Elles sont ce qu'elles furent depuis l'origine. Les textes que je vais citer, sont tous tires des Annates et des Odes, et sont reçus comme authentiques par tous les critiques.

I. Les Génies. — A. Vers l'an 1948, une ode riluelle fait dire à l'empereur pr. Ou: r.Fai gagné, par mes offrandes, la bienveillance de tous les Génies, même de ceux des monts et des fleuves, les plus nobles de tous. Les Génies m'exauceront, et accorderont à mon règne, jusqu'à la fin, concorde et paix. « (Odes, Cheu-mai, Fa-mou.)

Vers l'an 1039, le duc de 🛱 Chao dit à l'empereur 成 Tch'ong: « Vons ètes le maltre et l'appui de tous les Génies. Faites toutes les offrandes que faisalent les 🎉 Yian, et même les offrandes plus anciennes qui ne sont plus écrites. Faites noter avec soin les mérites des officiers, qui leur vandront des offrandes après leur mort. » (Annales, Lao-kao.)

Il me fant ajouter ici, pour l'intelligence de ce dernier texte, une convie note provisoire. L'empereur est le maître et l'appui des ténies, en tant qu'il pourvoit à ce que les offrandes officielles leur soient faites au temps marqué. Car ces glorieux sont besogneux. — Chaque dynastie fit des offrandes fréquentes, aux Génies qu'elle bonorait; et des offrandes rares, aux Génies anciens périmés, qu'on avait honores avant elle, qui n'étalent plus écrits c'est-à-dire qui ne figuraient plus sur l'index cultuel, et dont le nométait oublié. — Les ministres et officiers meritants, devenus Génies, recevalent des offrandes, ou en compagnie de leur ancien maître, on comme patrons tutélaires locaux. — Empereurs, ministres et officiers, étaient donc intéressés dans la durée de leur dynastie. Pour avoir leurs offrandes, comme les textes disent si souvent. Phrase mélancofique! Soupir anticipe de la faim!

-4-

B. Une ode du onzième siècle, raconte que jadis, en 1275, quand le duc 🖹 🛠 Tan-fou se fut étabil dans la plaine 🖫 Tcheou, il y éleva le tertre du Patron de sa terre, qui devint le point de départ de toutes ses expéditions militaires contro les barbares du nord-ouest. C'est-à-dire que chacune de ces expéditions, fut d'abord

annoncée au Patron du sol du duché, à ce tertre, avec demande de bénédiction pour la campagne. — A la même époque les Tcheou chauteul: +0 noble Patron des moissons, conjérmeur du Get! (Odes, Mien, Seu-wenn.)

Le Patron des Moissons ne date pas de la première origine, Mention en est faite cependant, des la première dynastie. C'est le Patron du sol, en tant que protecteur de la moisson de l'année. Distinction de raison, à laquelle le peuple ne comprit jamais rien. Il ne commt que le Patron du sol, et ignora le Patron des moissons; ou plutôt, ii pria et remercia le Patron du sol, pour ses moissons. L'identité des deux personnages est bien prouvée par ce fait, que plus tard, et plus d'une fois, des empereurs peu au courant des rits ayant vouln dédoubler le tertre et en élever un spécial au Patron des moissons, chaque fois les Lettrés clamérent à l'innovation déraisonnable, et démolirent le second tertre dès qu'ils purent le faire.



C. Encere au onzième siècle, affrande au Génie innomé des chemins, l'homme qui les inventa, probablement. — En 1063, affrande à l'inventeur des chars de guerre, base de la tactique chinoise. — Au gentième siècle, une ode chante le Premier Agriculteur, le légendaire in A. Ghann-noung (page 9). Voir le lexte: «Avec accompagnement de lutti et de gultare, en tattant le tambour de terre cuite, l'invoque le Premier Agriculteur, pour obtenir de lui que la plaie tombe. Qu'il veuille blen aussi faire périr, dans le fen, les insectes qui détruisent les moissons, » — Pour demander de la plaie, on battait un tambour de terre cuite, représentant la terre desséchée et durcie. Le son sec de cet instrument devait donner à entendre au Génie compétent; combien le besoin de pluie était grand. — Les insectes sent plus nombreux et plus nuisibles en temps de sécheresse. Pour les détruire, on altumait la nuit un feu entouré d'un losso. Le Premier Agriculteur est prié de les faire se jeter dans le brasier ou dans le fessé. (Odes, Cheng-minn, Hoang-i, Fou-t'ien, Ta-t'ien.)



D. Au cours du neuvième siècle, les textes abondent. En 822, une de ces famines périodiques qui mettent toute la nation aux abois, désola la Chine. L'omperent É Suon abors régnant gémit; ele n'ai pourtant pas negligé le Patron du sol, al les Génies des quatre régions. De tres houne houre, l'ai demanda que l'année sut tertile. Parmi les Glorieux tiènies, it n'en est pas un que je n'aie honoré. Je n'ai pas lésiné en matière d'offrandes. l'ai dépensé tout ce que j'avais de jude. Pourquoi ne suissie pas exancé? — Hélas! le cruel tutin de la sécheresse dévaste les campagnes, comme un seu dévorant. Le Patron des moissons est impuissant contre lui. — Sans désemparer l'ai fait des offrandes, et au tertre du Clel, et au temple des Ancètres. l'ai sait des libations et enterré des dons, pour le haut et pour le bas, pour les Génies de l'espace et pour les Génies de la terre. It n'est pas d'être transcendant que je n'âle honore. Hélas! le Souverain d'en haut ne me vient pas ou aide, les anciens princes et officiers maintenant touries ne m'écontent pass. Men pèrel ma mère pas aleux! comment pouvez-sous me laisser périr ainsi? Si

11 11

je peris, vous u'aurez plus d'offrandes. — Le Splendide Ciel, Souvernin d'en baut, devruit me punie moi seul st je suis compalde, et éparguer le pauvre peuple. Levant les yeux vers le Splendide Ciel, le me demande, quand serai-je exaucé?» — l'observe, en passant, que ces textes ne laissent aucun donte sur l'identité des Genies de l'espace et des Génies de la terre, avec les âmes d'hommes notables défants. (Odes, Yunnehan.)

-4-4-

E. Vers la fin du neuvième siècle, un texte très important affirme que la présence des Génies est partout possible. Le marquis R Ou de Wei s'exhorte ainsi Ini-même à toujours bien agic: «A deux, ou tout seul, dans la malson, dans le lieu le plus secret, un tais jamais rien dont tu doives rougir. Ne dis pas, aucun regard ne pénêtre en re lieu. L'approche des Génies ne peut pas être devinée. Respecte donc, partout et toujours, tem présence possible. ». Le Commentaire interprête: «Tiens-toi toujours, comme si les Génies étaient présents à ta droite et à ta gauche. Qui sait; ils sont peut-être présents. On ne perçoit pas leur venue. Au grand jour, les hommes voient et jugent; dans l'ombre et le secret, les Génies voient et jugent. Il fant se conduire de manière à n'encourir la censure, ni des hommes, ul des Génies. ».. Voilà la conscience chinoise du neuvième siècie avant J.-G. (Odes, I.)

II. Les Mânes. — Les textes du commencement de la troisjème dynastie relatits aux Mânes, sont très explicites. Je ne citerai pas ceux des Annales, lesquels répétent, tonjours dans les mêmes termes, ce que nous savons déjà, Mais plusients odes rimelles sont très intéressantes. Je vais les citer au long.

-4-4-

F. D'abord les chants Impériaux, officiels...

Premier groupe d'odes, de la fin du onzième siècle. Jadis (en 1275) 國文
Tan-fou de 周 Tcheou èleva un lemple à ses aucètres, 圖 Tch'ang de Tcheou
suivit si blen les exemples de ses aucètres, que coux-ri ne furent jamais al mécontentés ni confristés par lui. Aussi fut-il aimé et beni par eux. Depuis que, à son
tour, les Tcheou font des offrances à l'ompereur 文 Wenn (c'est-à-dire à Tch'ang
de Tcheou défunt), lout leur réussit. L'empereur Wenn est la fortune des Tcheou.
(Odes, Mien, Sen-ts'i, Hanslou, Wei-ts'ing.)

Denxième groupe d'odes, de la même époque: L'empereur Et. Ou (fits de l'empereur Wenn) est lui mussi au ciel. Maintenant, quand les feminaires vienment faire leur cour, son fits, l'empereur jour Tehleng, les conduit devant la tablette de l'empereur Ou dans le temple, et lui fait des offrances en leur présence, pour attirer sur soi et sur eux longévité et bouheur. Devant la tablette, il dit à l'empereur Ou; o mon père, vous qui avier toujours présente à l'esprit la mémoire de voire auguste père; l'espère, mon vénère père, que vous me protégerer et m'éclairerez, mol qui garde aussi mémoire de vous « (odes, Hoan, Isai-kien, Mign u sino-treu,)

Troisième groupe d'odes, de la même époque, « Dans le temple les instruments de musique résonnent avec force et harmonie. Les Ancêtres les entendent, ils descendent et apportent avec eux tous les bonheurs. Par l'intermédiaire du personnage qui les représente, ils reçolvent l'offrande. Par la bonche du Cérémoniaire, ils disent: Aussi vrai qu'oragle de tortue, vous aurez une vie longue, vous aurez une vie sans fin... Le Beprésentant des ancêtres a mangé et bu ; bonheur et fortune vont descendre sur nous; jamais aucun malheur ne nous visitera plus... Les Mânes des ancêtres étant rassasiés de mets et de boissons, bonheur et fortume vont venir... La récolte de l'année ayant été bonne, nous allons faire des liqueurs diverses, pour nos nieux et nos nieules. Nous leur terons toutes les offrandes rituelies, pour qu'ils nous procurent tous les bonheurs. « (Odes. You-kou, T'ien-pao, Fou-i, Tcheu-king, Fong-néen:)

-0--0-

G. Les deux odes que je vais enter maintenant, émanent de particuliers. Elles datent du commencement du neuvième siècle.

Un pelit officier commence par vanter ses grains, dont l'abondance le met à même de bien traiter ses ancêtres. Il vante ensuite son bétail, et raconte comment il a préparé son offrande Eadh voici que tout est prêt et disposé. Le Cérémoulaire prend position pres de la porte du temple familial. Alors, sur son invitation, les ancêtres personnifiés par le Représentant et sa suite, arrivent du déhors en un cortège majestavax, et entreni dans le temple. Le Représentant muet, s'assied, est salué et servi, déguste. Parlant en son nom, le Cérémoniaire remercie l'offrant, et promet en retour un accroissement de bonheur, dix mille années de vie. L'officier se résonit et se télicite. C'est que, se dit-il, en vérité, f'ai fait tout mon possible. En fait de rits, je n'al rien omis, Anssi le Cérémoniaire m'a-t-il dit, au nom du Réprésentant: Tou offrande est agréée, Les Ancêtres ont bu et mangé en ma personne. Ils te promettent toutes les félicités. Ta piêté leur a plu. Tu auras bonheur et années, sans nombre et sans fin. - Suit le départ des Ancêtres, en cortège solennel, comme ils sont venus... Les cloches et les tambours résonnent. L'auguste Représentant se leve et se retire majestueusement. - Enfin, dernier acte, les Invités mangent les mets et boivent le vin offerts, que le Représentant a seulement gontes. Quand tout est consommé, quand tous sont rassasiés, ils saluent l'hôté de h têle, et lui disent cette formule : Les Ancêtres ont bu et mangé ; ils vous feront rivre longlemps, (Odes, Tch'ou-ts'eu.)

Dans la deuxlème ode, un petit propriétaire remercie ses ancêtres de lui avoir lègue ses propriétés. Elles ont produit, cette année, des aliments et des boissons qu'il leur offre, il présente des concembres, les poils le sang et la graisse d'un boud immolé; il répand en libation du vin parfumé. L'offrande sentant très bon, les Ancêtres arrivent avec majesté, promettent bonheur et longue vie, et le reste, comme dans l'ode précèdente. — Un présentait les polls de l'animal offert, pour prouver que la victime était pure. On présentait le sang, pour prouver qu'on l'avait vraiment tuée. On faisait des libations de vin parfumé, pour que l'odeur évoquât les Mânes dans le bas. On brûlait la graisse pêtrie avec de l'armoise, pour que l'odeur évoquât les Mânes dans le baut, (Odes, Sinn-nan-chan.)

- Assez de textes, je pense. Pas besein, non plus, que je commente. Les H. choses sont claires. - Il me reste à expliquer ce qu'était le Représentant. C'était un membre de la tamille, un descendant masculin direct de l'Ancéire, ordinalrement un adolescent, qu'on reveuit du costume du définit soigneusement conservé, ot auquel l'offrande était principalement adressee. Le personnage était le centre et le pivot de toutes les cérémonies. C'est int qu'on amenait en cortège solennel, c'est lui qu'on reconduisait avec la même solennité. Dans le temple, c'est lui qui, assis, recevalt tous les saluts et tous les hommages. Il goûtait aux mets et au vin, mais no disait pas un mot, no faisait pas un' geste. - L'usage du Représentant fut Introduit, disent les Commentateurs, pour qu'il y cût de la vie dans les rits, pas plus pourtant que la vérité n'en comportait. L'Aucètre était représenté par un des siens, tel qu'il avait été de son vivant, mais non comme vivant et agissant. — L'un tradition attribue l'invention du Représentant, à un ministre de l'empereur 黃 帝 Hoang-ti, le fandateur peu connu, mais historiquement certain, de l'empire chinois. Inconsolable de la mort de son martre, ce infinistre conserva son costume, sa chaise et sa canne, et créa le rôle du Représentant, usage qui se généralisa dans la suite. Quoi qu'il en soit de cette assertion qui ne peut pas être pronvée, les critiques chinois sont assez munimes à affirmer que l'usage du Représentant prisceda même celui de la tablette; que primitivement un offrait, à des jours fixes, anniversaires probablement, des hommages à l'Aucêtre personnifié par l'un des siens; que l'usage de la tablette, assignant a chaque ancêtre sa pince dans le temple, servant de médium pour son évocation et considérée roume centre d'émanation de ses bénédictions, tot postérieur à la pantomime du Representant. C'est possible: c'est même probable, le pense; mais la chose ne pent pas être prouves Depuis les temps à mors comme par les textes, lablette et Représentant conxistérent. Le Représentant disparut, quand disparurent tent d'usages anciens, suctout les usages dispendioux, au troblème siècle avant J.-C., sous les 麦 Trino, La très économique tablette, a été conservée jusqu'à nos jours.
- 1. Depuis la deuxieme dynastie, les defunts auxquels on offre mets ét libations, sout appelés A jah koci-chenn. Koci signifiant défunt et chenn signifiant génie, d'après l'inflexible régle grammaticale de position relative, kost cumt au génitif el chenn au nominatif, le terme complexe koer chenn désigne ceux des défunts qui sont Génies, qui sont capables de bénir, de donner du bonheur. Et les autres, les défants qui ne sont pas Genies, les koei tout court, dont les textes ne disent rien avant l'an 773; sont-lis passés sous silence, comme locapables de benir, ou comme n'existant plus? Grave question, qu'il me faut soulever fei, mais dont je remets la disenssion à plus tard. - En 773, une ode (Hene-jenn-seu) nous fournit cette phrase: «si tu étals un koei, tu serais invisible». C'est à partir de ce texte, que les Commentateurs expliquent le terme koci; et l'attire l'attention sur leur interprétation, car elle est d'une haute importance, et a été souvent mal comprise. Après avoir dit que le caractère 😕 koéi est une figure, la silhonette vaporeuse du défunt, lls expliquent que le sens de cette figure est 😭 koëi. Or ce caractère 🎇 koëi employé pour définir le caractère & koci, a deux sens distincts, l'un étymologique, l'autre dérive. Étymologiquement, il signifie l'entrée d'une jeune fille dans la famille de son épous, famille à taquelle elle va apparteuir, et dont elle sa dépen-

dre désormals pour son entretien. Le sons d'appartenance, de dépendance, est le seus propre du cametère pr hoii, et c'est dans ce seus propre que les interprétes orthodoxes, non sectaires, l'ont pris, pour interpréter le caractère 🙎 kaéi. (Voyez vi-après, en unie, le texte du 🐧 🕱 Chono-wann, la grande autorité en matière d'étymologie, ) Donc, après sa mort, le défant est un dépendant. Il dépand de son ancienne famille, pour l'entratien de son existence post-vitale, par les offrandes. -Pfus tard, quand les Taxistes enseigneront que l'état de vie et l'état de mort ne cont que deux phases; que l'homme, on mourant, sort de scène, et dépouille dans les coulisses le costume de l'acte précédent, pour revêtir celul aver legnet il reatrera en scène pour l'acte suivant; ces sentaires s'emparérent de l'interprétation 鬼, 歸 也 kuéi c'est kuéi, mais au second seus, au seus dérive du connetere 福 knei, retourner; et ils appelérent les manes, les retournes; retournes pour un temps dans la paix; dans le vrai, dans le tout; la grande thèse taoiste. Ce terme plut à nombre de lectaurs chinois de basse époque, et séduisit presque tous les lecteurs non chimois, plus sentimentanx que scientifiques. Je répète avec insistance que le terme est taoisie. En réalité, les 🕱 koer, les défunts, sont les dépendants; ceux qui dépendent de leur pestèrité, pour les offrandes et les libations qui heur sout nécessuires. Il importe de bien retenir ceci, car c'est la clof du culte chimis des Manes, que nons verrons se développer d'après cette ligne unique.

Notes. — H. Le Rituel de la dynastie Tcheou. le 周 Tcheou-li, nous apprend ce qui suit: «L'officier préposé aux tablettes, conservait les tablettes des défants, et les vôtements qu'ils avaient portes de leur vivant. Quand on devait leur taire des offrandes, il revêtait de ces habits le représentant du défant. Après la ceremonie, il serrait les habits avec soin. Section 司, 章 桑 Sen-tsaunn-i. — Le Mémorial des Rits 题 是 Li-ki, attribue à Confucius les paroles suivantes: ell ne saurait y avoir de cérémonie funébre sans représentant. Le doit être un descendant masculin direct. S'il est trop petit pour se tenir debout ou assis, que quelqu'un it porte dans ses bras. Qu'on prenne un collaiéral, dans le cas où la lignée directe sornii étemir. Mais il faut absolument qu'il y nit un représentant, pour donner eures à la majesté du défant. Chapitre 曾 子 圖 Tseng-tzeu wenn.

L Voici le texte du 說 文 Chano-wenn: 人 所 歸、舊 鬼。隱、女 錄 也。 鬼 之 焉 言、歸 也。— C'est, je pense, le Père taoisie 填 子 Lie-Tzeu, qui inventu les relournés, vers l'an 100 avant J.-C. « L'homme devient, par l'union de l'esprit vital avec la matière. Quand l'esprit vital qu'ite la mallère, chacun des dans composants retourne à son origine, de là vient qu'an appelle les 鬼 morts les 賢 retournés. « Voyez mes Peres du Système taoiste, traduction de Lie-tzeu, chapitre i f.

Sources. — Les Annales 書 經, Chou-king, 洛 點 Lao-kao. — Les Odes 詩 經 Cheu-king, 精 遠 Chou-mai, 我 未 Fa-mou, 縣 Mien, 思 文 Seu-wenn, 生 民 Cheng-minn, 皇 矣 Houng-i, 莆 田 Fou-lien, 大田 Ta-l'ien, 雲 溪 Tunn-han, 抑 l, 思 齊 Sou-li'i, 單 筐 Han-lou, 雜 情 Wei-ts'ing, 臣 Haan, 戰 見 Tsai-kien, 閏 予 山, 子 Minn u sino-tzen, 有 營 You-kau, 天 保 Tunn-pao, 是 營 Fou-i, 和 競 Tcheu-king, 型 年 Fong-nien, 楚 英 Tch'ou-la'eu, 信 南 由 Sinn-nan-chan, 何 人 斯 Heursjenn-seu.

Ouvrages. - Traductions des Odes, voyez Legon i, ouvrages,

## Sixième Lecon.

Sommaire. — Troisième dynastie. La Grande Bègia. Théorie du gouvernement antique. — A. Historique. — B. Le dessin du Fleuve Janne, le tracé de la rivière Luc. — G. Ordre des neuf thèmes. — D. Les cinq agents et ce qui s'y matache. Avant tout, laisser à la nature son fibre ceurs. — E. Les cinq facultés et activités humaines. — F. Les huit thèmes administratifs. — G. Les temps et les nombres. — H. L'empereur pivot et pôle universél. Répércussion au ciel des faits terrestres. — I. Conduite à tenir envers les citoyem. — J. Biens à rechercher, maux à éviter.

Je consacreral cetto Leçon au chapitre III III Houng-fun, la Grande Réglo, des Annales, Descendu en droite figne de Yao, Chounn et II le Grand, le centenn de cette pièce est le résumé de la sagesso des siècles qui précédérent la troisième dynastie. D'après la tradition commune et acceptable, elle fut résligée en l'an 1050, et fait transition entre la haute et la moyenne antiquité. Vénérée par les Lettrès de tous les ages comme un texte sacré, elle est appelés la Grande Règle, parco qu'elle est censée contenir les principes de solution de tous les cas éventuels possibles. Elle nous montre les pauvres rougges qui firent marcher le mécanisme de la Chine antique. Elle contient de plus le résumé des notions de philosophie et du politique d'alors, et est à ce titre d'un spécial intérêt pour nous. L'aurai à y revenir bien des fois, au cours de ces Leçons.



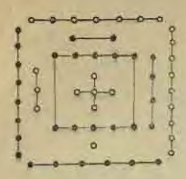
A. Pousse par le souci de complaire au Clel dont il est devenu le mandataire, le fondateur de la troisième dynastie. l'empereur R Ou, consulte l'oncle du défout tyran P Sinn, le vicomte de R Ki, réputé pour sa sagesse. Il condraît bien se l'attacher, mais le vicomte refuse, le principe chinois étant dés lors qu'on ne se rallie pas au valoqueur, quand en a servi-le vaince. Alors l'empereur s'efforce d'obtenir ille Sage, un moins la quintessence de sa science, le résumé des traditions ancheures dont il est le dépositaire. Le vicomte se prête à son désir, et diete aux scribes officiels la Grande Règle. Les auteurs de tous les siècles l'out loue d'aroir agi, ainsi, il ne pouvait décemment servir les Tcheon, disent-ils; mais il put lèglimement leur léguer sa science. Et il fit bien de la leur lèguer. Car, sons cela, cotte science transmise depuis l'origine Jusqu'à lui, auruit dispara avec lui.

Le vicamte de Kê commence per mettre ce qu'il ve dire, au compte d'une autorité indisentable. C'est le Ciet, dit-il, qui donna à Ule Grand les neut articles de la Grande Règle, le spiels gouvernent les rélations et les lois. Voici le texte: «Le vicomte de Kê dit: l'ai apprès que judis Ex Kourn ayant opposé des barrages à la grande inopdation, gême le libre cours des cinq opents maturels. Le Souvernen d'en hant se mit en colère, et ne donna pas les neuf articles qui réglent les relations et les lois. A U syant remplace son père Kourn et rétabli l'ordre, en rendant

anx caux leur libre cours par ses canaux, le Ciel satisfalt ini donna les neuf articles de la Grande Règle, par lesquels sont réglées les relations et les lois, « (Annales, Houng-fan.) — Nous avons vu qu'un texte de l'an 2002 attribuait déjà formellement au Ciel les relations, les rits et les lois (page 14). Toute la tradition est unanime sur son interprétation. Tous les âges l'ont accepté sans conteste. C'est le Ciel qui a fait les relations et les lois. Le Sage ne peut pas imposer des lois à sa guise. Son rôle est de veiller à ce que chacun se conforme aux intentions du Ciel, et à son influence sur le peuple.

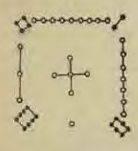
-4-

C'est en l'an 2065, pour le récompenser d'avoir remis l'ordre dans la natu-B. re en remediant à une grande inondation, que le Clel donna à  $oldsymbol{U}$  les neut articles. Mais sons quelle forme et de quelle manière le Ciel lui fit-il ce don? Sur ce point ie texte de la Grande Règle est muet. - En 1008, le chapitre authentique Mi ch Kou-ming des Annales, enumère parmi les objets les plus précieux du trésor imperial (page 45), inf E Henre t'ou le dessin corti du Fleuve Jaune. - Au cinquieme siècle avant J -C., l'appendice 壁 醉 Hi-tr'eu du 易 經 I-king Livre des Mutations, appendice qu'on attribue généralement à Confucius, dit; Du inf Fleuve Jaune sartif un dessin, de la rivière if Lao sortif un tracé; des deux, les Sages dednisirent les règles. — Le chapitre 讀 鄉 Li-yunn du 諸 記 Li-ki Mémorial des Rits, fait dire à Confocius: Du Fleuve Jaune sortit le dessin du cheval. - Dans les tà The Lunn-u Entretiens de Confucins avec ses disciples, le Maitre gémil : Hélas! en ce temps manyais, le Fleuve ne donne plus de dessin: — La 竹 當 紀 4 Chronique écrite sur bambon dit; Lo dessin du drogon sortit du Fleuve. - Le # 本 Cheu-penn, une autre vieille chronique, dit que du Fleuve Janue sortit le dessin du dragan, et de la rivière Lao le tracé de la torine. - A. B 11 K'oung-nankouo, ou l'auteur qui se cache sous le convert de ce nom discuté, dit; Au temps où [] E Fou-hi réguait sur l'emptre, un cheval-dragon étant sorti du Fleuve Jaune, Fondii lut les huit diagrammes sur le des de cet animal. Le Ciel ayant accordé à U le Grand une tortue transcendante qui sortit de la rixière Lao sons ses yeux. U vit sur son écallie les neuf catégories. — Ometions ici les diagrammes de Fou-hi, prixquels je consacreral une Leçon spéciale. Voici comment les Commentateurs résument le cas de Ule Grand; La tortue transcendante qui lui apparut, portait sur san des les nombres, de un à neul. U le Grand. penétra l'intention du Ciet. A ces neuf nombres, il rattacha neuf entégories, qu'on appela les neuf articles. - l'ertains anteurs ont remarqué avec justesse, que, autant vandruit dire plus simplement que, inspiré par le Clei, U exposa en neuf artieles la science pratique de son temps. Mais Confucius ayant mentionne, et le dessin du Fleuve Janne, et le tracé de la rivière Lao, les Lettrès n'ont pas admis que la chose fut expliquée plus simplement. Ils tiennent à ce que l'on dise, que les chiffres furent révélés par le Gel à U le Grand, lequel est censé les avoir ignorés auparavant, et que Il écristi sons ces chiffres ce qu'il jugen à propos d'y écrire-Puérilité dant nous verrous d'autres exemples.



Le dessin du Flouve Joune représente les chiffres de un à dix, rangès en carre triple, autour du chiffre 5 au centre, les impairs étant blancs et les pairs noirs, dix étant divisé en deux fois cinq.

Le tracé de la rivière Lao représente les chiffres de un à neuf, rangés en carré simple, autour du chiffre 5 central, les impairs étant blancs et les pairs noirs.



Tons les âges ont parlé du dessin et du trace. Leur représentation graphique, telle que nous l'avons maintenant (ci-contre), paraît ne dater que du douzième siècle après J.-C. S'il y en ent plus anciennement une différente, elle est perdue.

----

C. Le sujet rattaché par U le Grand à chaque chiffre, n'a aucune relation avec ce chiffre. Mais il y a un certain ordre dans la série des sujets, de un à neuf. Cet ordre, les Cammentateurs chinois l'expliquent comme suit.

d. Tous les phénomènes du monde visible, sont régis par A 7 ou-hing les cinq agents naturels, forces inhérentes au binôme matériel ciel et terre. Ces cinq agents régissent toutes les productions, transformations, destructions. Le gouvernement doit suivre leur évolution. Son premier souci doit être de leur laisser tou-jours libre cours, de ne jamais les contrecurrer.

2. Aux cinq agents du macrocosme répondent, dans le microcosme humain. A pro-obser cinq paissances ou activités. Le gouvernement doit veiller à ce que ces activités no soient exercées qu'en harmonie avec l'action des cinq agents. De cet accord unisone de l'humanité avec la nature, dépend l'ordre universel.

3. Pour conserver l'ordre et la paix, le gouvernement doit donner ses soins à 八 政 pa-leheng lmit objets, les thèmes administratifs classiques.

A Encore pour arriver à ce que le microcosme et le macrocosme marchent toujours dans un accord parfait, le gouvernement doît veiller avec soin à l'observation h nou-ki des temps et des nombres, condition du synchronisme cleiterre-humanité.

5. Surtout l'empereur doit remplir parfaitement son rôle de & Konng-ki pivot des affaires humaines, de l'empire chinois, du monde entier. Tout devant graviter autour de tui, il faut que la vertu du Fils du Ciel soit immobile et immuable. Son cas est traité sous le chiffre 5, lequel est central et dans le dessin et dans le trucé, parce que l'empereur est le centre de tout.

- 6. L'empereur dovra agir d'après \(\sum\_{\text{iff}}\) \(\text{#\text{#}}\) en-ter trois règles, avec les trois sortes de citovens.
- 7. Il devra se décider 程 註 ki-i dans tous les doutes, non d'après son caprice, mais d'après les tois de la divination officielle, qui lui indiquera chaque fois le volunté du Ciel.
- 8. Il devra ## (## chou-tcheng faire observer avec le plus grand salu, les météores et les phénomènes, par lesquels le Ciel l'avertira s'il est content de Ini, si son gouvernement est bien ce qu'il doit être; ou s'il y a des changements à y apporter.
- 9. Sons ce chiffre, U le Grand a inscrit un précis de morale, combien fruste et combien utilitaire! Cinq biens à réchercher, six maux à éviter; 五 稿 六 極 ou-fou limu-ki. Le gouvernement doit alder les gouvernés à se condulre, de manière à obteuir ces biens, à éviter ces maux.

L'enchaînement est roel. La pauvreté du système est visible. Il a pourlant régi la Chine jusqu'un commencement du présent stêcle. Ses divisions se sont maintenues jusqu'ici, dans tous les ouvrages de philosophie, de morale, d'histoire. — Reprenous, avec les developpements nécessaires.

-0-4-

D. D'abord, sons le chiffre un, les cinq agents naturels. Il ne s'agit pas, comme on a trop souvent traduit, de cinq éléments, de parties qui se mélangent pour former des composés. Il s'agit de cinq puissances, qui se produisent on se détruisent l'une l'autre, cette production et destruction régissant tout, non seulement dans le monde physique, mais aussi dans le monde moral. Les cinq agents naturels sont nommés en premier lieu, disent tous les Commentateurs, parce que, dans les voies du ciel, c'est-à-dire dans l'évolution de toutes choses, ils sont pratiquement le principal.

L'ordre d'énumération des cinq agents est, dans la tirande Bégle, can feu bois métal humus. C'est l'ordre antique, ordre de la première genèse des cinq agents, abstrayant de feur évolution et de feur révolution. L'eau est nommée en première fieu, parce qu'elle est produite par le ciel, sous forme de piule. Le feu est nomméen second lieu, parce qu'il est produit par la terre; l'idéo étant celle de sécheres-se. Le bois, c'est-à-dire la substance végétale, vient en troisième lieu, parce qu'elle est produite par l'eau; tous les végétaux ayant besoin d'eau pour croître. Le métal, c'est-à-dire la substance métallique, vient en quatrième lleu, parce qu'elle est produite par le teu, lequet la fait découter des minerals fondus. Enfin l'humus vient en dernier flau, la poussière étant le terme de toutes choses, le résidu de toutes les actions et réactions. — Bans ce système, le clei et la terre sont considérés comme deux principes matériels mais ténus, légers et limpides, disent les Commentateurs. D'eux sortent des agents de plus en plus compacts, lourds et troubles, Eau et feu, en première figne; matières végétale et minérale, en secondo ligne; humus, cu dernier fieu.

Plus tard ce système physique timaire ( deux agents issus du ciel, deux de la terre, un résidu final ) sera abandonné, et fera place au système quinaire à révolution, à la roue des cinq agents, dans l'ordre de leur production l'un par l'autre; rone sans resse tourmante, evolution sons cesse marchante. Dans ce système, le binome ciel-terre est le producteur common, sons qu'on distingue re qui est du ciel et ce qui est de la terre. Entre ciel et terre, comme disent les (extes; entre la vonte céleste qui laffuence, et le plateau terrestre qui estinfluence, les ciaq agents tournent, dans l'ordre saivant, bois feu hannas métal eau; ou mieux, substance végetale, substance ignée, substance terrense, substance métallique, substance aquense. C'est l'ordre de production reciproque. Car le bois produit le teu; les anciens Chinois s'élant servis, pour allumer, d'un tourniquet a cheville de bois mou tournant dans un bois dur. Le fen produit l'humus, la matière terreuse, sons forme de cendres. La matière terreuse fondue produit le métal; qui déconie des minerais. Le métal ougendre l'eau, car un miroir métallique exposé à l'air durant la unit, se couvre de rosée. Enfin l'eau produit le hois, la substance végétale, qui a besoin de pluie pour croître. Et le tour recommence et continue indéfiniment.

Encore plus tard, à l'ordre de production des cinq agents l'un par l'autre, sera substitué l'ordre de triomphe réciproque des cinq agents l'un sur l'autre, avec révolution interminée. Dans cet enire, la succession est, métal hois eau feu humus. Le métal triomphe du hois en le coupant, le bois triomphe de l'eau en surnageant. l'eau triomphe du feu en l'éteignant, le feu triomphe de la matière terreuse en la toudant; la matière terreuse. l'humus, triomphe du métal, en l'oxydant, en le corrodant. Et le cerete recommence et tourne indéfiniment.

Tong ceci parag étre un jeu d'esprit, pueril, insignifiant. Pas du tout? En Chine ces theories simplistes furent grosses de consequences importantes. A priori elles autoriseceut, a posteriori elles legitimèrent bien des entreprises. Par exemple: Les A Hia regnaient par la vertu du métal. La vertu des M Chang était celle de l'ene. Done (deuxième système, ordre de production réciproque) les Chang devalent succèder aux Hia. Danc ils purent légillmement les renverser... Les Chang réguérent par la vertu de l'eau. Et Fa de [11] Tcheou découvrit que sa vertu à lui, étalt celle du bois, lequel (troisième système) triomphe de l'eau. Et volla Fa de Tcheon certain de triompher dans sa révoite, et autorisé aussi à se révoller. Car le bois doit valuere Peau. Fa ne sera pas un rehelle. Il sera l'exècuteur de l'inexorable foi naturelle; il aura coopèrè avec la giration universelle; il aura donc bien fait... On voit les applications possibles; elles sont innombrables; l'histoire de Chine en est pleine, et la vie privée chinelse amsi, - Ou rait aussi que, à cause du ce système, l'idée du gouvernement des choses de ce mande par le Souvernin d'en haut, est pratiquement benneoup moins pure, que les textes des Anuales et des Odes no le faissient croire. Cette lilée fut plus pure, probablement, pour le peuple, pour les simples, qui durent s'occuper pen on pas de cinq agents; mais elle for certainement pintôt confuse, pour les intellectuels, les philosophes, les politiciens. Pour ceux-là, à côté de la Providence, il y out un rouage. Queique chose comme un fatum se dessine. Fatum, non pas moralement aveugle, mais physiquement Inexorable. Il n'est pas dit que le Souverain d'en haut dirige les ciaq agents; il n'est pas dit qu'il soit réduit à leur abeir; mais il est dit qu'il respecte teur révolution, et que son Fils sur la terre doll missi la respecter et la faire respecter. Et des casses lamentables sur lexquelles l'Ristoire pleure, sont déclarées n'être pas injustes, parce qu'elles devaient arriver, de par les chaj agents. Et jamais aucune indemnité dans une autre vie, n'est promise positivement à ces écrasés innocents de la giration cosmique. — Il est évident que cette manière de voir, rabaisse considérablement la notion chinoise du Souverain d'en baut.

Nous n'en avons pas fint, avec les cinq agents. Toutes les propriétés physiques des êtres, proviennent et dépendent d'eux. La fourdeur (tendance à descendre) dérive de l'éan. La légèreté (tendance à monter) dérive du fen. L'étasticité dérive du bois, la plasticité dérive du mètal, la fécundite dérive de l'humus. - Les conleurs fondamentales chinoises, se rattachent aussi aux cinq agents, en cette manière: noir, l'eau profondé; rouge, le feu; vert-bleu, le hois, le feuillage végétal; blanc, le métal poli, argent étain fer; jaune, le lœss et les affuvions chinois; -Les saveurs s'y rattachent de même: sulure, à l'eau, cor l'eau de mer est salée; amertume, au feu, car les produits empyréumatiques sont amers : acidité, au bois, goût de beaucoup de sucs végétaux; acreté, lu métal, les oxydes ayant généralement cette saveur; saveur fade, l'humus alcalin. - Les cluq régions de l'espace, sont aussi apparentées avec les cinq agents; le nord pluvieux et sombre, répond à l'eau noire; le sud chand et fluniquex, répond au fen ronge; l'orient vert-bleu quand le soleil se Jeve, répond au bois vert ; l'occident blanc quand le soleil se conche, répond au métal blanc; le centre défriché et labouré par les hommes, repond à l'hunnis Jaune.

Enfin le système quinaire des agents naturels, s'applique à l'homme de la manière suivante. Dans chaque agent, on distingue sa substance plus lourde, et son émanation plus subtile. Les cinq viscères de la physiologie chinoise, rein poumon rate fote cour, sont autant de purcelles de la substance lourde des cinq agents. Les vertus et les vices, le moral, le tempérament, le caractère, sont leur émanation subtile. La giration en grand des cinq agents dans le macrocosme universel, se reproduit en petit dans le microcosme humain. Les termes de cette giration sont, la santé ou la maladie physique, le bien on le mai moral. Donc un système matérialiste, qui restern tel au cours des temps

-0-0-

E. Sous le chiffre deux, la Grande Règle traite des facultés et activités humaines. Le gouvernement doit en régler l'exercice.

Les cinq facultés sont énumérées dans l'ordre de leur développement, au fur et à mesure de la croissance de l'être humain. Faculté de se monvoir, celle qui parait la première. Faculté d'emettre des sons, vagissements d'abord, paroles plus tard. Faculté de voir, de considérer. Faculté d'ouir, de comprendre. Faculté de penser, de se déterminer. — Les cinq activités deivent être réglées comme suit. Le mouvement doit être contenu et modeste. Les parolés daivent être pesées et mesurées. Le regard doit être observateur. L'anie doit être altentive. La pensée doit être penétrante. — Les cinq résultats du bon fonctionnement des facultés, doivent être: la possession de sol, un discours clair, le discernament, la prudence, la sagesse.

Tel est le premier traité de psychologie chinoise. Traité d'éducation aussi, car c'est à ce litre qu'il est placé ici. Ce qui est dit ci-dessus, l'éducation doit le déve-lopper. Cela doit être exigé, de tout sujet dans une certaine mesure, et de tout officier dans la perfection. On voit que, d'une aine, il n'est pas question, dans ce traité scientifique. Il paraît bien que la théorie des émanations viscérales, fut ju-

gée suffisante alors pour expliquer les phénomènes psychiques, comme ette l'est encore aujourd'imi: Encore de nos jours, le carectère d'un homme est l'emanation de sa rate, sa pensée est l'emanation de son cœur, etc. — La Glose classique de la Grande Règie explique, que la pensée, la volonté, la conscience confondues, sont produites par le cour comme l'eau est produite par le puits. Un puits nouvellement creusé, donne de l'eau trouble. Plus le puits vieillit, plus l'eau qu'il donne est chaire. Ainsi en est-il de la pensée humaine. Trouble dans la jeunesse, ella se chirille avec le temps et l'âge. — Ailleurs la pensée est dite être une sorte de phosphorescence intermittente du cœur.



E. Sous le chiffre trols, U le Grand inscrivit les huit thémes administratifs dont le gonvernement devait s'occuper, pour que l'ordre fût purfait en ce monde. - 1. Avant tout l'agriculture, qui procure au peuple le nécessaire; comme elle est la base de tout, elle doit être le premier souci du gouvernement. - 2. Kasuite le commerce, qui procure au peuple des commodités accessoires. - 3. Pula les cits religieux, spécialement les offrandes, par lesquelles l'homme propitie les Étres transcendants, gagne teur bienvelliance, s'attire feurs bénédictions. - En quatrième lieu, le cadastre, la division des terros et la protection des biens, fiefs, alleux, lots des families. - En cinquiènie fleu, l'instruction publique, par laquelle est préservée et continuée l'uniformité de toutes les institutions. - En sixiéme lieu, la repression des crimes et des délits, les sanctions pénales. - En septième lieu, le soin des bôtes et des étrangers de passage, soilleitude doublée de surveillance et d'esplounage. - Eufin, en huillême et dernier lieu, l'armée, la guerre, Elle fut toujours considérée par les Sages, dit le Commentaire, comme le pire des expédients; comme un mai nécessaire, non comme un bien; vollà pourquoi elle est nommée en tout dernier lien.



G. Sons le chiffre quatre; la Grande Régle traite des temps et des nombres. Sèrie des annèes, des mois, des jours; mouvements et position des corps célestes; science des caiculs. En d'autres termes, astronomie officielle prafique, confection du calendrier. Ces sujets doivent être l'objet de l'attention constante du gouvernement; car, ne peut réussir, que ce qui est fait à l'heure du Clot, au temps voulu par le Ciel. La science des nombres sort à déterminer si l'époque ou le moment sont fastes ou néfastes:



H. Le chilfre cinq, chilfre central dans les deux diagrammes du Fieuve et de la Luo, est consacré au pôle impérial, c'est-à-dire à la dignité de l'empereur et a son rôle. L'empereur est le pivot autour duquel tout journe sur la terre, comme au ciel tout gravite autour du pôle, siège du Souverain d'en haut. Il est père et mère du peuple. Ses enseignements sont les enseignements du Clei même. — Il

doit bien traiter ses officiers, et les bien payer, pour qu'ils puissent être désintéressés et fidéles. Il doit surtout bien traiter le peuple, pourvoir à tous ses besoins, et se tenir en communication avec lui, allu de connaître ses sentiments. Si
te peuple est content de lui, qu'il tienne pour certain que le Ciel l'est aussi. Si te
peuple se désaffectionne et se plaint, qu'il tienne pour certain que le Ciel est mécontent de lui, et qu'il s'amende au plus vite pour ne pas être rejeté. Les sentiments du peuple à son égard, doivent être pour le prince, comme un mitroir qui
lui révéle les sentiments, la disposition favorable on defavorable, un Ciel, du Sonvarain d'en haut, pour lui.

Je passe an chilire buit, qui est connexe. Le gouvernement doit faire observer constamment et avec solu les météores et phénomènes, lesquels sont la répercussion sur le macrocosme de la nature, de l'ardre on du désordre dans le microcosme gouvernemental. Cela, en vue d'amender aussitôt, ce qui est signale comme défectueux. Quand tout dans la nature suit le cours normal, c'est signe que le gonvernement est bon. Dés qu'il y a dans la nature quelque anomalie, c'est signe qu'il y a quelque vice dans le gouvernement. La nature de l'anomalle dénonce celle du vice, d'après des tables déterminées. Tout désordre dans le soleil, dénonce l'empereur; autour du soleif, sa cour, ses ministres; dans la June, l'impératrice, la harem. Beau temps trop prolongé, indique que l'empereur est hactif. Temps convert persistant, indique qu'il est ininfelligent. Pintes excessives signifient qu'il est injuste. Secheresse excessive nononce qu'il est négligent. Froht exagéré, qu'il est inconsidéré. Vent violent, qu'il est paresseux. Une bonne moisson prouve que toni est bien; une manvalse, que le gouvernement est en fante. Quand un poirier lleurissait en automne, il faliait prévenir la cour qu'il devait y avoir quelque dôsordre secret. Etc. - Pauraj à revenir souvent, sur cette répercussion au ciel du bien et du mal dans l'administration. Cette croyance a mis son empreinte sur toutes les pages de l'histoire de la Chine. Elle a été invoquée, expliquée, appliquée, dans des documents officiels innombrables, depuis la troisieme dynastle, jusque dans les premières années du vingtième siècle.



1. Je renvoie à la hultième Leçon, la solution des doutes pratiques par le sort, qui figure sous le chiffre sept. Sous le chiffre six, est traitée la manière dont le gouvernement doit agir à l'égard des trois classes de citoyens. Équité froide, pour reux qui font leur devoir. Répression des trop entreprenants. Coection des trop indolents. — Il n'y out de place, ni pour l'affection, ni pour l'encouragement, dans le gouvernement autique.



J. Enfin, sous le chiffre neuf, il est parlé du bien et du mal: des sanctions célestes, naturelles on artificielles.

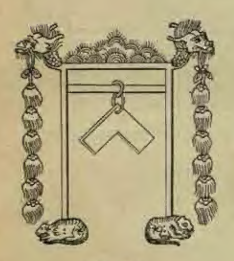
Les biens, les choses heureuses louables désirables, sont au nombre de cinq. La lougévité est le premier des biens, parce qu'il permet de jouir longiemps des autres, Le second bien est l'opuience. Le troisième est la santé du corps avec la paix du cœur. Le quatrième est l'habitude de bien agir. Le cinquième est de mourir de mort naturelle et le corps intact, au bout du nombre de Jours alloués par le destin. Tous ces biens sont destinés par le Ciel à qui les mérite, et leur jonissance doit être assurée aux bous par la protection du gouvernement.

Les six maux sont: Une mort prematurée on violente. La souffrance physique. Le chagrin moral. La panyreté. L'habitude de mal agir par excès. L'habitude de faillir par déficit. Ces maux sont deslinés par le Ciel à qui les mérite, et doivent être infligés par le gouvernement au nom du Ciel.

On oura remarqué que le bien agir et le mai agir, sont classés parmi les biens et les maux, et non signalés comme cause des biens et des maux. C'est qu'ils sont considérés comme des états fixes, résultant de l'éducation reçue ou pay reçue, reçue avec ou sans profit. Etre bon est l'état résultant d'une jeunesse bien employée. Être mauvais est l'état résultant d'une jeunesse mai employée.

Notes. — D'et J. Ni dans la Grande Régle, ni dans aucun autre texte ancien, mention n'est faite d'un dédommagement pour les bons, d'un châtiment pour les méchants, dans une autre vie. Nous verrons pourquel, dans la quatorzième Leçon, où je montrerai ce qu'était au juste l'ontre-tombe pour les anciens Chinois.

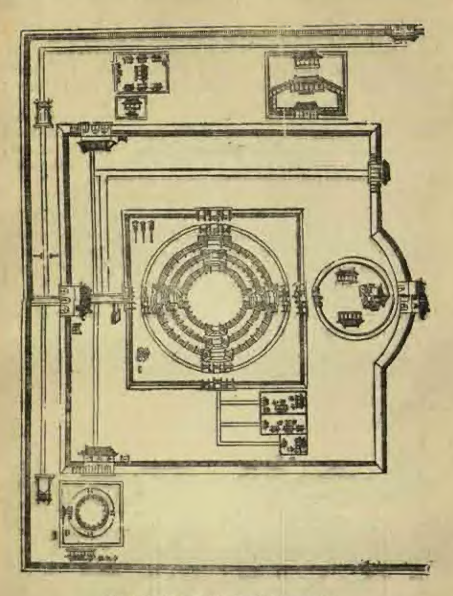
Sources. — Annales 當 經 Chou-king, le chapitre 洪 鏡 Houng-fan.
Ouvrages. — Les traductions des Annales, citées Leçon t ouvrages utiles. — Mes Textes Historiques, vol. L.







Clocks.



Terrasse ronde du Ciel, et ses dépendances,

## Septième Leçon.

Sommaire. — Troisième dynastie. Pratique du gouvernement antique. Résumé de la Constitution des Tcheon. — A. Division territoriale. Provinces. Fiefs et alleux. — B. Le peuple en tutelle. — C. Le rouage administratif. Grand conseil. Six ministères. — D. Archives et archivistes. Les 😭 Jon anciens. Les Prétaoistes.

Maintenant que nous connaissons les théories des Tcheou; voyous comment ils les appliquaient en pratique. Je vais résumer leur Constitution.



A. L'empire était divisé en A M neuf provinces, équivalant chacune à un carré théorique de 360 kilomètres de côté; superficie théorique, à peu près 130 mille kilomètres carrès. L'une de ces provinces, celle qui contenait la capitale, était domaine impérial. Les buit autres ne payaient à l'empereur que certaines redevances définies, produits locaux formant leur spécialité respective. Au-delà des neuf provinces, s'étendait la zone barbare, sorte de Marche, servant de terre de relégation et d'exil. Toutes les neuf provinces étalent divisées en El fiefs; avec cette différence, que les fiefs, héréditaires dans les buit autres provinces, n'étaient pas héréditaires dans le domaine impérial.

Tous les feudataires dépendaient immédiatement de l'empereur. Lui seul investissait d'un fief. Lui seul en dépossédail. - Le titre collectif des feudataires, était 議 倭 les Archers. Car, dans l'antiquité, c'est l'excellence du tir à l'arc, la spécialité chinoise, celle qui les rendait supérieurs aux barbares, qui désignalt les chefs. - Les feudataires étaient classés en cinq degrés d'après teur dignité, en trois catégories d'après la superficie de leurs territoires. Les cinq degrés étalent ceux de duc, marquis, comto, vicomte, baron. Les trois territoires comprenaient respectivement 1300, 625, 324 kilométres carrés. Dans ces grands fiefs étaient contenus les alleux des petits vassaux, lesquels relevalent des feudataires, non de l'empereur. - Le sol de tous les flefs et alleux, était morcelé en carrés théoriques de 360 mêtres de côté. Chacun de ces morceanx, avant un puits central commun, devait nourrir huit families, le neuvième du revenu du morceau étant payé en nature an seigneur on à l'empereur. - Tous les rapports entre l'empereur et les seigneurs, étalent réglés par des rits invariables et inflexibles, lesquels spécifiaient jusqu'aux gestes et aux paroles, supprimant toute spontanélié; faisant, et de l'empereur et des officiers, des automates, et de l'empire une machine.



B. L'empereur, et par lui les seigneurs, sont seuls propriétaires de la terre. A eux aussi le monopole de l'intelligence et de la science, suppesse plutôt que réelle, car les portraits que l'Histoire nous a conservés, sont ceux de bien plêtres individus. Quel qu'il en soit, ils dominaient de très haut le peuple, le stupide peuple, comme disent les textes. Voici quelle étuit la condition de ce peuple. Parquès par groupes de huit familles, les hommes cultivaient la terre du mattre; les femmes élevaient les vers à sole, illaient et tissaient. Ils étaient dirigés dans

tous leurs travaux, à peu près comme des entinits, par des officiers impériaux ou seigneuriaux, qui les obligement à labourer, à casemencer, à biner, à arroser, le toul a jour fixe. Mame lutelle administrative, sur la vie de famille, sur la procréation, sur les rapports et les relations. En un mot, l'homme supposé algolument dépourve d'intelligence, étalt élevé et gouverné comme le premier des animaux domestiques, en vue du plus grand rendement possible. Constatous que, la aussi, ce que disent les Annales, ce que chantent les Odes, est plus bean que la vérité vraie. — Outre l'impôt du neuvième des produits de la terre, les sujets mâles des Teheou étalent corvéables à raison de trois jours sur dix, pour creuser des canaux, frayer des routes, élever des digues ou des remparts. Ils étaient réquisitionnés en masse, pour les expéditions militaires, on pour les battues impériales périodiques. lesquelles, sous prétexte de chasse, étaient un exercice de guerre. Toutes ces impositions et corvées exigées par le gouvernement en gros, étalent appliquées, dans le détail, par les chefs des groupes de huit familles. - Les bucherons et les paires, Jugés inférieurs aux paysans, exploitaient les forêts et les lieux vagues, payant à l'élat la dime du bois ou dés troupeaux. Plus bas encore, dans l'estime du convernoment, étaient les marchands, race ambulante peu nombreuse, mal vue, un pen parce qu'elle poussait ou luxe, suriout parce qu'elle colportait les rumeurs de foire en foire. La théorie économique était, que le peuple devait se suffire, par sa propre production, ou par troc dans son rayon. - Enfin, tout au has de l'échelle sociale, venalent les serviteurs pour cause de misère, et les esclaves pour cause de dellt, etres sans droits, assimilés au bétail, vendus el revendus comme lui, -Les captives de guerre remplissaient les harems et les ateliers, bêtes de plaisir ou de travall. - La réduction en servitude pour crime, était toujours à vie, et accompagnée d'une mutilation spécifique pour chaque gence de servitude. On marquait an visage, ceux qui éthient condamnés à garder les portes des villes, palais, batiments publics. On coupait le nez, à ceux qui étalent affectés à la garde des barrières de péage sur les roules. On amputait les deux pieds aux rameurs de la chiourme. Ceux qui étaient destinés au service des harems, subissaient la castration. Que devenaient tous ces malheureux dans leurs vieux jours? Je suppose qu'ils mournient de misère dans quelque coln, comme font les mendiants modernes. Pas trace d'institutions charitables, dans cette antiquité que l'humain Confuclus pómica tant.

-4- 16-

joux, aliments, et le reste. Tout le service y était tait par des gens qui, une fois outrés, n'en sortalent plus de leur vie. Tous relevaient d'un tribunal spécial à procédure extrasonmaire, et le palais avait son hourvau particuller, tout ce qui se passait à l'intérieur devant être ignoré du reste du monde. — Le palais avait aussi son école; où le prince impérial était élevé en compagnie des héritiers des grands hels. Manière de faire connaître au futur empereur, ses futurs grands vassaux.

Le deuxième ministère avait pour président le 司 徒 Grand Directeur, chargé de diriger la procrèation et l'éducation des houmes, la multiplication et l'élevage des bêtes. Il tenali les registres du peuple et des troupeaux. Il s'occupalt du culte des Patrons du sol et des moissons. C'est de lui qu'émmalent les ordres pour les travanx agricoles, à chaque époque de l'année. Il dressait les listes annuelles des levées et des corvées. Il levait les impôts, décidait et dirigeait tous les grands travana, dérivrait le sofeil ou la lune tors des éclipses, réorganisait le peuple en casde calamité. Ses officiers ne traitaient pas directement avec les hommes du peuple. lis yadressalent any chefs locany des groupes de la population. - Du Grand Direcleur dépendaient aussi toutes les voies de communication, les barrières, les octrois, les greniers publics, le cadastre. Ses officiers veillaient à ce que tous les hommes vécussent par familles. Lout célibataire agé de trente aus, toute fille agée de vingt aus, tout dépareille vent ou veuve, était marie par eux, d'office. Ils veillaient aussi à ce que toutes les sépultures lussent disposées d'aprés l'arbre génézlogique, les non-mariés étaut enterrés en dehors du cimetière, comme ayant été inutiles à la société. - Dans les acchives de ce ministère se trouvaient toutes les statistiques, toute la comptabilité.

Le troisième ministère avait pour président le 🔆 👸 Grand Gérémonisire, chef du culte efficiel, chargé aussi de veiller à ce que toutes les clauses observassent ponctuellement les rits. Ses officiers avaient charge de toutes les annexes du culte, musique, chants, etc. Ils étaient chargés aussi de l'astrologie officielle, de la divination officielle, de la confection du calendrier, de l'observation du ciel et des météores, de toutes les tâches transcendantes. Le bureau des Annalistes, historiographes, scribes officiels, dépendait aussi de ce ministère.

Le quatrième ministère avait pour président le **B B** Grand Maréchal, commundant de la garde du palais en temps de paix, de l'armée impériale en lemps de guerre. Mais ce n'est pas lui qui recrutait l'armée. Celle-ci était levée, et lui était livrée telle queile, par le Grand Directeur, pour la campagne projetée. Deux hommes au moins, trois au plus, étalent pris à cel effet à chaque loyer. Un grand fiel pouvait ainsi fournir 30000 hommes, un net moyen 24000, un petit net 12000. Sous les drapeaux, peine de mort immédiate pour toute intraction, pour toute désubéissance. Pris sur leurs champs, les pauvres rustres étalent affublés d'une culrasse et armés d'une lance, puis conduits au combat en masses profondes, ball-tonnés pour les empêcher d'exprimer leur mécontentement ou leur terreur, encadrés de manière à rendre toute fuite impossible; aussi les défaites étalent-elles toujours accompagnées de carnages sans nom. — Le Grand Maréchal dirigeait aussi le service d'ordre fors des grandes cérémonies, et abattait à coups de flèche le victimes lors des sacrifices impériaux.

Le cinquième ministère était présidé par le 副 寇 Grand Justicier. Il était chargé des procès et des peines, lesquelles étaient atrocès, surtout pour intimider

les restes des 黎 Li et des 苗 Miao, encore mélés aux Chinois, disent les Commentateurs. Les B Hia pouvaient se racheter des peines légales encourues, en tout ou en partie. J'al énuméré plus haut les différentes formes de servitude pénale à vie, avec mutilation spécifique. Les condamnés à mort étaient, ou décapités, ou bouillis vifs (ce qui contait moins de bois que de les brûler vifs), on coupés en deux par le milieu du corps avec un conperet ad hoc, on écartelés, on déchiquetés lentement. Les criminels odieux au peuple, étaient d'ordinaire simplement jelés dans le marché comme disent les textes. C'est-à-dire que, un jour de grand marché, on les livrait liès à la populace, qui les mettait à mort en les frappant et en les plétimat. Il paraît que c'était là, pour les brutes d'alors, le comble de la llesse. Maintenant encore, en Chine, une exécution capitale est une réjouissance populaire, ce dont je puis témoigner. Enfin les cadavres de tous les suppliclés, étalent exposés en plein marché durant trois jours. - Parmi les crimes passibles de mort, ligurérent toujours, sous les trois premières dynasties, toutes les tentatives d'innovation matérielle, toute introduction d'une doctrine nouvelle... Le type de tous les vétements, ustansiles, instruments, procédés, étalt officiel. Quiconque aurait tenté de modifier quelqu'un de ces types, eût été traité en révolutionnaire. Le génie inventif était ainsi réduit à néant. Celui qui aurait fait une déconverte, aurult saus donte pu la fuire connatire au gouvernement et solliciter la permissian de l'exploiter, comme fit 儀 欽 l-ti, l'inventeur de l'eau-de-vie de grain, sous U la Grand. Mais I-ti ayant été banni pour sa peine, les inventeurs postérieurs préférérent ne pas l'imiter. Ils turent leurs inventions, et le monde: chinois resta absolument figè jusque vers l'ère chretienne, et plus ou moins jusqu'à nos jours... Quant nux tentatives d'innovation doctrinale, elles furent toujours punies de mort comme crime de lese-majesté, le délinquant ayant osé se croire plus éclairé que l'empereur et ses ministres. Sons la dernière dynastie 🕌 Ts'ing, un lettré fut encore mis à mort, pour avoir critiqué quelques caractères du dictionnaire de 🎉 B R'ang+hi.

Le sixième ministère, présidé par le 📆 💯 Grand Ingénieur, dirigezit les travaux publics, et surveillait les arts et les métiers, tisserands, brodeurs, pelletiers, vanniers, ouvriers en métaux, orfèvres, josilliers, potiers, menuisiers, fabricants d'arcs et de fiéches. Ce que nous savons de l'art chinais vers le dixième siècle avant J.-C., est presque identique à ce que les textes hébreux nous apprennent des arts juifs sous Salomon.

-4-14-

D. Il me reste a ajonter ici une note, qui aura dans la suite une grande importance. Il s'agit des dépôts de documents officiels, écrits sur lattes en bambou ou planchettes en bois; ce qu'on appellerait maintenant les archives on les bibliothèques officieles; et des divers groupes de scribes qu' y étaient attachés, à titre de rédacteurs et de conservateurs. De ces bureaux sortiront bientôt les deux écoles propres à la Chine. — Durant les premiers siècles de la troisième dynastie, il n'exista aucune acience littéraire privée. Tout le peuple était illettré, et devait l'être. Les caractères et leur usage étaient enseignés aux seuls jeunes gens, destinés à remplir les vides qui se produiraient avec le temps dans les rangs des scribes officiels. En dehors des documents nationaux, il n'existait pas d'autres

écrits; il n'y avait encore aucun livre. — Trois dépôts de documents et trois groupes de scribes étalent surtout importants.

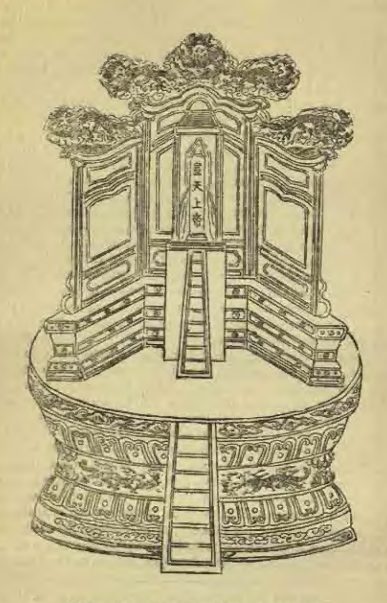
Premièrement les scribes nombreux attachés au premier ministère, celui de l'administration. Confiés à leur garde et livrés à leurs études, étalent tous les documents administratifs, les rôles et les statistiques, les registres concernant la prospérité nationale, cens des hommes, élevage des animaux, production, revenus, etc. Ces spécialistes en économie politique et science sociale, formaient la corporation des @ Jou (depuis mal écrits 個), les イ hommes à 而 而 favoris. Ce nom leur vint, de ce qu'ils mettaient teur gloire dans deux mêches de crins rares et longs, qui pendalent de leurs jones vers les orellies. Leurs descendants portent encore sur eux, estensiblement, un minusculo petit peigne, avec lequel ils soignent cet appendice, dont ils sont très fiers. - L'usage étranger est de donner aux Jou le nom de Lettrés, ce qui n'est pas tout à fait exact, heaucoup d'excollents lettres, taoistes ou buddhistes, n'ayant pas été des Jou aux yeux des Chinois. Les appeler Confucianistes ou Confuciistes, avant le temps de Confucius, est un anachronisme. Économistes officiels, vollà ce que furent primitivement les Jou. Dès les Tcheou, l'économie utilitaire fut la formule du gonvernement chinois. Confucius ne l'inventa pas, il fut un Jou, et pratique le système Jou, dans le duché de M Lou. Son mérite spécial, si c'en est un, c'est de l'avoir fait survivre, par ses écrits, à l'incendie des archives nationales en 213 avant J.-C., et d'en avoir daté la postérité. Donc, après lui, et après que le système Jou eut cessé d'être officiel, appeler ce système Confuciisme, pent passer, à la rigueur; mais à la condition de no pas oublier que Confucius n'en fut pas l'auteur; qu'il en fut le conservateur et le vulgarisateur seulement.

Au troisième ministère se rattachent deux dépots d'archives et deux groupes de lettrés; le bureau des Annalistes et celui des Astrologues. — Les Annalistes notaient tous les faits et gestes de l'empereur, et rédigealent tous les actes officiels. Ils recevalent aussi, conservalent et étudialent, tous les documents et renseignements venus des principautés et des fiefs, on des pays circonvoisins; ceci est à noter. — Les Astrologues observalent et notaient les phénomènes célestes et les météores terrestres. — Annalistes et Astrologues confrontaient ensulte leurs observations, examinalent si la rotation des cinq agents naturels procédait librement ou était génée, si la répercussion céleste était faste ou néfaste; pute ils faisaient leurs rapports en conséquence, discutant les causes, déduisant les enseignements, vaticinant sur la prospérité et sur la décadence. Des spéculations naturistes de ces gens-là, rehaussées plus tard par queique peu de monisme importé de l'inde, sortiru en son temps le Taoisme. Les prétaoistes furent les Annalistes et les Astrologues des Toheou. 

Æ F Luo-tzeu qui formula le système, fut l'un d'entre eux.

Sources. — 書 经 Chou-king, chapitre 国 官 Tcheou-koan. — Le 周 禮 Tcheou-li, Rituel des Tcheou, en entier. — Pour les investitures, Annales, 康 請 K'ang-kao, 里 命 Pi-ming.

Ouvrages. — L'excellente traduction du Tcheou-li, par Ed. Biot, 1851. — Ed. Chavannez. Les Mémoires Historiques de Se-ma Ts'ien. Tome L. — Mes Textes Historiques, vol. I.



Tablette de l'auguste Ciel, Souverain d'en haut

## Huitième Leçon.

Sommaire. — La divination officielle sous la troisième dynastie. I par l'écalile de tortue, ou par les brins d'achillée. — A. Texte de la Grande Règle. Origine inconnue. Le but, apprendre la voie du Giel. Les raisons intimes qui firent la vogue. — B. Le manuel opératoire. — C. Textes tirés des Aunales. — D. Textes tirés des Odes. — E. Textes divers. — F. Procèdé mixte, écalile perforée et brins d'achillée. Textes de Tchoang-treu.

Cette Leçon, et les deux suivantes, seront consacrées à l'étude des systèmes divinatoires, qui jouèrent un si grand rôle dans le gouvernement chinois antique. — Le principe foudamental de ce gouvernement. était, se conformer, et aux intentions du Ciel, et à la giration cosmique, conditions sine qua non du succès et de la prospérité. Mais comment arriver à cumultre la volonté céleste, le sens de la révolution naturelle. 天 道 la voie du Ciel, le fil de l'avenir, ce qu'on devait faire, ce qui allait arriver? Bans ce luit, dés la plus haute antiquité, les Chinois recourarent à deux moyens, le tirage su sort avec des brins d'achillée, et le grillage de l'écalile de tortue. Laissons parler les textes.

--

A. Sous le chiffre sept de la Grande Régle, il est dit: « Quand il surgira quelque doute grave, que le prince y pense d'abord, puls consulte les ministres et prenne l'avis du peuple; enfin qu'il interroge la tortue et l'achillée. En cas de conflit des réponses à un cas proposé, si la tortue et l'achillée sont contre, faire la chose sera toujours néfaste. Si la tortue l'achillée et le prince sont pour, quoique les ministres et le peuple soient contre, faire la chose sera faste. Si la tortue l'achillée et les ministres sont pour, quoique le prince et le peuple soient contre, faire la chose sera faste. Si la tortue l'achillée et le peuple sont pour, quoique le prince et les ministres soient contre, faire la chose sera faste. En suivant ces régles, on sera toujours dans la voie du Ciel.». Quand un conflit se produisait entre l'achillée et la tortue, l'achillée était censée avoir indique ce qui serait expédient pour le présent, temporairement; la tortue était censée avoir indiqué la solution pour le futur, ferme, stable, définitive. L'achillée avait la vue courte; la tortue voyait jusque dans le plus lointain avenir.

On ne sait pas qui inventa la divination par l'achillée, ui celle par l'écaille de tortue. Les deux sont aussi vieilles que la Chine à nous comme. — La divination par l'achillée, fut une application des nombres, considérés comme une émanation du ciel et de la terre (du hinôme ciel-terre). La plante n'y était pour rien. J'imagine qu'ou préfém ses tiges à d'antres, parce que leur odeur forte les préservait des insectes, très destructeurs en Chine. — La divination par l'écaille de tortue, fut basée sur cotte idée, que la tortue était un résumé du macrocosme, sa carapace dorsale hombée et ronde figurant la voute côleste, su plaque ventrale plate et carrée

figurant le plateau terrestre. l'animal entre les deux figurant l'humanité. — La raison intime qui donna, de si bonne heure, tant de vogue à la divination officielle en Chine, est double. D'abord l'indécision propre au caractère de la race chinoise, dont la raison est vaciliante et la volonté très débile, les impressions et les sensations primant presque toujours. Ensuite la nécessité, pour le prince au pouvoir faible, d'avoir un argument sans réplique à opposer à des vassaux insoumis et à un peuple turbulent, quand ses mesures leur déplaisaient.



Voici comment on consultait l'achillée et la tortue. - D'abord la question B. était formulée nettement, catégoriquement, de manière à exiger une réponse par oui ou par non, sans détails, sans accessoires. Puis les brins d'achillée étalent soumis à un nombre défini de coupes compliquées, dont la dernière répondait oul ou non, selon qu'elle était paire ou impaire probablement. - Quand c'est l'écaille de tortue qu'on interrogeait, primitivement, après avoir posé la question, on flambalt l'écalile à une flamme claire de bois très sec. Les craquelures produites répondalent oul ou non, d'après un code d'interprétation qui n'est pas parvenu jusqu'à nous. Pour rendre ces craquelures plus visibles, ou enduisalt l'écaille flambée avec de l'encre, puis on l'essuyait; à peu près comme font les Hindons, pour rendre plus apparente l'écriture tracée au stylet sur feuilles de bananier. -Plus tard, par motif d'économie probablement, au lieu de flamber une écalile entière, on en toucha seulement un point avec un fer chaud. Les fissures parties du point touché, répondaient out ou non, par leur forme, d'après le code. Dans les cas officiels importants, quand l'opération était terminée, un écrivait sur l'écnille la question posée, à côté des fissures qui lui avaient répondu; puls on détachait à la scie cette partie, question et réponse, pour la conserver dans les archives; le reste de l'écaille servant pour d'autres consultations au fer chand.



C. Laissons maintenant parler les Textes, qui vont nons dire comment les choses se passaient. D'abord les textes tirés des Annales.

Vers l'au 1315, l'empereur E F P'an-keng de la deuxième dynastie, désirant changer le site de sa capitale, recourt à la tortue pour décider à l'émigration son peuple récalcitrant. Ce fut une laborieuse affaire. Les Annaies nous ont conservé ses discours. « P'an-keng désirait transférer la capitale à E Vinn. Le peuple refusa d'obéir. L'empereur convoqua tous ceux qui faisaient opposition à son projet, et leur dit: Se conformant aux ordres du Ciel, mes Ancètres out jadis, pour le bien de leur peuple, déplace cinq fois leur capitale. A présent les choses vont lei de mal en pis. La question, cerrons-nous ici des jours meilleurs, ayant été posée à la tortue, celle-ci a répondu non. A Vinn nous rédeviendrons prospères, comme le rejeton qui ponsse de la racine d'un arbre coupé. »... Après l'émigration, dans un nouveau discours, l'empereur consiste avec salisfaction qu'ancun de ses sujets n'avait eu la témérité de s'opposer à l'oracle de la tortue. — Il est évident que, dans ce texte, la réponse de la tortue est considérée comme l'expression de

la volonté du Ciel; et l'usage que P'an-keng fait de cette croyance, prouve qu'elle était solidement enracinée dans l'esprit du peuple; un dogme sur lequel on pouvait s'appuyer, sans avoir de contradiction à craindre. (Annales, P'an-keng.)

En l'an 1052, 副 伊 Tsou-i dit au tyran 辛 Sinn: «Il est clair que le Ciel vous a rejeté. Car, à aucune question que vous lui posez, la tortue ne donne plus de réponse faste.» (Annales, Si-pai k'an Li.)

En l'an 1275, 南 父 Tan-fou se fixa dans la vallée de la 河 Wei, au pied du mont 脏 K'i, et y fonda le duché de 周 Tcheou, sur la fol d'une réponse favorable, obtenue de la toriue. - En l'an 1050, Ff Fa duc de Tcheou son descendant, transféra la capitule de son duché à 🍇 Hao, sur la foi d'un oracle de la tortue. C'est de la qu'il partit, pour conquerir l'empire. - L'année suivante, Fa devenu l'ampereur Et Ou de la troisième dynastie, tomba malade. Le cas était grave, car son pouvoir était encore hien mai assis. Les deux principaux sontiens de son trone, les ducs 読 Chen et 情 Chang décidérent qu'il fallait consulter la tortue, sur la maladle de l'empereur. Le duc H Tan de Tcheou, son propre frère, se chargea de la consultation. Après avoir proposé aux trois ancêtres immédiats de l'empereur, qu'il suppose être au ciel dans l'entourage du Sonverain d'en haut, de mourir à la place de son frère. Tan conclut en leur disant: Veuillez me répondre par l'éntremise de la tortue. Sur ce, il grilla trois écallles, une pour chacun des trois aucêtres interrogés. Toutes trois dounérent chacune une réponse rassurante. Alors Tan dit: l'empereur ne mourra pas... Le lendemain, l'empereur était hors de danger. (Annales, Kinn-l'eng.)

En l'an 1042, l'empereur Ou étant mort, et le jeune empereur 💢 Tch'eng s'étant laissé indisposer contre son oncie le duc Tan de Tcheou, celui-ci s'éloigna de la cour. Le Ciel manifesta son mécontentement, par un violent ouragan. L'empereur reconnut qu'il avait mai agi. Touché de repeutir, il dit: le sens de cette tempête est évident; innille de le demander à la tortue; le Clei a voulu me faire réconnaître ma faute... Et il se réconcilia avec le duc de Tcheou. (Annales, Kront'eng.)

La même année 1042, les autres oncles de l'empereur qui avaient desservi Tan, mécontents de sa rentrée en faveur et craignant sa vengeance, se révoltérent ouvertement. La nouvelle dynastie, encore mai assise, se trouva dans un très grand danger. Les oncles rebelles avaient des partisans dans le peuple. Il s'agit, pour l'empereur Tch'eng, de prévenir la défection du peuple, et sou passage aux révoltés. Il fait danc jouer le tortue dans ce sens, «Avant tous mes actes, dit-il, l'ai consulté le tiel, par le moyen de la grande et prévieuse écuille de tortue, que mon père m'a léguée. Je sais par elle, que je dois combattre la sédition, qui vient d'éclater dans l'Ouest. Vous au contraire, vous me diles, patientez. Si je suivais votre avis, l'irais contre la volonté du Souverain d'en haut. Jadis, quand le Ciel ent mis ses complaisances en mon père, c'est en sa conformant aux avis reçus du Ciel par la tortue, que mon père fonda son empire. De même moi, pour conserver cet empire, doi-je recourir à la tortue. La volonté du Ciel une fois connue, doit être exécutée soigneusement. Or toutes les réponses de la loctue concordant, la volonté du Ciel n'est pas donteuse, » (Annales, Ta-kao.)

En 1038, Tan duc de Tcheou est charge par le jeune empereur Tch'eng, de fonder la capitale du nouvel empire. Affaire de haute importance, car, à la capi-

tale, sont les tertres du Chel, des Patrons du sal et des moissons; le temple des Ancêtres; toutes les sources d'où émanent les influences faites. — Après avoir fait les diligences convenables, l'oncle mande à son neveu l'empereur: Vous avez désiré que je cherchasse l'emplacement de la future capitale. La tortue m'u donné une réponse favorable à ¡¾ Lao. La question est donc décidée. Je vous envoie l'écaille qui a donné l'oracle, et le plan sur lequel je compte bâtir la nouvelle ville. — L'empereur reçut à genoux l'écaille et le plan. Il approuva le duc de Tcheou en ces termes: Vous avez agi d'après les intentions du Giel connues par la tortue. L'écaille nous promet toute prospérite. Contentons le Ciel, afin que cette prospérité dure longtemps. (Annales, Lao-kao).

Vers 1038, parlant des empereurs de la seconde dynastie, Tan duc de Tcheon dit que jadis, dans tout leur empire, le peuple respectait leurs décisions, à l'égal de celles de la tortue et de l'achillée; c'est-à-dire qu'il les tenait pour infaillibles et immuables. (Annales, Kimm Cheu.)

-4-4-

D. Les Odes nous fournissent, sur l'aphillée et la tortue, quelques textes excellents, parce qu'ils prouvent que ces procédés servaient aussi dans la vie privée.

Vers l'an 827, une femme inquiète demande à l'achillée et à la tortue, si son mari absent reviendra ou non. L'achillée et la tortue tui répondent: il reviendra. (Odes, Ti-tou.)

Vers l'an 773, l'empereur le You gouvernant mal, un petit officier gémit:

«Même les tortues sont si indignées de sa conduite, qu'elles ne nous répondent plus.» — Et un autre, à la même époque: «Tenant une poignée de grain, le sors pour faire consulter la tortue; pour apprendre d'elle comment je pourrai rester bon, dans ce monde mauvals. ». La poignée de grain est un trait satyrique, disent les Commentateurs. On devait plus que cela, au devin qui interrogeait la tortue. Mais la misère publique, causée par le mauvals gouvernement de l'empereur, était telle, qu'on n'avait que cela à lui donner. (Odes, Siao-minn, Siao-wan.)

Vers l'an 659, le marquis 文 Wenn de 衛 Wei consulte la tortne, sur un projet de changement de résidence. Elle lui répond que son projet est faste. (Odes, Ting-tcheu fang-tchoung.)

A la même époque, une jeune fille donnant son consentement au jeune homme qui la demande en mariage, ini dit: Consulte la tortue, consulte l'achillée. S'il n'y a rien que de taste dans ieurs réponses, attelle ton char et apporte à mes parents les présents d'usage pour m'avoir. (Odes, Mang.)

-4-4-

E. Textes de provenance diverse.

En 677, la tortue promet au comte 🎒 Tei de 🎉 Ts'inn, établi dans la haute vallée de la 🔝 Wei, que ses descendants abreuveront un jour leurs chevanz au Fieuve Jaune. (Cheu-ki.)

En 673, dans le pays de 🌞 Ts'i, un officier ayant donné un festin à sou prince, celui-ci mis en galeté par le vin, voulut continuer la fête durant la nuit, contrairement à l'usage. Craignant un malhour, en ce temps où les assassinats princiers étaient à la mode, l'officier s'excusa. Avant de vous inviter, dit-it, l'al consulté la tortue, mais sur le jour seulement. Elle a répondu : faste. Si vous restiez ici la muit, ce seralt peut-être néfaste. (Tsouz-tchoan.)

En 029, pour éviter les incursions des burbares 戎 Joung, le marquis de 衛 Wei s'étabill à 衛 丘 Ti-k'iou. La tortus lui promet qu'il y goutera trois siècles

de prospérité: (Tsouo-tchonn.)

En 614, le vicomte X Wenn de A Tehou fait consulter in torine sur la translation de su capitale a A L. Le devin répond: cette translation sera avantageuse pour le peuple, et fatale au prince. Le vicomte dit: si elle doit être avantageuse pour le peuple, elle le sera aussi pour moi. Car le Ciel fait les princes pour le peuple. Si mon peuple doit être heureux, je le serai aussi, quoi qu'il m'arrive personnellement... Ayant donc transporté sa résidence à I, le vicomte y mournt au cinquième mois de la même année, Les Sages dirent de lui, qu'il avait compris comment un prince doit envisager le destin, (Tsono-tchoan.)

En 609, le marquis de pr Ts'i étant tembé mulade, son médecin lui déclara qu'il mourrait avant l'automne. Or il allait faire la guerre au duc de A Lou. Cetui-ci l'ayant appris, consulta la tortue. Est-il vrai, lui demanda-t-il, que le marquis de Ts'i mourra avant l'automne?... Onl, répondit la tortue; et vous mourres avant lui... L'oracle se réalisa. (Tsouo-tchoon.)

Vers 600, cdrayé par l'apparition d'un spectre, le ministre 讀 清 Tchao-tourn rousulte la tortue, qui prédit de grands malheurs à ses descendants. (Gheu-ki.)

En 582, la tortue déclare au marquis 景 King de 晋 Tsinn tombé malade, qu'il est puni pour avoir prive d'offrandes les manes de la famille de Tchao-tourn. (Cheu-ki.)

En 575, avant de livrer hataille, ceux de 🖶 Tsinn prient leurs aucètres, et les consultent par l'entremise de la tortue sur l'issue du combat. (Tsoue-tchoan.)

En 536, consultée à contretemps, la tortue ne répond pas. C'est bien, dit un officier; il ne convenuit pas qu'elle répondit; cels augmente un confiance dans ses solutions. (Tsouo-tchoan-)

Un texte de l'an 541 déclare que, avant d'acheter une concubine, si la familie de culte personne n'est pas comme, il faut consulter la tortue, pour éviter de vioter par Ignorance la loi qui défend de s'anir à une femme du même clan. (Tsouctchoun.)

Un texte de l'an 530 dit: Avant d'élère un domicile, il faut consulter la torine, non senlement sur l'immeuble, mais encure sur son voisinage. S'installer sans cette précaution, ou contre une réponse défavorable, servit imprudent ou néfaste. (Tsono-tchoan.)

En 530, le roi & Ling de E Tch'on demande à la tortue, s'il pourrait s'emparer de l'empire... Nont dit in tortue,... Furieux, le roi jette l'écaille à terre, et, dressant in tête, dit an Ciel: Ah! tu ne veux past Eb blen l'essayemi quand mêmet — Il essaye, et ne réussit pas. — Ce texte est très précleux. Il montre avec évidence, que c'est le Ciel qu'an prétendait interroger, par l'écaille de tortue. (Trono-tchoan.)

En 525. 異 Ou et 逐 Teh'ou étant en guerre, le ministre de Teh'ou consulta la tortue, qui prédit que Teh'ou serait vaincu. Peu satisfail de cet oracle, le géné-

ral de Tch'ou consulta à son tour. Si je me dévoue à la mort, demanda-t-il, vaincrai-je?. Oui, dit la tortue. — La bataille s'engage, le général est tué, les Tch'ou ont le dessus. Durant la nuit suivante, alors qu'ils dorment sur leurs lauriers, un retour offensif des Ou met les Tch'ou en pleine déroute. — Ce texte est important. La réponse spontanée de la tortue, est toujours la solution étoignée, définitive. La tortue ne se dédit jamais, l'avenir qu'elle dévoite étant fixé immuablement. Le général de Tch'ou aurait donc dû se douter que l'amendement apparent concédé à son sacrifice, qui contredisait le premier oracle. l'oracle définitif, ne serait que transitoire, et que la défaite suivrait. (Tsouo-tchoan.)

Un texte de l'an 477, nous apprend que les anciens n'importunaient jamais la toriue et l'achillée, en les consultant sans raison suffisante. On ne devait pas non plus les presser, leur faire quasi violence, en réitérant la consultation sur le même objet. (Tsouo-tchoan.)

Le Rituel de la dynastie Tcheou nous apprend que, avant toute offrande solennelle, on consultait la tortue sur le jour. Avant de creuser une tombe, on la
consultait sur l'emplacement. C'est à elle qu'on demandait, au printemps de chaque année, quelles céréales il convenait de semer; celles qui réussissent dans une
année séche, ou celles qui réussissent dans une année pluvieuse... Travaux agricoles, expéditions militaires, projets on entreprises de toute sorte, la tortue disaît le
mot décisif sur tout. Que de migraines avant, que de regrets après, turent épargnés par ce procédé commode; mais aussi quelle atrophie du jugement et de la
décision! — Le même Rituel nous apprend que, chaque année, au premier printemps, alors que la sève monte, les devins oignaient avec du sang les écallles
conservées dans leurs magasins. Cédait une manière de les révigoter. On leur prétait comme une sorte de vitailité transcendante (Tcheou-li.)

l'imagine que la désir de contenter un mattre, l'espoir d'une bonne gratification, et autres motifs analogues, durent influencer bien souvent les devins qui manipulalent l'achillée et la toriue, La prudence dut aussi les guider parfols, comme dans le cas de fill F K'in-yuan, si ressassé dans la littérature chinoise. Vers l'an 195, ce prince du sang royal de 禁 Tch'au, idéaliste, poète, toqué, insupportable, pentit la faveur du roi 億 Houi et tomba en disgrace. Il atta consulter le grand devin de Tele'ou. J'ai un doute, lui dit-il, dont je viens vous demander iz solution - Le devin disposa ses brius d'achillée et prépara une écaille de tortue, pais dit: venillez énoncer le doute sur lequel vous désirez être fixé. - K'iu-quan dit: Restecai-je intégre comme les Sages, ou me ferai-je vénal comme les courtisans? Dirai-je la vérité au risque de déplaire, ou mentiral-je pour flatter? Voleraije avec les cygnes au hauf des airs, ou me disputerai-je pour une bouchée avec les oies de la basse-cour? Indiquez-moi où est, dans mon cas, le faste et le néfaste? Que ferai-je, que ne ferai-je pas ? - Peu soncieux évidemment de se compromettre pour le prince disgracié, le devin s'excusa en ces termes: Il y a des cheses trop grandes pour qu'on les mesure au pied, il y co a qui sont trop petites pour qu'on les mesure au pouce; il y a des nombres incalculables, des choses impénétrables, des difficultés sans solution, des situations sans remêde. Dans votre cas, la lortne et l'arbillée ne sont pas compétentes. - K'iu-guan se suicida. (Tch'ou-ts'eu.)

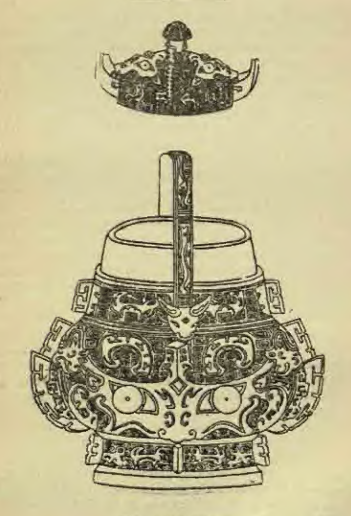
F. Outre le grillage de la plaque ventrale de la tortue, un antre système consistant à faire tomber des brins d'achillée seconés dans la carapace dorsale trouée, paraît avoir été en usage, sinon au commencement, du moins vers la fin de la dynastie Tchcou. Ce système ne nous est connu, que par le texte de 🕸 🔫 Tchoung-treu, philosophe taoiste du quatrième siècle avant l'ère chrétienne, que voici: «Une nuit, le prince 元 Yuan de 宋 Song vit en songe un être éploré se présenter à la porte de sa chambre à coucheret lui illre: l'ai été pris par le pécheur 全日 U-is'ie, sauvez-moi! - A son reveil, le prince l'uan fit appeler les interprêtes des songes, et leur demanda ce que cela signifiait. - Ils répondirent: l'être qui vous a apparu, est une tortue transcendante. - Le prince demanda: y a-t-il parmi les pêcheurs d'ici, un nomme U-ts'ie? — Oni, dirent les assistants. — Qu'il paraisse devant moi, dit le prince. - Le lendemain, à l'audience publique, le pêcheur se présenta. — Qu'as-tu pris? lui demanda le prince. — l'ai trouvé dans mon filei, dit le pêcheur, une tortue blanche, dont la carapace mesure cinq pieds de circonférence. - Présente-moi cette tortue, ordonna le prince, - Quand elle lui eut été livrée, le prince se demanda s'il la ferait tuer, ou s'il la conserverait en vie. Il proposa son doute à une vieille écallle. La réponse fut; tuer cette tortue, sera avantageux pour la divination. La tortue fut denc tuée. Sa carapace fut perforce en sofxante-douze endreits. Jamais un brin d'achillée n'en tomba à faux. -Le texte conclut: Ainsi cette tortue transcendante put apparaître après sa capture au prince Yuan, mais ne put ni prévoir ni éviter sa capture. Après sa mort, sa carapace continua à faire aux autres des prédictions infaillibles, alors qu'elle n'avalt pas su prédire à celle qui la portait qu'elle serait tuée. » - C'est que l'animai porteur de l'écaille, n'est pour rien dans la divination. L'écaille préparée prédit, en tant qu'abrègé du macrocosme.

Terminons par un nutre texte du même Tchoang-tzeu. «Alors que Tchoang-tzeu pêchait à la ligne au bord de la rivière Pout, le roi de Tchoang-tzeu pechait à la ligne au bord de la rivière Pout, le roi de Tchou lui envoya deux de ses grands officiers, pour lui offrir la charge de ministre. Sans relever sa ligne, sans détourner les yeux de son flotteur, Tchoang-tzeu leur dit: Pai oui raconter que le rol de Tchou conserve précieusement dans le temple de ses ancêtres, la carapace d'une tortue transcendante, lumolée pour servir à la divination. Dites-mol, «I on lui avait laissé le choix, cette tortue auraltelle préféré mourir pour qu'on honorât aliasi sa carapace, ou airalt-elle préféré vivre en trainant sa queue dans la boue des marais? — Elle aurait préféré vivre en trainant sa queue dans la boue des marais, dirent les deux grands officiers, à l'unisson. — Alors, dit Tchoang-tzeu, retournez d'où vous êtes venus. Moi aussi je préfère trainer ma queue dans la boue des marais. Je continuerai à vivre pauvre mais libre. Je ne veux pas d'une charge, qui coûte toujours la liberté, et sonvent la vie. » (Tchoang-tzeu, 26 F, 17 E.)

Notes. — B. En 1899, de nombreux fragments d'écaille de tortue, ayant servi à la divination au fer chaud vers la fin de la deuxième dynastie, furent exhumés auprès de 安陽 Nan-yang, préfecture de 影傷 所 Tchang-tei-fou, province du 河 南 Heue-nan.

Sources. — Annales 書 經 Chou-king, 盤 庚 P'an-keng, 酉 伯 讃 黎 Si-pai k'an Li, 金 臁 Kinn-t'ang, 洛 誥 Luo-kao, 君 暎 Kiunn Cheu. — Odes 詩 經 Chau-king, 杕 杜 Ti-tou, 小 旻 Siao-minn, 小 宛 Siao-wan,定 之 方 中 Ting-tcheu fang-tchoung, 俄 Mang. — Le 明 證 Tcheou-li, Rituel des Teheou. — Le 左 傳 Tsouo-tchoan, Récits de Tsouo, attribués a 左 郎 明 Tsouo-k'iouming. — Les 楚 辭 Tch'ou-ts'eu, Elégles de Tch'ou. — Le 史 記 Cheu-ki, Mémoires llistoriques de 司 馬 遷 Seuma-ts'ien.

Ouvrages. — Traduction française du Teheou-li, par Ed. Biot. — Traductions du Tsouo-tehoan, anglaise par J. Legge, française par S. Couvreur S.J. — Traduction du Cheu-ki, par Ed. Chavannes. — L. Wieger S.J., les Pères du Système taoiste, Tehoang-trou, chapitres 26 F et 17 E... et Textes Historiques vol. 1.



Vase rituel antique.

## Neuvième Leçon.

Sommaire. — La divination officielle sous la troisième dynastie. II par les diagrammes et les bries d'achillée. — A. Origine du système. Son hut, apprendre la Vois du Gist. Trigrammes, Hexagrammes. Textes annexés. — B. La réponse est donnée par la mutation, de trigramme à trigramme. Les textes annexes confirment parfois cette réponse, ne l'infirment jamais. — C. Exemple: l'hexagramme Ex k'an. — D. Consultations antiques qui nous ont été conservées. Textes. — E. Les Mulations sout encore consultées, en Chine et au Japon.

L'auguration par l'écalile de tortue était dispendieuse, les tortues ne se trouvant pas partout. Avec la troisième dynastic [3] Tcheon, fut introduit un système de divination plus à la portée de tous, celui des diagrammes, que l'on firait au sort par des coupes faites an moyen des bries d'achillée.

-4-4-

A. Le système fut imagine par le duc 旨 Tch'ang de Tcheou, père du fondateur de la troisième dynastie, celui dont le tilre posthume est l'empereur 文 Wenn. Emprisonné, de 1092 à 1090, à 姜 里 You-li, par le tyran 字 Sinn qui le suspectait de trahison; en grand danger de perdre la vie, Tch'ang charma son emui, ou plutôt le pense chercha à deviner le sort qui l'attendait, en inventant les Mutations.

Huit trigrammes forment la base du système. Ils sont composés de lignes entières ou brisées. Aucun mystère d'ailleurs. Toutes les combinaisons possibles de deux éléments en trigrammes, voité tout. Ces trigrammes sont sauvent attribués au légendaire 🥀 🌋 Fou-hi (page 0). C'est là une fable inventée pour les rendre plus vénérables. En tout cas Tch'ang de Tcheou est l'inventeur des 64 liexagraumes, formés par la combinaison deux par deux des buit trigrammes. Mais l'appelle l'attention sur ce point, qui est la clef de l'arcane. Les hexagrammes ne sont pas des trigrammes fondus ensemble. Ce sont deux trigrammes superposés, dans le sens vertical, dont le second (le supérieur) est censé se substituer au premier (à l'inférieur). Il y a changement, dans l'hexagramme, du trigramme inférieur au trigramme supérieur; d'où le nom de 😹 I Mutation, que porte le systéme. C'est la nature, le seus de ce changement, que le devin interprête et applique an doute proposé. - Ce fut là la forme primilive. Plus tard on inventa une forme plus compliquée, deux hexagrammes servant à la solution du cas, et la mutation étant considérée, d'un trigramme inférieur à l'antré, et d'un trigramme supérjeur à l'autre, dans les deux hoxagrammes.

A cette œuvre graphique, Tch'ang de Tcheou ajouta les éléments d'interprétation suivants;

E bion cial

乾 kien, ciel.

及 toei, lac, eau dormante. fo, à chaque trigramme, un nom, entièrement indépendant de la figure, absolument arbitraire, mais extrémement important, cur c'est sur ces noms et leur symbolisme, non sur les figures, qu'est basée l'interprétation. Les noms des huit trigrammes sont: ciel, lac (eau dormante), soleil, tonnerre, vent, fienve (eau courante), montagne, terre. Un système naturiste, comme on voit.

2°, à chaque hexagramme, un appellatif, qui sert à le désigner, mais qui n'a aucune importance pour la divination.

3°, à chaque hexagramme, un texte bref, explication symbolique, plus ou moins approprié au nom.

4º, à chaque hexagramme, une amplification de ce texte bref, appelée \* l'oan. Phrases vagues, morales ou banales, qui eurent avec le titre, dans l'esprit de l'inventeur, une relation réelle ou imaginaire, faquelle nous échappe souvent.

Telle fut l'œuvre de Tch'ang de Tcheou (l'empereur Wenn). Plus tard son fils H Tan duc de Tcheou, frère de l'empereur R Ou fondateur de la trolsième dynastie, y ajouta ce qui suit:

5°, à chaque ligne de chaque hexagramme, une phrase plate, souvent înepte, ayant quelque lointaine analogie avec l'idée contenue dans le titre de l'hexagramme.

6°, une seconde série semblable à la précédente, plus concise et plus claire.

ii, feu, soleil.

==

tchenn, tonnerre.

SE suan, vent.

=

拔 k'an, flouve, eau courante.

=

R kenn, montagne.

E

iji k'ounn, terre.

-4-4-

B. Telie est la structure du fameux traité des Mutations. Voici maintenant comment en s'en servait. On disposait un nombre donné de brins d'achillée. Une série de coupes fournissait un numéro. On cherchalt, dans le traité, l'hexagramme portant ce numéro. On comparaît le trigramme supérieur au trigramme inférieur, et en jugeait si, dans le cas proposé, la mutation était en bleu ou en mal, donnait un pronostic faste ou néfaste... Exemple: La question posée étant l'avenir d'un fonctionnaire, supposé qu'on eût obtenu l'hexagramme composé des deux trigram-

mes, montague en bas, lac en hant; un lac succédant à une montagne; cela veut dire que la montagne a été plus que nivelée, que son emplacement a été creusé; c'est néfaste. Si, au contraire, une montagne avait succédé à un lac; une élévation remplaçant un abaissement; c'eût été faste. — Telle était l'opération fondamentale, celle qui fournissait le pronostic, que rien d'accessoire ne pouvait contredire après coup. On cherchait ensuite à découvrir des détaits, des indications complémentaires, dans les sentences attachées aux lignes changées d'un trigramme à l'antre. Si, dans le cas sustiit, quelqu'une de ces sentences exprimait une idée d'abaissement, le pronostic était confirmé. C'est dans cet enjolivement du oui ou du non sec donné par l'opération fondamentale, que l'imagination et la faconde du devin se donnalent carrière. Mais, je le répête, aucune glose ne pouvait infirmer le sens général de la mutation. Lac succédant à montagné, était et restait un verdict néfaste, l'annonce d'un abaissement, qu'aucune interprétation ne pouvait rendre faste.

Outre les 64 hexagrammes, avec leurs titres textes et gloses, le livre des Mutations contient encore quatre appendices, théories générales que la tradition attribue à Confucius. De plus, aux deux trigrammes ciel et terre, sout sjoutés des développements dont Confucius fut peut-être aussi l'auteur. Il aurait composé ces pièces, tout à la fin de sa vie, peu de temps avant sa mort.

C. Je vais exposer maintenant, par manière d'exemple, le texte entier de l'hexagramme n° 29, H k'on fosse, qui servit de moite à la révolte des Boxeurs de l'an 1900.

L'hexagramme κ'an est composé du même trigramme \(\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\over

Texte bref de Tch'ang de Tcheou .. Eau sur eau, danger, dévouement triomphera.

Amplification du même... Ean sur eau, danger sur danger. L'eau coule sans déborder. Il reste fidéle. Le dévouement fortifie son cour. Il a du mérite. Le malheur qui vient du ciel, ne peut pas être évité. Aux maux qui viennent de la terre, on peut échapper. Les gouvernants doivent prévoir et prévenir les dangers de l'état. Dans les temps malheureux, tenir ferme.

Première glose linéaire de Tan de Tcheou. — Première ligne (de bas en haut : une fosse, c'est dangereux; y tomber, c'est fainl. — Deuxième ligne; dans le danger, il y aura du secours. — Troisième tigne; fosse sur fosse, danger sur danger; c'est partie perdue — Quatrième ligne; s'il a des vivres pour subsister dans la fosse, s'il trouve une issue pour en sortir, il sera sauvé. — Cinquième ligne; par l'abslinence et la modération, sa situation pourra s'améliorer. — Sixième ligne; s'il est lié avec des cordes, s'il est empêtre dans les ronces, durant trois ans il ne réussira pas.

Deuxlème glose finéaire de Tan de Tcheou. — Première ligne: l'eau s'étend en nappe; le Sage propage la vertu par son exemple. — Deuxlème ligne: tomber dans une fosse, c'est néfaste. — Troisième ligne: il y aura quelque succès, à condition qu'il n'excède pas. — Quatrième ligne: danger sur danger; insuccès final certain. — Cinquième ligne: il s'en tirera peut-ètre, s'il allie la ruse à la force, — Sixième ligne: il s'est livré à des exces. Il a perdu sa voie; c'est néfaste pour trois ans.

Augurant sur les chances d'un soulévement contre les étrangers et d'une extermination des chrétiens, les Boxeurs de 1900 thérent au sort cet hexagramme qu'ils inscrivirent sur leurs drapeaux. Ils l'interprétérent ainsi: Eau sur eau, Inondation de la Chine par les étrangers et les chrétiens. Le dévouement des Boxeurs en triomphèra. — Les gloses linéaires préconisant l'abstinence, ils ne mangèrent d'abord que du riz et ne burent que du the. Quelques succès faciles firent évaporer tant de vertu. Ils mangèrent du porc, burent du vin, et furent battus. Cela devait être, d'après le texte, puisqu'ils avaient perdu leur vole. Comme, pendant trois aus, rien ne réussirait, il n'y avait plus qu'à se reposer provisoirement. Après trois ans révolus, on y repenserait.

D. Voyons maintenant les consultations divinatoires qui nous ont été conservées dans l'Histoire. D'abord celles qui s'appuient sur un seul hexagramme, la mutation se produisant du trigramme inférieur au trigramme supérieur.

Vers l'an 680, le marquis M Hien de A Trinn songeant à épouser une certaine M Ki de Li, consulte les sorts. La tortue répond: c'est néfaste. L'achillée indique un hexagramme, dont la mutation, de trigramme à trigramme, est faste. Le marquis dit: le suivrai l'achillée. Le devin lui dit: le tortue voit plus loin que l'achillée (page 76); suivez plutôt la tortue. Contre l'avis du devin, le marquis épousa, et s'attira de grands malheurs.

En 645, le comte 理 Mon de 秦 Ts'inn consulte les sorts sur une expédition qu'il projette contre le marquis 惠 Hosi de 晉 Tsinn. L'hexagramme indiqué par l'achillée, se compose des deux trigrammes, vent en has, montagne en haul. Le devin attribue le vent à Ts'inn et la montagne à Tsinn, puis il prononce... C'est maintenant l'automne; les arbres des montagnes sont chargés de fruits; si un grand vent sonffie, il les fern tous tomber. C'est faste. Ts'inn dépouillera Tsinn... D'autant que, dans la glose linéaire, à la deuxième ligne, la seule changée, sont attachés ces mots: les mille chars de guerre fuient trois fois, et finalement mattre renard est pris... C'est faste! allezt vous vaincrez Tsinn trois fois et prendrez son marquis. — Les choses se passèrent ainsi.

En 575, lors du conflit de deux ligues formées par les seigneurs feodaux, avant d'en ventr aux mains à \$\frac{\pi}{20}\$ \$\pi\$ \$\frac{\pi}{20}\$ \$\pi\$ \$\frac{\pi}{20}\$ \$\pi\$ \$\pi\$

Les consultations suivantes s'appuient sur deux hexagrammes.

Entre 706 et 701, le marquis in Li de set Tch'enn domant l'hospitalité à un aunaliste impérial de passage, lequel portait sur lui le traité des Mutations, le prie de consulter ce tivre sur l'avenir de son jeune flis. L'annaliste tire un sort deux hexagrammes, dont le trigramme inferieur était le même, le trigramme supérieur du premier étant soleil, celui du second étant ciel. Donc unitation du soleil en ciel. Le ciel étant plus élevêque le soleil, r'est faste; pronostic d'exaltation future... Il'antant que, à la serie ligne changée, la qualrième, étaient accrochées ces paroles: lumière d'une principanté, hôte cher à l'empereur. Saus aucun doute, le fils succèderalt à son père et nurait la faveur du suzerain. — L'oracle se verifia.

En 680, consultation presque identique. — En 681, 强 Pi-wan chef d'une famille ruinée, consulte les sorts pour apprendre s'il avancera sa fortune, en se mettant au service des 晉 Tsinn. L'achillée désigna deux hexagrammes, dont le trigramme supérieur était identique, le trigramme inférieur tonnerre du premier, étant changé au trigramme terre du second. Après un ébranlement, stabilité. Le pronostic était faste... D'autant que, à la ligne changée, la première, était accrochée cette sentence: ses pieds foulent un sol plus ferme. Confirmation de la mutation en mieux.

En 635, le comte de 秦 Ts'inn se damande s'il aldera l'empereur 蹇 Siang détrone par son frère 帝 Tat, ou s'il lera cause commune avec cet usurpateur, il consulte les sorts. La tortue répond que, s'il aide l'empereur, il y aura proût pour lui. L'achillée indique deux bexagrammes, dont le trigramme supérieur est identique. Le trigramme inférieur ciel du premier, est changé au trigramme lac dans le second. Le devin interprête : l'empereur s'abaissera vers vous, vous prouvera sa reconnaissance. De plus, dans les sentences linéaires, se trouvent ces mots: le prince doit hommage au Fils du Ciel. La conduite que vous devez tenir et qui vous profilera, vous est nettement indiquée. Prenez le parti de l'empereur.

En 597, consultation sur une armée alors en campagne. L'achillée indique deux besagrammes, dont le trigramme supérieur est identique, le trigramme inférieur fleuve du premier, étant devenu lac dans le second. Eau courante changée en eau stagoante. L'oracle est jugé méaste.

En 548, un certain K A Tr'ogi-tchou songenat à époinser une veuve, consulte les sorts sur son projet. L'achillée indique deux hexagrammes, à trigramme supérieur identique, le trigramme inférieur can du premier, étant devenu le trigramme vent dans le second. Le proposite est némate, dit le devin; d'abord, parce que le vent bouloverse l'eau; vasuite, parce que la giose de la ligne changée, la troisième, est ainsi conçue... il se heurte aux rochers, il s'accroche aux ronces, il rentre chez lui pour trouver que sa femme a dispara. Les paroles sont évidemment néfastes. N'éponsez pas! — Tr'ogi-tchou passa outre, et s'en trouve mal.

E. Volté la divination antique, un moyen des diagrammes. Inventée vers le onzième siècle avant l'ère chrétienne, elle sert encore de nos jours, à résoudre les doutes en Chine et au Japon. Oui, au Japon, où les difficultés de la politique underne lut sont soumises, comme lui furent soumises les difficultés de la politique

chinoise d'il y a trente siècles. L'écaille de tortue fut abandonnée après le troisiéme siècle avant l'ère chrétienne, l'antique clef d'interprétation des fissures s'étant perdue. Mais les diagrammes demeurèrent, et sont encore journellement consuités. C'est que ce système, à l'apparence scientifique, ne répugne pas à certains esprits cultivés, qui ne recourraient pas à un procédé ouverlement superstitieux. Les devins qui pratiquent ce système, se sont aussi perpétués, les mutations leur laissant de la marge, et leur permettant de se faire une réputation et une clientèle, s'ils sant habiles gens. Témein ce Takashima Kaemon de Tokyô, dont les consultations imprimées au fur et à mesure, en étaient au dix-huitième volume en 1906. Volci un exemple de ces consultations, de tout point conformes aux consultations anthques: «En 1872, M. Mutsu, alors préfet de Kanagawa (depuis ambassadeur à Washington, puis ministre du Commerce, enfin comte et ministre des Affaires étrangères), esquissa un système d'impôts destiné à remplacer celul des temps féodaux. Avant de présenter son projet au gouvernement, il me demanda de consulter pour lui les Mutations. Je tirai le septième hexagramme, fleuve changé en terre, stabilité après la mutabilité, avec changement de la deuxième ligne. Votre projet, dis-je à Mr Mutsu, sera reçu et adopté. Vous serez de plus, par trois fois, promu à des dignités de plus en plus hautes. Car le texte attaché à la deuxième ligne dit; il jouira de la faveur impériale; l'empereur lui parlera trois fois. - Le projet de M' Mutsu fut en effet adopté par le gouvernement, et lui-même reçut de l'avancement par trois fois-a

Notes. — A. En ces jours de civilisation effervescente, les actions dez Mutations ne baissent pas; elles montent au contraire. Le livre devient de plus en plus une gloire nationale. — Vers l'an 1890, voulant obtenir du trône, chose difficile alors, qu'en s'occupât de sciences européannes, 幸 独 Le-houngtchang raconta à l'empereur d'alors, ce qui suit: «Comme chacun sait, toutes choses sont contenues dans les Mutations. Neus Chinois possèdons ce livre depuis l'origine. Entlèrement appliqués à méditer la haute sagesse abstraite qu'il contient, nous n'avons pas en le loisir d'en tirer les basses applications pratiques. Les Européans, gens oisifs, s'en sont occupés. De là leurs sciences. Reprenons-les donc, ces sciences, sans la moindre vergogne. Elles nous appartieunent de droit, étant les applications des principes de nes Mutations. Récupérons les intérêts de notre capital » — Maintenant les Monistes japonais et chinois, pronent le fameux tivre, comme étant le premier traité de naturisme scientifique, la première tentative faite par l'homme de tater le pouls cesmique, le premier pas vers l'unification de l'homme avec la pature.

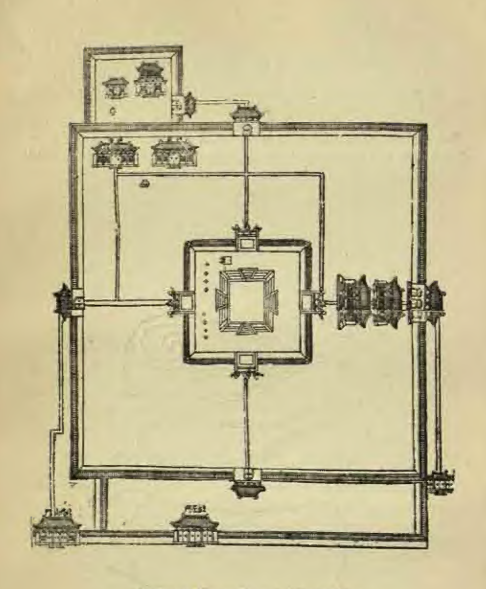
C. 義和 常 I-houe-k'uan, Paing serré pour la justice et la paix, c'est-à-dire réaction violente contre ceux qui lésent la justice et la paix. Tel est le beau nom que se donnèrent, en 1900, les vilains brigands qui en voulaient proprement au gouvernement mandchou, mais que celui-ci dirigea habilement contre les étrangers et les chrétiens. Induits en erreur par le mot poing, les autres oations ont appelé c-s gens-là les Boxeurs. Quoique absolument erroné, le terme restera dans l'Histoire.

Sources.— 民程 I-king, le Livre des Mutations. C'est un des livres canoniques. Mgr C. de Harlex est, que je sache, le seul Européen qui ait parlé de son contenu, avec quelque exactitude. Sa notice a été traduite en anglais par J.P. Val D'Eremao. The Yih-King. Publications of the Oriental universitary Institute, Woking.— 在 例 Tsouo-tchoan, les Récits de Tsouo, nous ont conservé les consultations historiques.—高島民間 Takashima Ekidan, par Mr Takashima Kaemon de Tökyő. Des extraits de cet ouvrage, traduits en anglais, ont été publiés par Mr Sugiura, Shigetake, 1893.— 6. Cesselin. L'art de la divination au Japon. Mélanges Japonals, 1909, page 197.

Ouvrages périmés. — Y-King antiquissimus Sinarum liber, quem ex latina interpretatione P. Regis S.J. (1736), edidit Julius Mohi, Stuttgartiae et Tubingae, 1834. — J. Legge. The Yi-King, in Sacred Books of the East, vol. XVI. N'a pas trouvé le joint,



Vase rituel antique.



Tertre du Patron du sol, à la capitale, avec ses dépendances.

### Dixième Leçon.

Sommaire. — La divination officielle sous la troisième dynastie. III pronostics et conjectures. — A par l'étude des songes. — B par l'étude des anomalies et des monstruosités de la nature. — C. Conclusion.

Pour en finir avec la divination antique, il me reste à parler des songes et des monstres.



D'abord l'interprétation officielle des songes dans l'antiquité. - C'était A. une affaire scientifique, considérée comme très grave, voici pourquoi. J'ai exposé, en parlant de la Grande Régle (page 60), que les ciuq gros viscères du corps humain étalent considérés comme une participation, comme une parcelle des cinq agents naturels. Il s'ensuit que cette parcelle reste sous l'influence de son tout, est impressionnée par son principe. Cette espèce d'induction produite dans les organes par les agents cosmiques, imperceptible dans l'agitation de la veille, devient sensible durant le silence de la unit dans la paix du sommeil. Elle constitue les songes, répercussion du macrocosme universel dans le microcosme humain. sympathie et covibration du principe vital avec la nature. Étant donnée une cléf scientifique indiquant à quel agent se rapportait telle ou telle sorte de songe, ou conclusit à l'agent actuellement régnant, à sa croissance, à son déclin; et ou prenaît des conclusions pratiques en conséquence. La chose était jugée tellement importante, que des officiers spéciaux étaient chargés de s'enquêrir, à époque fixe, des songes faits par l'empereur, par les officiers, par les citoyens. Ces songes élaient comparés avec les phénomènes célestes et les météores terrestres, xignes externes visibles, les songes étant des signes internes invisibles, mais les deux sortes de signes ayant et décelant la même cause, l'altération cosmique. - Il nous reste quelques textes anciens, sur cette matière...

Vers la fin du neuvième siècle, à son réveil, l'empereur I Suan fait appeier les interprétes des songés, et leur demande de lui expliquer le seus de ceux qu'il vient d'avoir. — Sous le même règne, le Grand Augure interprête les songes des pâtres des pacages impériaux. — Au buitième siècle, l'empereur I You demande aussi qu'on lui interprête ses songes. (Odes, Seu-kan, Ou-yang, Tcheng-ue.)

Vers l'an 670, une concubine du comte 女 Wenn de 武 Tcheng aut un songe. Un envoyé du Ciel lui apparut, et lui remit un plant d'orchis. La concubine devint enceinte, et accoucha d'un enfant mâle, qui fut appelé 藏 Lan Orchis, et devint le comte 强 Mou de Tcheng. Plus tard, le comte Mou étant tombé malade, dit; tant que l'orchis vivra, je ne mourrai pas, car sa vie est la mienne... Quelqu'un ayant détruit l'orchis, le comte mourut, en 606. (Tsono-tchoan.)

En 575, la nuit avant une lotaille entre 晉 Tsinn et 楚 Tch'ou, l'archer 寶.
I de 呂 Lu rève qu'il blesse la lune, puis s'enlize dans un marais en voulant se
retirer. Il demande l'interprétation de son songe. Le devin lui dit; tu blesseras le
rol de Tch'ou, et périras ensuite. L'oracle s'accomplit (Tsouo-tchoon.)

Vers 571, un conseiller dit à l'empereur 整 Ling: Jadis l'empereur 武 丁 Outing des 酸 Yinn (1274) ayant fait chercher le Sage dont l'image lui avait été montrée en rêve, il fut découvert en la personne de 佛 說 Fou-ue. (Kouo-u). — Dans le chapitre des Annales qui raconte cette histoire, le choix du ministre et le songe de l'empereur sont attribués au Souverain d'en haut. Ce chapitre, au moins remanié, est d'une authenticité douteuse.

Ajoutez l'histoire racontée page 77.

Le Rituel de la dynastie Tcheou nous apprend que le Grand Augure conservait la clef traditionnelle de l'interprétation des songes. Les Commentaires du rituel ajoutent à ce texte la note suivante, qui résume bien mes trois Leçons sur la divination antique. « Sous les trois premières dynasties, le faste et le néfaste se déterminaient par l'achillée et la tortue. Le Ciel qui ne s'exprime pas en paroles, se sert de ces êtres, pour indiquer ce qui doit arriver. Ce sont les anciens Sages, qui ont appris aux hommes à s'en servir. L'avis donné par la tortue, prime cetui qui est donné par l'achillée. L'avis donné par l'achillée ou la tortue, prime cetui qui est donné par un homme, quel qu'il soit. En ontre, il y a les songes, communication directe du ciel et de la terre avec les deux ames de l'homme; communication contuse, mais dont se tirent des pronostics précis.» (Tcheon-li, Tai-pouo.)

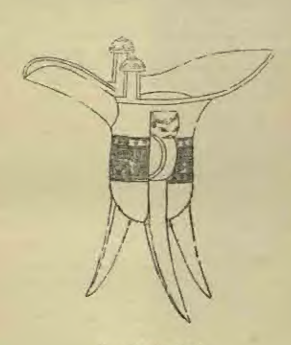


Les songes sont une induction, produite dans le microcosme par le macro-B. cosme. Les météores sont la répercussion cèleste de ce qui se passe sur la terre, un reflet du microcosme sur le macrocosme. Une autre catégorie blen curieuse, ce sont les Monstres (督 输 koni-ou on 妖怪 yao-koni), êtres physiques produits par les passions humaines extériorisées. Leur apparition est aussi censée fournir des pronostics utiles. - La théorie de leur genése, cent fois répétée depuis, nous est donnée, pour la première fois, dans un texte de l'an 679. « A SS Tcheng, en pleiu jour, deux grands serpents se battirent dans la porte de la ville. l'un défendant l'entrée, l'autre cherchant à la forcer. Le défenseur fut tué. L'agresseur pénètra dans la ville et disparut. Six ans plus tard, le comte de Tcheng fut attaqué et tué par un compétiteur. Le duc de la Lou demanda à in la Chenn-su, si c'était ce fait, que l'apparition des deux monstres avait présagé... Dites plutôt, dit Chenn-su, que ce fait étant des lors attendu et redouté par beaucoup d'hommes, cette atteinte et cette crainte produisit les deux monstres et leur lutte. Les monstres naissent des anxiétés des hommes. Les appréhensions humaines extériorisées, devenues existantes objectivement, constituent les monstres. Quand les cœurs des hommes sont en paix, il ne paralt pas de monstres. Quand les cœurs des hommes sont troubles, les monstres pullulent. (Tsouc-tchoun, Tchoung-koung.) - Cecl est profond. Ne volt-on pas, dans le monde entier, en temps de trouble, de folles terreurs prises pour des réalités vraies? L'original, dans la conception chinoise, c'est qu'elle va jusqu'à la concrétion physique de ces chimères morbides particulières, tesquelles deviennent phénomènes publics apparents. - Retenons que cette théorie int toujours crue. Elle est encore crue de nos jours.

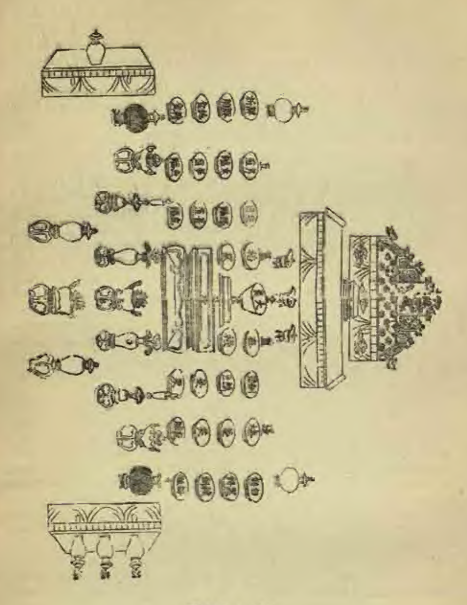
Concluons: La divination chimoise ancienne ne s'adressa jamais à des esprits proprement dits, bons ou mauvais, anges ou démons, car l'antiquité chimoise ne countit ni les uns ni les antres. Elle prétendait reconnaître I, iii la Voie du Ciel. Dans les textes les plus anciens, la question est posée, la demande est faite, au Souverain d'en haut, au Ciel lui-même. Au cours des siècles, on s'adressa de plus au binôme ciel-terre, aux cinq agents naturels, à la rotation cosmique; le principe que ces êtres matériels manifestent l'intention du souverain d'en baut, du Ciel, restant d'aifleurs toujours incontesté. Le peuple crut toujours simplement à une réponse de Celui qui dirige toutes choses. Les intellectuels devenus peu à peu matérialistes, expliquérent par le fatum, par la loi.

Sources.— A. 詩 譚 Chea-king. Odes 斯干 Seu-kan, 無 羊 Ou-yang, 正 月 Teheng-un.— 左 僖 Tsoun-tehoan, les Récits de Tsoun.— 例 語 Kounu. les Discours des Royaumes.— 書 證 Chau-king, les Annales, chaplire 近 命 Ue-ming.— 引 讀 Teheou-li, le Rituel des Teheou, chaplire 太 卜 Tar-pono.

B. Tsoun-tchoun 莊 公 十 日 年 Tchoung-koung cheu-seu-nien. — Les sections 麓 文 Chou-tcheng et 納 為 Ou-i, dans les flistoires dynastiques et les Réperioires historiques.



Vase rituel antique.



Offrande au Ciel.

#### Onzième Lecon.

Sommaire. — Le Bituel officiel de la troisième dynastie. Innovations et aftérations. — L. Historique. — A. Le Ciel, le Souverain d'en haut. — B. Les Cinq Souverains. Histoire complète de cette nouveaute. — C. Les êtres transcendants. Altération des notions. — D. Patrons du soi et des moissons. — E. Monts et fleuves. — F. Corps célestes et météores. — G. Culte des anciens inventeurs. Offrande du dernier mois. Culte des cinq pénates. — H. Grandes offrandes impériales.

I. Cette Leçon et la suivante, seront consacrées à l'étude du Rituel officiel de la dynastie M Tcheou. Les deux premières dynasties avaient eu chacune son . rituel officiel. Aussitöt qu'effe fut installée, la troisième dynastie dut créer le sien, le rituel étant partie intégrante de la constitution chinoise. Le travail prit plusieurs années, l'ouvrage devant être complet d'emblée, car le principe est qu'on n'y ajoute rien ensuite. La tradition rapporte que ce fut H Tan duc de Teheou, le frère du fondateur de la dynastie, qui le rédigéa; et que l'empereur fit Téh'eng, als du fondateur et neven de Tan, le mit en vigueur en l'an 1030. Une partie relativement pen importante, a élé perdue. Ce qui a élé conservé, forme maintenant deux flyres, le 周 讀 Tcheou-li qui contient les rits officiels, et le 優 讀 I-li qui renferme les rits privés. Hautement estimé, et méritant de l'être, comme document contemporain authentique qui révéle la Chine ancienne, ce flituel des Tcheou Hent une place d'honneur parmi les ancless tivres, car sent il est parvenu jusqu'à nous tel quel, non fragmenté, non remanié, et à pen presentier. Je vais en extraire les textes relatifs à la religion antique, que le grouperai sous les mêmes chefs que dans les Lecons précédentes.

-0.00-

A. Et d'abord le Ciel, le Splendide Ciel Souverain d'en hant... «Quand l'ampereur fait les offrandes ordinaires au Ciel, il revêt une robe doublée de peau d'agnean. Il lui offre un morcean de lapis-lazuit, couleur d'azur. — Dans les cas extraordinaires, l'empereur informe le Souverain d'en hant, et lui fait une offrande. — Quand l'empire épreuve une grande catamité, l'empereur adresse une supplique au Souverain d'en hant, et lui fait une offrande. La supplique est gravée sur une lome d'or. — C'est au Splendide Ciel Souverain d'en hant, qu'est faite l'offrande off yinn. ». Les Commentateurs ajoutent à ce texte la glose suivante: Ciel et Souverain d'en haut, sont des termes synonymes. Ou dit Ciel, quand on parle de son gouvernement. Son être étant immense, ou l'appelle Splendide Ciel. Le siège de son gouvernement étant en haut, on l'appelle Souverain d'en haut. N'ayant rien à lui offrir qui soit digne de lui, on hit offre les sentiments intimes du cour, représentés par quelique objet symbolique, pur et précieux, lapis-lazuit ou or. C'est là ce qu'en appelait l'offrande yinn.

B. Ce qui précède, est parfaitement clair, et aussi parfaitement conforme à ce que nous avons vn dans les périodes précèdentes. Mais ce qui va suivre est du neuf. Il s'agit des Ti A Ou-ti, Ginq Souverains. — Contre mon habitude, le vais anticiper, et traiter cette importante question tont d'une haleine, eu son entier, car elle n'est intelligible que traitée ainsi.

Le Rituel dit: «On engraisse préalablement durant trois mois entiers, les vicilmes destinées aux Cinq Souverains. Lors de l'offrande, une pierre jaune est offerte à la région orientaie, une pierre rouge à la région méridionale, une pierre blanche à la région occidentale, une pierre noire à la région septentrionale.»

Ce texte n'est pas interpolé; il est authentique. Les Cinq Souverains n'étant nommés dans aucun document antérieur, les Commentateurs en parlent ici au

long. Donnons-leur la parole.

«Les anciens Lettrès ont interprété le terme Cinq Souverains par le terme Ciel. Mais, le Ciel étant un, comment peut-il y avoir cinq Souverains? Voici comment Il faut l'entendre. Souverain, se dit de l'action, de la mise en œuvre de la puissance. Au ciel, les cinq agents naturels ont chacun son action propre. L'action des cinq agents, voilà les cinq Souverains. Ils agissent dans les cinq régions, dans l'Est vert, dans le Sud rouge, dans l'Ouest blanc, dans le Nord noir, dans le Centre jauno (page 60). - Jadis quand les comtes de 麦 Ts'inn commençèrent à s'affranchir de l'empire, ils se cherchèrent un patron cèleste. N'osant pas accaparer le Souverain d'en haut unique, de peur d'exciter contre ini l'animosité universelle, en l'an 756 le comte 文 Wenn imagina de démembrer les Cinq Souvernins, Son territoire étant à l'Ouest. Il s'appropria le Souverain blanc, en fit son génle protesteur et lui éleva un tertre. En 675, le comte 👸 Suan éleva à l'Est un tertre au Souverain vert. En 422, le courte 🏗 Ling élèva au centre un tertre au Souverain jaune. En 205, le premier empereur de la dynastie 🔆 Han, fit élever un tertre au Sonverain noir. En 165, parfalsant le groupe quinaire, l'empereur 文 Wenn de la même dynastie fit élever cinq tertres aux Cinq Souverains. Pour les rendre plus intéressants, en cette même année 165, l'imposteur 新 垣 本 Sinnyuanp'ing leur donns des noms, et fit des personnages de ces entités impersonnelles. »... Les protestations des Lettrés, des Cérémoniaires et des Annalistes, contre ces innovations, furent énergiques et constantes. « Vollà qu'on prêtend, dirent-ils, qu'il y a au ciel six Souverains, le Splendide Clel Souverain d'en haut, et les Souverains des ring régions. Comment cela se peut-il faire? Sur la terre il ne saurait y avoir simultanement deux empereurs; alors comment y aurait-il simultanement six Souversius au ciel? Lex Ging Souverains sont l'action du Ciel unique, exercée dans les clinq régions de l'espace. On peut les appeier Souverains, à la rigueur, en tant qu'ils sont l'action du Souverain d'en haut. Mais il ne faut pas en faire des collaborateurs distincts du Ciel, du Souverain d'en baut; car, en réalité, il n'y a au ciel qu'une soule puissance. L'homme, qui est un, agit par ses quatre membres. Le Clei, qui est un, agit par les cinq agents, dans les cinq régions. En égard à son immensité lumineuse, on l'appelle Splendide Ciel. Eu égard à son éloignement dans l'azur, on l'appelle Clei azuré. Quant à son être, on l'appelle Ciel; quant à son action, on l'appelle Souverain. Les Cinq Souverains, ce n'est qu'un nom spèclas, pour le Ciel agissant. Il n'y a pas, au clel, cinq gànies, comme certains se l'Imaginent. Il y a clim agents, par lesquels l'action du tilel unique se manifeste;

comme il y a, sur la terre, cinq monts principanx, par tesquels l'influx de la terre émane. - En résumé, les Cinq Souverains ne furent jamais considérés comme des multiples on des collègnes du Souverain d'en haut, que par des ignorants ou des magiciens, dant quelques empereurs furent les dupes, mais que les Lettrès réprouvérent. L'histoire dynastique le prouve blen. En l'au 113 avant J.-C., l'empercur at Ou de la dynastie & Hon fait des offrandes au Sonverain d'en haut et anx Cinq Souverains, mais avec un cérémonial absolument différent dans les deux cas. En l'an 106, le même fait des offrandes au Souverain d'en haut, au sommet du mont 🏂 Ill Tai-chan; et aux Cinq Souverains, au pied de la montagne. En l'an 32 avant J.-C., le lettre 臣 衛 Koang-heng déclare à l'empereur 成 Tch'eng. que le seul vrai culte du Ciel, consistait à faire les offrandes au Souverain d'en haut devant le tertre de la banlieue du sud, et que les Cinq Souverains n'étant que l'action du Souverain d'en haut dans les cinq régions, ne devaient avoir ni terires spéciaux ni offrandes spéciales; qu'agir autrement, c'était contrevenir à la tradition de tous les siècles. - En l'an 266 après J.-C., l'empereur 武 Ou de la dynastie 晉 Tsinn, supprime les offrandes aux Cinq Souverains, son grand-père maternel le célèbre lettré E in Wang-sou lui ayant représenté, que les Cinq Souverains ne sont que le Souverain d'en hant agissant diversement d'après les saisons, et auquel les hommes ont donné bien à tort cinq appellatifs différents. -Les Cinq Souverains reparurent en 656, sons la dynastie J. Tang, mais à leur rang, en sous-ordre. Quand l'empereur Z : Huan-tsoung visita, en l'an 725, le mont T'ai-chan, il fit en personne l'offrande au Senverain d'en baut sur la cime de la montagne, tandis que ses officiers faisaient des offrandes ana Cinq Souvernins au pied de la montagne. - Sous la dynastie \$ Song, en l'an 1008, l'empercur 其 崇 Tchenn-tsoung offre au Souverain d'en hant sur la cime du mont Tai-chan, tandis que ses officiers font dans la plaine des offrandes aux Ginq Sonverains - Certains novateurs ayant ensuite de nouveau additionne les Ginq Souverains avec le Souverain d'en haut, et parlé de Six Souverains, l'empereur 🏟 🚖 Chenn-tsoung donna, en l'an 1067, l'édit suivant : « Voilà assez longtemps qu'on parle de six cieux, de six souverains. Je n'admets pas cette doctrine. Il n'y a qu'un scul Souverain d'en haut. Que toutes les autres offrandes soient supprimées. ... Le Bituel officiel des Song ajoute: « Dans le Rituel des Tcheon se trouvent les trois appellatifs, Splendide Clel Souverain d'en hant, Souverain d'en haut tout court, et Choq Souverains. Ces trois dénominations désignant un seul et même Souverain. lequel est unique. C'est le Commentateur (du deuxième siècle) 凱廉 展 Tchongk'angleh'eng, qui a imaginé six cieux et y a logé six Souveralus; par une erreur d'interprétation. Son dire ne concordant pas avec les Canoniques et la tradition, doit être rejeté .... Cette décision nette et ferme, termina la cause des Cinq Souverains. Leur cuite n'a jamais plus reparn. (Histoires dynastiques.)

C. Parlons maintenant des êtres transcendants, Lá aussi nous aifons constater, sons la troisióme dynastic, des innovations et des niterations importantes.

Le Grand Cérémoniaire, dit le texte, est chargé de tout ce qui se rattache au culte des 🎁 chezin du ciel, des 💃 koal de l'espace médiau, et des 武 k'i de la

terre. Il aide ainsi l'empereur à faire prospèrer l'empire et les fiefs.» — L'ordre de cette énumération, disent les Commentateurs, est l'ordre d'habitat, hant milleu bas. L'ordre de diguité scraft chenn k'i koni. — Nous savons que, essentiellement, cès trois sortes d'êtres sont de mêmo nature, étant tous des Mânes; les chenn pulssants et actife étant fixés au ciel ou libres dans l'espace, les k'i moins nobles étant attachés à certains lieux terrestres, les koni vulguires flotiant et vaguant entre deux. Le texte exprime que le culte ordinaire de ces êtres attire la prospérité sur l'empire et sur les flefs. De plus, dit-il, en cas de calamité publique, le Som-Cérémoniaire dirige les prières extraordinaires, adressées aux chenn du haut ot aux k'i du bas, en vue d'obtenir leur secours. Le Grand Prieur est dépositaire des formules immualdes, qui servent à évoquer les chenn les k'i et les koei, à leur demander prospérité succès bonheur, des signes fastes, etc. Les Commentateurs ajoutent que ces formules avalent été composées par H Tan duc de Tcheou, au onzième slééle.

Le texte suivant est à méditer: «C'est pur la musique et les danses figurées. qu'on atteint les chenn les koni et les k'i, qu'on procure la paix à l'empire et aux flefs. Ou bat le fambour ff lei, pour avertir les chenn de l'espace, qu'on va leur faire des offrances. On bat le tambour I ling, pour avertir les Patrous du sol et des múlisons (lesquels sont des k'i, étant fixés à la terre). On hat le tambour 25 lau, pour avertir les koei vulgaires. Toute offrande aux êtres transcendants, est accompagnée de batteries et de sonneries, de danses avec des lances on des guidans. Un seul signal suffit, pour appeler les k'i des caux, légers comme les obseaux aquatiques. Il en fant doux pour appeler les k'i des bois, lourds comme les bêtes sylvestres. Il en faut trois pour appeler les k'i des rivages, lents comme sont les êtres à écaliles, crocodhes et torines. Il eu faut quatre pour appeler les &'i des plaines, trainards comme sont les bestiaus des pacages. Il en faut cinq pour faire sortir les k'é terres, les moins ingambes de tous, les êtres à campace on a coquille, crabes moules et autres. Il faut six appels, pour faire descendre les chann du ciel, car ils logent bien toln dans les ustèrismes, sont fiers et se font prier; cependant au sixième appei les descendent tous, et se laissent honorer. Si l'on continue, un huitième appel, les derniers et les plus nobles k'i terrestres, les Patrons du sol et des moissons, les k'i des grandes montagnes, sortent et se laissont honorer. Enfin, au neuvième appel, les koei arrivent. . Les koei sont les omes des défants vulgaires, qui ne sont devenues ni chenn al k'i. Elles flottent dana l'espace médian, à demi dissoutes, semi-conscientes seulement; voità pourqual II faut neuf appels, pour les éveiller et les mettre en brante. — Ce texte capital nons révèle, qu'on se figurait déjà les chemn et les Et, les Mânes glorieux, en partie du moins sons des formes diverses, unimales et nutres. Aussi ne seronsmons pas élonnés, quand, sous pen, nous ferons commissures avec des grues transcendantes, des ours transcondants, des serpents transcondants, etc... Comme les notions autiques ont haissé!

Quand on jurait avec solemnité, par exemple pour conclure un traité, les contractants se tournaient face au nord et invoquaient les phochena, qu'on traitait de claiscogants pour le circonstance. Le Souverain d'en hantétait censé résider dans les constellations polaires, voils pourquoi l'on se tournait vers le nord. Pour containere autrui des sentiments cachés dans son éteur, on enougait ces sentiments

intimes, disent les Commentateurs, en présence des chenn du ciel, s'offrant à être châtié par eux, si l'on manquait a son serment.

Dans les ficis, des officiers spéciaux étaient chargés de laire respecter les fieux consacrés aux nombreux petits k'i locaux. Quand un chenn nouveau se manifestait, ils devaient découvrir qui ce pouvait bien être, établir son identité. Car, dit le commentaire, pour traiter avec lui, il fallait d'abord savoir qui il avait été de son vivant, quel avait été son caractère, ce qu'il prétendait, etc. — Au jour du solstice d'hiver, les mêmes officiers priaient, avec accompagnement d'offrandes, les chenn du ciel et les koei de l'espace; pas les k'i supposés terrès à cette froide époque. Au jour du solstice d'été, ils priaient, avec offrandes, les k'i de la terre et les âmes des êtres, c'est-à-dire des animanx, des végétaux (surtout des arbres), et de certains minéraux remarquables, par exemple de tel ou tel rocher. Tout cela, en vue de détourner du fiel, la guerre, la famine, et antres malheurs; et de préserver le penple des épidémies et de la mortalité.

Sur le 計 Chee et le 提 Tsi, les Patrons du sol et des moissons, qui sont des k'i comme nous savons, le Blinci des Tcheou donne des détails très précis... «A la capitale, le tertre commun des deux Patrons, faisait face au temple des Ancetres .. - Le Patron du sol est souvent désigné par un appellatif nouveau, 📻 🕂 Hepu-l'ou Seigneur du sol, qui le désigne plus personnellement, le terme #1 chec désignant plutôt son tertre. Avant toute expédition militaire, avant chaque tournée impériale pour l'inspection des feudataires, avant les grandes chasses, Il y avait annonce et offrande au Patron du sol de l'empire, Quand l'empereur voyageait, quand une armée marchait, à chaque campement, dans chaque station temporaire, on élevait un tertre au Patron du sol du lieu. Au retour d'une expédition, d'une tournée, de nouveau annonce et offrande au Patron du soi de l'empire. - Chaque fois qu'il arrive un malheur extraordinaire céleste ou terrestre, une éclipse, une sécheresse, une inoudation, annonce en est faite au Patron du sol, pour l'apitoyer, disent les Commentateurs. - Chaque fols que l'empereur crée un fiel nouveau et y fait élever le tertre qui sera comme le centre de la juridiction du fendataire, il fait d'abord prier le Patron du sol du lieu, afin que celui-ci venille bien, de ce nouveau tertre, étendre su bienvelliante influence su district qui en dépend. On enterrait dans ce tertre, une motto de terre prise au tertre impérial. - Toute agglomération humaine élevait son propre tertre à son Patron du sol et des moissons, des qu'elle comptait vingt-cinq seux. Tous les Patrons du sol de toutes les localités de l'empire, recovaient des offrandes à des époques déterminées. Un officier spécial était charge de convoquer le peuple pour la circonstance. Au second mois, on demandait au Patron du sol une bonne année: au huitième mois, on le remerciali pour la moisson. Ce jour-là. # H jonr du Patren du sol, le peuple chômalt, assistuit à l'offrande faite par le chef du village, puis faisait bombance et s'amusait. - L'officier qui avait la garde du tertre du Patron du soi, était aussi chargé de planter et de soigner l'arbre qui ombrageait ce tertre. Il devait aussi soigner d'autres arbres, qui servaient de hornes ou de repères dans les campagnes, Ces Termes étaient ceusés protégés par le Patron du sol. Le peuple les priait, feur faisait des offrandes. Certains, comme l'orme blanc de W Fong, devinrent célèbres dans l'Histoire. — Après la chute d'une dynastie, celle qui lui succèdait, élevait un nouveau tertre à la capitale, et un nouveau tertre dans le chef-lieu de chaque flef. Les anciens tertres n'étaient pas détruits, mais emmurés. L'enceinte qui les contenalt, était considérée comme le lieu le plus néfaste possible; enre'est d'eux qu'était partie, pensait-on, la malédiction qui avait renversé la dynastie coupable. C'est dans cette enceinte maudite, qu'on jugeait les crimes qui, en ruinant les inœurs, ruinent les nations; l'aduttére, le viol, le rapt, et autres du même genre. C'était la le huis-clos antique.

- E. Le culte antique des Monts et des Fieuves, continus sous la troisième dynastie. Nous savons que leurs génies sont des 🛣 k'i, puisqu'ils sont fixés à des lieux. Lors de ses tournées d'empire, l'empereur offrait un poulain, à chaque mont qu'il visitait, à chaque fieuve qu'il traversait. Ou enterrait l'animal offert à une montagne, ou immergeait celui offert à un fieuve.
- F. Le culte antique des corps célestes et des météores, continua aussi, et se développa, durant la troisième dynastie. Voici les textes de son Rituel: «An printemps, quand il allait saluer, à la porte orientale de la capitale, le soleil censé revenir de sa retraite hivernale vers le sud, l'empereur portait le grand sceptre impérial, car il saluait le soleil au nom de l'empire. A époque fixe, on offrait un bœuf au soleil, à la lune, aux cinq planètes, aux mansions zodiacales. On allomait un feu de joie, en l'honneur de l'astérisme qui donne la vie, le quadrilatère de la Grande Ourse; de l'astérisme qui mesure la vie, la queue de la Grande Ourse; du maître du vent, le Sagittaire; du maître de la pluie, les Hyades. Ces hommages, disent les Commentateurs, s'adressalent proprement au Splendide Ciel Souverain d'en haut, qui donne et mesure la vie, qui fait souffier le vent et tomber la pluie. Si les anciens empereurs détaillèrent ainsi le culte, ce fut pour inspirer au peuple grossier, une plus grande estime pour le don de la vie, et plus de sola pour sa conservation. Ce fut aussi pour le porter à demander, selon les conjonctures, ce qui était nécessaire à l'agriculture, dont la vie du peuple dépend.

Au commencement de l'hiver, on faisait une offrande à l'astérisme protecteur du peuple, pour qu'il réndit féconde la vie conjugale, durant le repos de l'hiver. Au printemps, époque de la saillie, on faisait une offrande à l'astérisme protecteur des chevaux, paréillement en vue de leur reproduction. Après chaque récolte, on remerciait l'astérisme protecteur de l'agriculture. Après chaque recensement de la population, s'il y avait augmentation, on remerciait l'astérisme protecteur du peuple.

Divers officiers étaient chargés d'observer l'aspect du soleil de la lune et du ciel stellaire, les mouvements des pianétes, l'apparition des météores, et d'en déduire ce qui se préparait de faste ou de néfaste pour l'empire. Ils devaient observer, avec un soin tout spécial, les astérismes des fiefs, pour prévoir à temps les conspirations et les rébellions possibles. — Les Anciens avaient divisé le ciel en

districts, répondant aux districts de la terre. Ce qui se passait dans un district céleste, pronestiquait ce qui se préparait dans le district terrestre correspondant. Quand la révolte convait dans un fiet, le moins que put faire son astérisme, c'était de cligner de l'œil. Un traité officiel interprétait ces signes célestes. Il est perdu, mais le chapitre 天 宫 c'en-ko-in des 史 記 Mémoires Historiques, nous a conserve la substance de cette astrologie politique, laquelle joua un très grand rôle.

G. Voici maintenant queiques is k'i nouveaux, ou du moins qui font leur première apparition dans le filtuel de la treislème dynastie. — D'abord l'Inventeur de l'élevage des chevaux. Il avait son tertre et recevait des offrandes dans les pacages et les haras. — Puis l'Inventeur du tir à l'arc, qui recevait une offrande avant les grands tirs de concours officiels, — Puis l'Inventeur des applications du feu, remercié lors de la cuisson des poteries, de la fonte des métaux, etc. — Dans tous les festins et repas, ou offrait les prémices des mets et des hoissons, en action de grâce, à l'inventeur de l'art cultuaire. Une parcelle du mets était déposée sur une assiste ad hoc, un peu de liquide était versé à terre en libation.

Première apparition, dans le Rituel des Tcheou, de l'offrance de la, durant la dernière lune de l'année, aux quatre régions et aux cent êtres; c'est-à-dire à tous les êtres supposés utiles à l'agriculture, Génies protecteurs des digues, des canaux d'irrigation, des sentiers, des aires. Le Génie des tigres, qu'on priait de faire dévorer par les siens tous les sangliers. Le Génie des chats, pour qu'il fit exterminer par sa gent tous les rongears. Etc.

Première apparition aussi des cinq pénates, petits Génies sans nom, protecteurs des habitations, auxquels on officit I: Il les cinq officandes. C'étaient les Génies, [4] de la porte. He des galeries, He des fénétres, III de la porte. He des galeries, He des fénétres, III de l'atrium central. On leur officit quelque chose, de temps en temps. Quand quelqu'un était mort dans la maison, avant d'emporter le cadavre, on avertissait séparément ces cinq pénates, que un tel partait pour ne plus revenir. — Il n'est resté, de ces cultes, que celui du Génie de l'âtre, lequel s'est considérablement développé avec le temps, et se pratiquait encore, en ces derniers temps, dans toutes les familles.

H. Les grandes offrandes impériales furent les mêmes, sous les Tcheou, que sous les deux dynasties précédentes. Le Rituel de la troisième dynastie nous apprend les détails intéressants que voict:

La veille de l'offrande, l'empereur gardait l'abstinence. Le nombre des plats servis sur sa table était diminué, le vin et la musique étaient supprimés; il ne visitait pas ses femmes. Il portait un vêtement en toile écrue, s'excitait à la dévotion, et ingérait du jade pulvérisé... Le jade est en Chine le symbole de la pureté, comme le cristal en Europe. Avaié, il est censé communiquer sa pureté à l'ame.

Des officiers écartaient des offrandes toutes les personnes néfastes; les forçats, les mutilés, tout homme ou femme portant le douil, les veuves. Ils chassaient, à coups de flèches, les oiseaux de manyais augure. Ils faisaient observer un religieux allence par tous les assistants.

Le fen qui servait à all'umer les flambeaux et le bucher, était tiré du soleil, au moyen du miroir concave, que les Chinois paraissent avoir connu de bonne heure. L'eau qui servait à asperger les offrandes, était censée tirée de la lune; au moyen de grands plateaux métalliques exposés durant la nuit, et qui se couvraient de rosée. Ce feu et cette eau étaient censés absolument purs.

L'empereur resserrait l'union existante entre sa personne et ses parents ou feudataires, en leur envoyant, après les offrandes, une part des viandes offertes. L'idée était que, en ce faisant, il cédait à celui qui recevait ce den, une partie de la bénédiction qu'il avait reçue du Ciel et des Ancêtres, pour son offrande.

Sources. — Le 間 配 Tcheou-li, et le 儲 酸 I-li, passim.

Ouvrages. — Traduction du Tcheou-li par Ed. Biot. — Traduction du I-li
par S. Couvreur S.J.



Vese rituel antique.

## Douzième Leçon.

Sommaire. — Le Rituel officiel de la troisième dynastie. Innevations et altérations.

II. Culte des Mânes. — A. Les sept tablettes du temple des Ancètres. Les offrandes. — B. Le champ impérial. — C. Le rappel de l'âme. — D. Disposition du cadavre. — E. Funérailles.

III, Sorcellerie. — F. Sorciers et sorcières. — G. Incantations. Exorcismes. Adjurations.

H. Passons au culte officiel des Manes, sous la troisième dynastie, tel qu'il est décrit dans son Rituel.



A. «Le Sous-Cérémontaire était chargé de l'ordre des tablettes des Ancêtres dans teur temple, ». Il y avait, dans le temple, sept tablettes au plus. La première, celle du fondateur de la dynastie, placée au fond et au milieu, était inamovible. Les six autres, disposées sur deux rangs alternatifs appelés 🖫 tchao et 🏖 mou, avançaient à l'ancienneté, rang par rang, poussées par les nouvelles survenantes. Quand, les deux rangées de trois étant complètes, un nouveau défunt devait trouver place, la tablette en tête de son rang sortait du temple, et était remisée dans un dépôt ad hon. Ces tablettes remisées s'appelaient if t'iao. — Les deux premières dynasties avaient déjà connu quelque chose d'analogue.

« L'empereur régnant honorait ses ancêtres défunts, par des libations de vin et des oblations de meis, faites devant leurs tablettes, dans le temple, aux offrandes particulières desquatre saisons, aux offrandes communes triennales, lors de l'offrande quinquennale du souvenir. «.. C'est-à-dire que, tous les trois mois, il offrait allments et boissons, à chacune des sept tablettes du temple des Ancêtres. Tous les trois ans, en place de l'offrande trimestrielle d'hiver, on groupait les six tablettes du temple autour de celle du fondateur, et on offrait un festin commun aux sept Ancêtres du temple. Et une seule fois, tous les cinq aus, on faisait une offrande commune, l'offrande du souvenir, aux ancêtres anciens, périmés, dont les tablettes étaient remisées dans le dépôt. — Je reviendral, en son temps, sur ce texte tristement important.

Lors des offrandes devant les tablettes, on rappelait d'abord séparément les deux âmes des Manes; leur âme supérieure, des régions de l'espace, par les sons de la musique; leur âme inférieure, de l'intérieur de la terre, des profondeurs de la tombe, par l'odeur du vin répanda en libation. La théorie de la double âme, qui lut peut-être inventée on du moins développée sous la troisième dynastie, nous sera expliquée par un texte, en son temps. — Les Mânes ne mangeaient ni ne buvnient, mais ils humaient. Les exhalaisons des viandes et les fumées du vin, étnient censées les réjouir et les ravigoter. C'est là la glose unanime de tous les Commentateurs, absolument certaine, — Des sièges étaient préparés pour les défants évoqués. Ils étaient censès se reposer sur ces sièges, et nou du tout sur leurs

tablettes. Les Commentateurs averlissent que, les défunts n'ayant pas de corps, ce repos ne dolt pas s'entendre à la manière des vivants.

Le Préposé aux tablettes, c'est-à-dire l'officiet préposé au culte des Manes, conservait le dernier costume que le défunt avait porté avant sa mort. Lors de l'offrance trimestriélle, il en cevét il le Représentant, le déscendant mâle qui tenait la place du défunt (page 53). Après la cérémonie, il le dévétait et sorrait de nouveau cès habits. — Je rappelle que les offrancies, libations, prostrations, étaient toutes faites au Représentant. On no les dit jamais à la tablette, simple médium d'évocation.

Avant toute grande expédition commandée par l'empereur en personne, on avertissait les Ancêtres devant leurs tablettes, et on leur faisait une offrande pour les propitier. Puis on emportait les tablettes sur un char spécial. En cas de défaite, durant la retraite, le Grand Cérémoninire et le Grand Maréchal, les deux officiers les plus qualifiés, marchaient aux deux côtés de ce char, censé porter le palladium de la dynastie.



B. L'empereur et l'impératrice devaient produire par leur travail personnel, le troment et la soie qui seraient offerts aux Ancêtres, en témolguage de filial sonvenir. Choque année l'empereur labourult un champ. L'impératrice conservait le grain produit par ce chomp, et élevait des vers à soie dans sa propre magnancrie. — La cérémonie du labour impérial est racontée au long, en l'an 816. Je fais remarquer que ce rit, qui fut pratiqué jusqu'à ces derniers temps, n'était pas, comme on l'a dit, un encouragement donné aux agriculteurs, une glorification des travaux agricoles. Son but était de nourrir les Ancêtres, dans la seus dit plus hant, et d'obtenir d'eux en échange divers avantages, spécialement la fécondité des femmes du harem. Sur ce point, les exégétes sont formels.



Aussitot après le dèces de l'empereur, divers officiers rappelalent son ame; C ... d'abord, à l'intérieur du palais, dans les lleux qu'il about à fréquenter durant sa vie; puls plus foin, dans les lieux souvent visités par le défant, par exemple au temple des Ancêtres. Ceux qui poussaient ces appèls, présentaient des habits du défant. L'idée était que, à la vue de ces objets bien connus, l'âme sortie du corps, désorientée, comme égarée, s'y glissérait, et qu'on pourrait la rapporter... Enfin, avec le char du défunt surmonté de son drapeau déplayé, on alluit rappeler son ame hors de la ville, dans la campagne, vers les quatre points carillnaux. La mort n'était censée certaine, le départ de l'âme n'était censé définitif, et les lamenta-Hons officielles ne commençaient, qu'après ces divers rappels... Ce que je viens de dire, n'est d'ailleurs qu'un cas partientier de l'usage alors général. Voici comment, d'après les Commentateurs, ou procédait alors à tous les décès. Dès que quoiqu'un avait expire, un homme montait sur le toit de la maison mortuaire, avec un babit ayant appartenn an defunt. Face an nord, it l'appelait trois fois par sen petit nom sun tel, revienele., Puls, fermant l'habit, il le jeinit dans l'afrium, où quelqu'un le recevalt dans une corpetile, et aliait vite le passer nu codavre. Si l'âme-était

dans l'hablt, le mort reviendrait à la vie, pensalt-on. S'il ne revenant pas, les inmentations commençaient alors. Jusque là, dit le commentaire, on avait espèré
qu'il reviendrait. Un l'appeinit face au nord, parce que les ames vont dans la région ténébreuse. Encare do nos jours, on rappelle l'âme du mort en criant et en
Int presentant ses habits, ou lui indique le chemin avec un guidon spécial, etc.
Mêmes idées et mêmes procédés qu'il y a trois mille ans, à quelques détails près. —
Le fuit qu'on ne se l'âtait pas de croire à la mort, qu'on rappelait dans diverses
zones l'âme censée s'éloigner lentement et à regret, qu'on ne se décidait à commencer les lamentations qu'après tout ce monvement et tous ces efforts, est moins
risible en réalité qu'il ne parait. Les Chinois d'alors h'avaient aucun moyen de
discerner la mort réelle d'une syncope profonde. Leurs livres sont pleins d'histoires de retours tardifs, de prétendues résurrections, qui ne furent que des réveils
de léthargie ou de catalepsie.



D. Après que le défunt a été tavé et habillé, dit le Rituel, on lui emplit la bouche de riz cuit. On introduit ensuite trois pièces de jade, dont deux soutiennent les joues et les empéchent de se creuser, tandis que la troisième, cheler ad hoc, représente les deux rangées des incisives, et ferme la cavité buccale. Puis on dispose, autour du cadavre, quelques victuailles. — Ces choses sont répétées plusieurs fois, en divers endroits du Rituel. Les Commentateurs en donnent unanimement une interprétation très simple et très plansible. Il ne s'agit, disent-lis, dans l'antiquité, ni de nourriture donnée au cadavre, ai de provisions préparées pour l'aine. On voulait évitér la déformation du visage, empêcher les mouches de pondre dans la bouche du cadavre, tenir les termites à distance par l'appât de comestibles mis à leur portée. Pour les pauvres, trois coquillages remplaçaient les trois pièces de jade.



E. Avant de creuser la fesse pour un mort, en avertissait le Puten du sel du lieu, qu'en allait entailler son domaine, et en lui faisait une offrande pour le propitler. Autour du cercueit, dans le caveau en briques, en disposait des vivres. Encore pour affirer la vermine et la détourner du cadavre : comme ci-dissus.

On ensevelissait avec l'empereur, ou on brâlait au moment de son ensevelissement, des chevanx, un char, des mannequies divers faits en paille ou on papier. Origine des figurines, qui ligurent encore dans les cortéges funébres de nos jours. — Plus tard on fit des figures mieux travalilées, en bois, en poterie et autres mallèrés. Confuçius a parlé avec éloge des auciennes et informes poupées de paille. Il a réprouvé énergiquement les tammes de bois. Car, dit-il, c'est après teur invention, par bésoin croissant de réalisme, pour faire mieux encore, qu'on commença à immoler sur les tombes et à enterrer avec les grands persontages, une suite d'hommes vivants. Cette contume barbure commença vers l'an 678.

Les supplicles n'étaient pas ensevells dans les cimetières à teur rang et place, n'araient pas de tablettes dans les temples et ne recevaient par consequent pas d'offrances. Parce que, par leur faute, ils étaient morts mutilés, crime contre le Ciel et contre les parents nuteurs de leurs corps. Ce crime les vouait, après leur mort violente, à l'agonie de la faim, terminée par l'extinction. — Tont autre, disent les Commentateurs, est le cas de ceux qui sout morts pour la défense des tertres des Patrons du soi et des moissons, c'est-à-dire de ceux qui avaient peri à la guerre pour la patrie. Leur mutilation est méritoire, non coupsile. Ils étaient ensevelis, et recevaient des offrandes.

III. Parlons maintenant des sorciers officiels et des exorcismes, nouveautés dont l'antiquité ne nous avait rieu dit Jusqu'ici.



F. Sons les Tchcou, les sorciers et les sorcières étaient considérés comme des personnes possédées par des Manes, ames de défunts, dites an chenn ou A kozi selon les cas. Cette manière de voir s'est perpétuée jusqu'à nos jours. Quand un chenn possède un sorcier, dit le commentaire du Rituel, le corps est celui du sorcier. l'esprit est celui du chenn. Comme on peut apprendre, par les sorciers, les secrets des chenn, les anciens Sages se sont servis d'eux. Il est regrettable que les vices personnels des sorciers, les aient discrédités. ... On voit que les Commentateurs ajoutent foi à l'efficacité de la sorceilerie.

Un certain nombre de sorciers et de sorcières, avaient une position officielle et des fonctions déterminées. Les sorcières étaient plus nombreuses et plus employées que les sorciers, sans doute parce que les harems étaient les meilleurs clients de la secte. Le caractère qui désigne les sorciers et les sorcières, un pictogramme A. nous apprend que ces A gens-là dansaient en rond, pour faire I leur œuvre, laquelle consista primitivement surtout A à faire tomber la pluie. C'est aussi par des pirouettes échevelées, comme font encore certains derviches et fakirs, que les sorcières chinoises étaient censées faire descendre sur elles, avec le vertige, les Génies qui les rendaient clairvoyantes.

Le Rituel dit: «Un chef gouverne la gent des sorciers et des sorcières. Il les forme, les exerce, feur apprend à évoquer les Génies et à les faire descendre. . -Quand une calamité affligeait le pays, ce ches dirigeait les conjurations des sorciers, conjurations dont les formules très anciennes étalent transmises par la tradition. - Quand sévissalt une sécheresse, le pire fléau de la Chine, le chef dirigealt la danse des sorcières, pour obtenir la pinte. Elles dansaient, en plein soleil, jusqu'à ce qu'elles tombassent d'épuisement, pour attendrir le Clel par le spectaele de leur souffrance, et le déclater à pleuvoir par pitié. Parfois on les exposait llées à l'arrieur du soleil. A l'occasion on en brûla même quelques-unes vives... Il reste quelque chose de cel ancien usagé. Quand la sécheresse est extrême, ou fait balayer le fond d'un étang dessèché, par des femmes veuves, au son du tambour; afin que la ponssière s'élevant de ce lieu ordinairement couvert d'eau, montre au Clel à quel point la terra est désolée. On emploie pour cela des veuves, seules femmes célibataires disponibles, les filles ne devant pas sortir de la maison. Il est plus que probable d'ailleurs, que les sorcières antiques, vouées par leur profession an cellhat, émient aussi des reuves, non des vierges.

Quand le prince saluait de loin les Génies des monts et des fleuves, les sorciers officiels appelaient ces Génies par leur nom, et leur faisaient des signes, pour attirer leur attention. Lors des offrandes aux Manes, ils appelaient de même, par des cris et des gestes, l'ame du défunt, l'invitant à de cendre.

Quand le prince allait pleurer au domicile d'un parent ou d'un officier défunt, les sorciers officiels l'accompagnaient, braudissant des branches de pêcher. En chinois, the t'ao signifie pêcher; un autre caractère un qui se lit aussi t'ao, signifie fuir, fuyez. Ce jeu de mots fit des branches de pêcher l'arme obligée des sorciers. En les brandissant, ils intimaient aux un koci mai intentionnés possiblement présents, l'ordre de déguerpir. — Les sorcières escortaient la princesse, dans les mêmes circonstances et avec le même altirail. Car toute maison mortuaire était considérée comme un lieu dangereux, l'ame du défunt pouvant tenter de venger ses anciennes injures, avant de s'éloiguer.

Un sorcier spécial assistait le vétérinaire chargé de guérir les chevaux de l'empereur ou des princes. Car la maladie pouvait venir, ou d'une cause naturelle, ou d'un mauvais sort. Taudis que le vétérinaire s'attaquait à la cause naturelle, le sorcier conjurait le sort.

Aux quatre saisons de l'année, les sorcières faisaient, dans le harem, sur les personnes, sur le mobilier et les objets, des incantations et des aspersions jugées salutaires.

A cette section du Rituel des Tcheou, sur les sorciers et les sorcières, les Commentateurs ont ajouté la note que voici : « La tolérance de ces pratiques, montre que les anciens Sages connaissaient bien leur peuple. Interdire les auperstitions au peuple, c'est s'attirer un échec certain. En réglementant la superstition populaire, ils l'empéchèrent du moins d'excèder, d'empléter sur le culte officiel (comparez page 14 E). Sous les Tcheon, cérémoniaires et sorciers eurent leurs attributions bien distinctes, bien definies. Chacun fit son affaire, et tout le monde fut content. > - Le texte sulvant nous apprend pourtant, que le peuple ent parfois à souffrir de l'engeance vouée à la sorcellerie: « Vers l'an 850, le peuple se plaignit du gouvernement tyrannique de l'empereur M. Lr. Celui-ci se fâcha. Il se procura une sorcière du pays de m Wei. C'étaient les plus fameuses de toutes. Cette femme pretendalt pouvoir distinguer, por sa vue transcendante, ceux qui avaient mal parle du souverain. Etle indiquait les coupables, que l'empereur faisait mettre à mort aussitôt, sans jugement. Le peuple ne perla plus - Hein! dit l'empereur au duc de Z Chao, que je sais faire taire les médisants! - Hélas! oui, dit le duc de Chao. Vous avez mis un barrage aux propos du peuple. Or c'est là chose plus dangereuse que de barrer un fleuve. Un fleuve barre rompt sa digue et inonde. Quand on laisse les eaux couler librement, elles ne font aucun dégat. Ainsi en est-il du peuple. Ce qu'il a dans le cœur, il l'épanche en paroles par la bouche; ensulte, soulogé, il reste tranquille; et de plus, on a appris ce qu'il pense; donc double avantage. Si au contraire on lui ferme la bouche, une révolte pourra se préparer et aboutir, sans qu'on en ait eu auparavant aucuu indice. - L'empereur ne voulut rien entendre. En 812, un soulévement du peuple exaspéré le détruna. . / Miroir historique. /

G. Voici maintenant quelques exorcismes afficiela, réputés très importants sous la dynastie Tcheou, dans lesquels les sorciers et les sorcières jouaient un réle prépandérant

En cas d'éclipse de soleil ou de lune, on donnaît l'alarme en battant le tambour, puis on tirait des flèches contre l'envuhisseur supporé, on faisait un grand vacarme pour l'affrayer et lui faire lacher sa proie. Conjurations, exorcismes, et le rèste.

On écartait avec soin, de l'abord des demeures, les viséaux néfastes, surtout les hiboux. Quand on entendait de nuit un cri sinistre, on devait tirer une flèche au jugé dans sa direction, pour conjurer un influx malfaisant possible.

Deux fois par an, on exorcisait les contages morbides, les microbes, ces êtres vénimenx qui rongent les viscères des hommes et tarissent la vie, disent les Commentateurs. Cette opération se faisait en commun, avec grandissime tapage et comps de balais dans tous les sens, sous la direction d'un officier affulié d'une peau d'ours ornée de quatre yeux en or, braqués vers les quatre directions de l'espace. Les microbes seraient terrifiés par cet appareil, pensait le peuple. Le peuple serait tranquillisé par cette farce, pensaient les intellectuels.

Un con se dit is ki; un autre caractère is ki signific fuste. Un chien se dit in keou; un autre caractère in keou signific suffisance, abondance, Ces calembours furent l'origine des consécrations, au moyen du sang de con et de chien. — On oignait avec le sang d'un con, les écailles de tortue employées pour la divination, les vases rituels, les tambours de guerre, etc. — Une aspersion faits avec du sang de chien, était censée rompre lous les charmes.

Quand le char de l'empereur ou d'un prince sortait pour un voyage, en lui faisait d'abord écraser un chien, qu'en enterrait ensuite en affrande aux Génies des chemins. — Avant d'engager son char dans une passe de montagne, le cocher faisait un petit tas de terre, y piquait quelques rameaux, remplissait une coupe de vin, faisait une libation aux deux fusées de l'essien et au timén, avalait le reste, puis faisait passer le char sur le tas de terre... Adjuration au Génie de la montagne, disent les Commentateurs. Comme si le cocher ent dit; «qu'aucun escarpement ne m'arrête, qu'aucun arbre ne m'accrochel puisse le passer partout, aussi alsément que je vais écraser ce tas de terre, sans accident ni à l'essien ni au timen: » En avalant le reste du vin, le cocher était cense s'incorporer la faveur sollieitée par lui.

Sources. - 周 穑 Tcheou-li, ritnel des Tcheou.

Ouvrages. — La traduction du Tchéou-li, par Ed. Biot. — L. Wieger S.J. Caractères chinois, troisième édition 1916, Leçons étymologiques 27 E... et, pour les textes chinois de cette Leçon et de la précédente, les Textes philosophiques du même auteur, page 63 seq.

# Treizième Leçon.

Sommaire. — Décadence de la troisième dynastie. Huitième au cinquième siècle. — L. Le Ciet, Souverain d'en haut. Les Cinq Souverains. Textes.

Pour cette période, les Annales et les Odes ne nous fourniront plus de renseignements. Elle est couverte par des écrits plus modernes. Ses dates sont fermes. La source principale est 森 诚 la Chronique de Confucius, développée dans 左 传 tes Récits de Tsouo. Puis viennent les 圖 語 Discours des Royanmes, attribués au même 左 節 副 Tsouo-k'iouming; les Récits de 晏 嬰 Yen-ying, de 公 羊 高 Koungyang-kao, de 嶽 瑜 添 Kouleang-tch'eu; 讀 圖 策 les Luttes des Royanmes, dont l'auteur est incomm; certains passages des 史 配 Mémoires historiques, et qualques opuscules. Ces documents sont extrêmement importants, car ils nous montrent au vif quelles étalent les croyances des Chinois, an mament précis où Lao-tzeu et Confucius vont entrer en scéne; où les écoles philosophiques et politiques, non-existantes jusque là, vont commencer à influencer le thèisme tra-diflonnel décadent. De l'intelligence de cette période, dépend l'intelligence de ce que furent et ne furent pas Lao-tzeu et Confucius, le vais lui consacrer deux Leçons, celle-ci et la suivante.

 Divisons les textes, comme nous avons fait dans les Leçons précédentes. D'abord l'Être suprême, le Ciel Souverain d'en haut, et les Ginq Souverains.

En 770, pour se mettre à l'abri des incursions des Barbares du nord-ouest, l'empereur & P'ing transporta la capitale de l'empire, de la vallée de la jij Wei dans celle de la ja Lao, de 長 安 Tch'ang-nan à 路 區 Lao-yang. A partir de celle apoque, le ponvoir des El Teheou fut plus nominal que réel. Les seigneurs fecdanx furent pratiquement indépendants. Quelques-uns de ces seigneurs, 署 Teinn, 審 Ts'i, 整 Tch'ou, 孝 Ts'inn, devenns prépondérants. opprimérent peu à peu ceux qui étalent plus faibles. Ce fut, pendant plusieurs slècles, l'ère des hègémonfes et des lignes, sans cesse faltes défaites et refaites; l'âge des crimes féodaux, parricides et fratricides incessants; le temps de la guerre continuelle, barbare, atroce. Nous allons voir les conséquences, que cet état dechoses ent sur le culte. -Larsque, fayant les Barbares, l'ampereur se transporta de Tell'ang-nan à Laoyung, le seigneur 聚 Siang de 差 Ts'inn couvrit sa retraite avec ses troupes, Siang était Converneur des Marches du nord-onest; mais Te'inn, son domaine, n'étalt qu'un alleu insignifiant dans la vallée de la []] Wei. Pour récompenser ses services, l'empereur y ajonta le pays au pied du mont it Ki, l'ancien patrimoine des M. Tcheon, et l'éleva au rang de comté. - L'idée vint aussitôt au comte Siang de Ta'inn, que, de même que les Teleou étaient julis sortis de la vallée de la Wei pour renverser la deuxième dynastic, ainsi lui ou ses descendants pourraient bien en sortir quelque jour, pour renverser la troisième dynastie et prendre sa place. Il se mit aussitôt à préparer cet avenir, et, en homme religieux qu'il était à sa manière, il commença par offrir au Souverain d'en haut le sacrifice impérial. crime de lése-majesté ou premier chef, auquet les historieus ont trouvé ce pulliatif. que les Tr'inn guarroyant sans cesse contre les Barbares, étaiant devenus barbares cax-mêmes par contagion. La mort empêcha le comte Siang d'en faire davantage.

Son file le comte & Wenn continua. En l'an 756, une muit, il vii en songe un sorpent qui se défilait du riel vers la terre, un-densits du mont ER Fou. A son révell, le comte consulta son Annaliste. C'est signe, lui dit ce savant complaisant, que vous dever sacrifice an Souverain d'en hant à cet endroit. Le comte Wenn éleva donc un tertre au pied du mont Fou, et y offrit le sacrifice impériul. Mais, plus avisé que son père, pour ne pas indisposer les autres fendataires, il affrit son sacrifice au Souverain blanc, le Souverain d'en hant en tant que protecteur de l'Ouest, région dans laquelle se trouvait le nomté de Tr'inn. L'empereur ne dit rien, le Souverain d'en hant ne se tâcha pas. En 750, le comte Wenn écrasa complètement les Barbares du Nord-ouest, et conquit pour lui-même toute la vallée de la Wei, dont il fit son aire incontestée et maccessible. La même année, l'ancien palais des ducs de Tcheon, loquel existait encore dans leur première capitale É Hao, s'écroula de vétusté. On jugea que, coincidant avec la victoire des Ts'inn, cet effondrement présageait la ruine future des Tcheon. Les Ts'inn deviurent très dévots au Souverain blanc. (Chieu-ki.)

En 659, le comte 穏 Mou de 変 To'inn étant lembé malade, perdit connaissance et resta dans cet état durant sept lours entiers, Quand II fut revenu à lui, il dit: J'ai en le Souverain d'en hant, qui m'a ordonné de mettre fin aux troubles du marquisat de 晋 Teinn. - Or le marquis 惠 Hoei de 晋 Teinn étalt un brouillon, trère de fa femme du comte de 秦 Ts Tan. Il est probable que cète parenté fut cause, que le comte Mon ne se pressa pas d'exécuter les ordres du Souverain d'en laut. Mais en 645, attaque par son beau-frère, il entra régolument en campagne contre lul. Les deux princes so rencontrérent, en avant de leurs troupes, dans la plaine de 🔝 Han, et foncèrent l'un sur l'antre. Le comte Mou allait succomber, quand trois cents hommes auxquets il avait judis fait grace de la vie, le dégagérent et urem prisonnier la marquis Hoei de Tsum. - L'épisode est assez joii. Jadis, dit l'Histoire, le coursier du comte Mou s'étaut échappé, trois cents campagnards le prirent et le mangérent. Saisis par les officiers de Justice, ils allalent payer cet attentat de teur vie. Le romte l'ayant appris, dit: quand on a mangé du cheval, il faut boire du vin, sous pelne d'indigestion; qu'on donne du vin à ces panyres d'ables, puis qu'on les bisse couriel. Lorsque le comie Mon dut faire la guerre au marquis. Hoei, ces hommes reconnaissants demandèrent à former sa garde. Quand its le virent dans la détressé. Ils chargérent en désembérès, le sauvérent et prirent son adversaire. (Cheu-ki.)

En 655, le seigneur de 🚉 Koai vit en songe un pp chenn à l'air terrible, debout dans le temple de ses arcètres. Le chenn ini dit: Le Sonverain d'en haut m'a charge de le faire exterminer par ceux de 🚰 Timo. ». A son réveil, le seigoeur de Koai copenita son devin. C'est le bourreau du (Gel que vous avez va, ini dit celui-ci, — Cette année-même, Tsian detruicit Koai, (Kouo-u.)

En 651, l'empereur Siang venait de monter sur le trône. Il envoya le premier officier du palais, porter à l'hégémon marquis de A-Ts'i, une part des viandes offertes à ses accèrres. J'ai expliqué précèdenment le seus de cet usage (page 98)... Le marquis de Ts'i alian se prosterner pour remercier, quand l'envoyé ajonta: do plus, le l'ila du Clei m'a charge de dire que, vous son oncle étant avancé en âge et charge de soucis, l'empereur vous accordait la faveur de recevoir ses dons sans devoir vous prestarner. ... Le marquis repondit : «La crainte du Clei

ne me quitte jamais d'un pied. Si l'osais profiter de coue dispense de l'empereur, je méritarais que le Ciet un détraise pour crime de têse-majeste. ... Colà dit, il se prosterna, puis s'assit sur son siège et recut le présent impérial. (Kono-m.)

En 650, dans une adresse à l'empereur Siang, il est dit: «Les empereurs ancien» reconnurent tous humblement, qu'ils dévaient leur exaltation au Sonverain d'en hant et aux Mânes glorieux. Aussi les servirent-ils avec respect et dévo-fion. «.. Les Mânes glorieux sont let les Aprêtres. (Kouo-u.)

En 649, texte célèbre. Contre l'avis formel de la fortue, le marquis El Hien de 各 Trion qui était vent, avait épousé une femme étrangère, laquelle lui donna un fils. Cette femme résolut de se défaire du prince héritier ift 4 Chenncheng, ills de la définite maquise, pour que la succession reviat à son propre tils. Un jour elle dit à Cheun-chieng; votre feue mere est apparue en songe à votre pere; allez vite lui faire des offrandes... Cheun-cheng alla donc faire des offrances aux mânes de sa mere. Selon l'usage, il rapporta pour son père une part des viandes offertes. La maratre empoisonna cette viande. Quand, avant d'en manger, le marquis en offrit les prémices, un chien qui happa le morceau mourut aussitât. Le marquis résolut de faire mourir son béritier. - Disculpez-vous, dit à-Choun-chong son frère utérin... Je ne le ferai pas, dil le prince. Notre pere alme cette femme. Si le lui prouvais que c'est elle qui a failii l'empoisonner, le le blesacrais dans ses plus chères offections... Alors fuyez, dit le frère... Je ne fuiral pas, dit Chenn-cheng. Car, al je fuyais, les simples me croiraient vraiment coupable de parricide, le pins grand de tous les crimes. - Chenn-cheng fut exécuté (en 662), el son frère utériu s'exila. Après la mort du marquis Hien, le fils de l'étrangére fut assassiné, et un prince plus Jeune, 夷 君 Leu, fut intronisé. Ce fut le marquis M Hoei. Voulant effacer le souvenir de la fatale erreur de son père, il ut disparatire la sépulture de l'infortuné Chenn-cheng, et supprima les offrances. qui lui étaient faites. - Durant l'automne de cette année, comme K & Houl'ou jadis précepteur de Chems-cheng alluit à la campague, il rencontra feu le prince Chemi-chang qui le Ill impler dans son char et lui dit; Mon frère I-ou a ugl contre les rits; en suppriment mes offrantles: Je l'at accusé auprès du Souvernin d'en hatt. Le Souverain d'en hant m'a permis de livrer 看 Tainn à 秦 Tr'inn, qui me donners ce qui me revient... Hou d'ou lut dit: D'après la tradition, un of chean ne szurait gouter co qui lui est offert par des gens qui ne sout pas de sa race. Si Ts'inn yous fult des offraudes, ces offrandes ne seront pas à votre gout. Et puis, ne seculi-il pas injuste, que vous livrier. Trion à Térina? Que vous a fait le peuple de Trima? C'est votre père qui vous a fait mourir. C'est votre frére qui vous a privé de vos offrandes. Le peuple de Trinn ne vous a fait anenn tort... Cest vral, alt Chenn-cheng. Jo cais faire une nouvelle pétition au Souverain d'en hant. Dans sept jours, hors la porte de l'Ouest, vous frouverez une sorcière; qui vous mettra en communication avec moi... Bien, dB le précepteur... Aussitat Chenn-cheng disporut. - An pour indique, le medium dit à Hou-t'on ou nom de Chenn-chang; Le Souverain d'en hant a accorde ma nouvelle regnéte. Lo me sangeral du soul I-ou, dans la plaine de hi Han. - La vengeauce s'accomplit en 645, bies de la prise de manquis A Hoci de S Tsora par le comte 39 Mou de Telian, fait que fai racouté plus hant (page 106). - Ce texte (du Troustchoan) en dit très long sur les crayances chinoises un septième siècle,

En 645, la foudre temba sur le temple des Ancètres d'un certain 美伯 I-pai du clan 曼 Tehan. Signe certain, dit le texte, que ce clan était compable de quelque grand crime resté secret. — La foudre est l'instrument avec lequel le Ciel châtle les grands pécheurs. C'est là un premier principe, cru en Chine depuis l'origine jusqu'à nos jours, et qui ne se disente pas. Quand un homme est mort foudroyé, on cherche à déchiffrer, dans les vergetures que la foudre a tracées sur le radavre, la sentence qui a motivé l'exécution. Ce sont des caractères antiques, dit le peuple. (Tsono-tehoan.)

En 637, je relève les phrases suivantes dans un discours du roitelet de E Tch'ou: «Celui que le Ciet vont faire prospèrer, qui le ruinera? Celui que le Ciet vent ruiner, qui le sauvera? Tenter de tenir lête au Ciet, c'est vouloir sa perte. « (Tsouo-tehoan.) — l'ajonte la phrase suivante, tirée d'un discours fait en l'an 600 à l'empereur E Ting: «La vole du Ciet, son usage constant, c'est de récompenser les hons et de punir les méchants. « (Kono-u.)

Vers 606, la bonne 姜 代 Kiang-chen exhorte ainsi au courage son mari, le trère utériu de feu Chemi-cheng (page 107), encore errant dans l'exil: « Le Souverain d'en haut te protège, na désespère pas, disent les Odes. Le Ciel ne pent pas voutair la ruine complète de 晉 Tsian. Vous restez seul prince de cette maison. Ayez bon courage, e'est vous qui la reléverez. Le Souverain d'en haut vous aidera. Si vous désespèrez, vous vous rendrez coupable. « — Et quand de fait, après dix-neur années d'exil, le prince fogitif est deve au le marquis 文 Wean de 晉 Tainn, son fidèle 介 之 推 Kie-tehen-l'oei, un de ceux qui avaient le plus fait pour le succès de sa causo, repousse en ces termes les éloges qui lui sont décernés: « C'est le Ciel qui a remis mon marquis sur son trone. Ses officiers so vanteraient à tort d'en avoir le merite. S'approprier le bien d'autrui, c'est mat. S'attribuer les œuvres du Ciel, ce serait pis encore. « (Tsouo-tehoan.)

En 600, après la mort du duc & Wonn de & Lou, un certain A Tchoung assassina les doux fils de la duchesse & Kiang, et mit sur le trône le fils d'une concubine du feu duc. La duchesse retourna dans sa propre famille. Avant de quitter la capitale de Lou, en plein marché public, elle en appela solemellément à la justice du fiel: «O fiel! cria-t-elle, Tchoung est un misérable! Il a tué les fits de l'épouse, et élevé le fils de la concubine!». La foule qui remplissait le marché, pleura avec elle. (Tsouo-tchoun.)

Ea 581, histoire dramatique des plus instructives. Le marquis 登 Ling de 管 Tsino, un polisson, avait tenté de faire assassiner son digue ministre 謹 盾 Telaco-tourn, dont la censure le génait. Un consin du ministre un le marquis. Tchac-tourn mourut de mort naturelle, prévenu toutefois par un oracle de la tortue, que sa famille passerait par une crise terrible, mais qu'elle se releveruit. — Sous le marquis 髮 King de Isino, 屬 岸 및 Tounan-kou, jadis brori du marquis Ling, étant devenu Grand Justicier, abusa, pour sa vengennee privée, du pouvoir que lui donnait sa charge, et massaera, à l'insu du marquis, toute la famille 道 Ichao. Une seule lemme ent la rie sauve, parce qu'elle était du sang des marquis de Isino. Or cette femme était enceinte. Elle se reitra dans le barem du palais. Deux serviteurs fidèles de la famille Tchao, qui savaient le fait, se dirent: si l'enfant à naître est un garçon, nous dévouerons nos vies à la restauration de sa famille; si c'est une fille, nous nous suiciderons, pour salvre nos mattres dans la

mort. - Or la vouve accoucha d'un garçon. Tounan-kou en ayant eu vent, fit faire une perquisition dans le barem. La veuve prit le nouveau-né et l'adjura en ces termes: Si le Ciel veut que la race des Tchao s'éteigne, vagis! S'il veut qu'elle se perpétue, tais-toi!.. cela dit, elle glissa l'enfant dans son large pautalon. Or, pendant tout le temps que la perquisition dura, l'enfant se tut et fut sauvé sinsi: -Cenendant 华 臼 Tch'ou-kiou et 芒 思 Tch'eng-ying, les deux fidèles, se dirent: nour cette fais l'enfant a échappé, mais cela ne pourra pas durer sinsi... Après s'être concertés, ils se procurérent un enfant nouveau-né, et convincent du plan suivant pour mettre fin aux recherches. Tch'ang-ging cacha le fils de la veuse dans sa maison, parmi ses propres enfants. Tch'ou-kiou se refugia dans un village des montagnes, avec l'enfant supposé. Alors Tch'eng-ging alla trouver les officiers de la police et leur dit; si vous me donnez mille lingots, je vous révélerai où le descendant des Tohao est caché. Les officiers ravis lui promiront la samme. A la tête d'une troupe de satellites, ils suivirent Tch'eng-ging, qui les conduisit nu village où Tch'on-kjou étall caché. Quand celui-ci eut été pris, jouant le rôle convenu, il s'ècria: «Ah! misérable Tch'eng-ying, qui as vendu à ses ennemis le dernier rejeton de les maltres la.. Puis étreignant l'enfant supposé, il cria: «O Ciell à Ciell de quelle faute ce nouveau-né est-il coupable ? pourquoi doit-il périr?»... Ainsi trompés, les officiers exécutérent sur place Tch'ou-kiou et l'enfant. Ensuite, croyant en avoir bien fini avec les Tchao, ils ne firent plus aucune recherche. Le fils posthume grandit tranquillement dans la maison de Tell'eng-ping. - Or le marquis ti Krng de Tsinn étant tombé maiade, consulta la tortue, laquelle déclara qu'il était puni ainsi, parce qu'il ne traitait pas selon son rang le descendant d'une grande famille. Le macquis se déclara prêt à toutes les réparations. Tch'engning parla. Les ennemis de Tounga-kou le massacrèrent, pour avoir causé la maladie du marquis, crime de lése-malesté. Le marquis King rendit à fa f. Tohaoou. l'enfant posthume, tous les biens et fitres de ses ancètres. Il guèrit aussitét -Alors Tch'eng-ying parla ainsi à Tchaa-ou : » Jadis, après le massacre de vos parents, lours domestiques se sont suicidés pour les suivre dans la mort. Seuls Tell'oukiou et mol nous avons différé, afin de vous sauver. Maintenant que la maison de Tehao est rétable dans sa gloire, le vais aller en porter la nouvelle à vos ancêtres les Tchao et a mon ami Tch'ou-kiou. ... Tchao-ou se prosterna en sangiatant, et le supplia de consentir à vivre, en disoni : «je me metirol en plèces pour vous pronver ma reconnaissance; toute ma vie, je vous honoreral comme mon père; si vous me quittez, l'en serai navré de douleur. ... «Je ne saurais vivre davantage, dit Tch'eng-ying. Tch'ou-kiou et moi, nous avons juré de mourir pour les Tchao, Lad a tenn parole. A mon tour maintenant! ... et il se snicida. Tchao-ou porta pour lui, durant trois ans, le deuil d'un fils pour son père. - Cependant, quoique le manquis King n'eut pas ordonné le massacre des Tchao, quolqu'il eut réparé ce massacre comme je viens de dire, le Ciol no desarma pas; l'Histoire ne dit pus pourquoi. En 581, l'ancien ministre Tchao-tourn lui apparut en songe, les cheveux épars, santant de donleur, se frappant la poitrine et criant : «tu as iné injustement-mes enfants; j'ai obtenu du Souverain d'en hant la permission de les venger sur toi. v. A ces mots, le spectre brisa la porte et ponètra dans l'appartement du marquis. Épouvanté, celui-ci se réfugia dans le haram, dont Tchao-tourn aufonce une fenêtre. A ce moment le marquis s'éveille. Il fit aussitôt appeler ta

sorclère de 桑 田 Sang-l'ien. Que mir présage ce reve!! Ini demanda-t-il... Il prisage, dit la sorcière, que vous us mangerez pas do blé de cette année. - Peuaprès, le marquis fut atteint d'une maladie, qui pril bientôt une faurnure grave. Les médecins de 😤 Tsian n'y pouvant rien, il fit demander un médecin au comte de 秦 Ts'inn, conx de ce pays-la étant les plus fimés. Avant l'arrivée du médecin attendu, le marquis ent un nouveau songe. Il vil sa maladie, sons la forme de deux lutins logés dans son corps. L'un des deux dit: il va venir un médecin habile, qui nous maltraitera; allous-nous-en l. Non, dit l'autre; logeous-nous entre le diaphragme et le péricarde; aucun médecta ne nons attendés là... Le medecta étant arrivé, examina le malade, puis prononça en ces termes; le mul siège entre le diaphragme et le péricarde; il est incurable; car la vertu d'ancune drague no pénètre à cet endroit... Voità un médecia vraiment savant, dit le marquis : et il le renvoya comblé de présents. - Cependant la maladie trainait en longueur. Le temps de la moisson du blé arriva. Le marquis cut envie de manger du blé nonveau. On en envoya quérir à la terme, et les cuivinlers se mirent en devoir de l'apprêter. C'était au sixième mois, le quarante-troisième jour du cycle. Le ble nouveau cult, fut servi. Le marquis donna ordre qu'on punit la sorcière de Sang-Cien pour lui avoir menti. Puis, avant de se mettre à table, pris d'un bésoin naturel, il alia aux cabinets, se trouva mal, tomba dans la fosse et y mourut. Son valet de chambre avait rêvé, la nuit précédente, qu'il portait au ciel le marquis chargé sur ses épanles. A midi, il portait sur ses épanles son cadavre retiré de la fosse d'aisances; puis se suicida pour le suivre dans la mort. (Tsono-tchoan at Chevki.) - Fai cité au long cette histoire instructive. Elle prouve bleu des choses, et se passe de commentaires.

En 550, grande incontation autour de la capitale. L'emperent **22** Ling venit taire construire un barrage. Le prince impérial **27** Trinn lui fit, pour le dissuader, un discours qui nous a été comervé; fort heureusement, car il est typique... Gardez-vons de construire une digne, dit le prince à san père. Jadis le père de U le Grand ayant endigné les caux, l'Auguste Ciel ne le bénit pas. U le Grand ayant fait écouler les caux, le cœur du Souverain fint si touché, le Ciel fat si content, qu'il ini donna l'empire. Les Anciens ne nivelaient aucune hauteur, un combaient aucune profondeur, ne barraient pas les rivières, ne dragunient pas les étangs. Il faut toujours laisser beur libre cours aux forces naturelles. Etc. (Kouo-u.)

Vers l'an 540, le marquis \$\frac{1}{12}\$ King de \$\frac{1}{12}\$ étant malade, recourut d'abord aux chenn des monts et des fleuves de son marquisat. Rien n'y 181, Il lmagina alors d'immoler son sorcier officiel, pour l'envoyer demander sa guérison au Souverain d'en haut. Un conseiller l'exborth à ne pas le faire. Car, lut dit-it, ou le Souverain d'en haut est intelligent, ou il ne l'est pas. S'il n'est pas intelligent, votre sorcier tui partera en vain. S'il est intelligent, votre sorcier n'arrivera pas à le tromper, en disant du bien de vous, puisque notoirement vous gouvernez très mai; d'autant que tant de gens ont sans donte déjà dit du mai de vous au Souverain d'en haut, que son opinion doit être faite sur vaire compte. Si vous immolez votre sorcier, je crains bien qu'il ne se joigne aux autres, pour vous charger davantage... Le marquis King se désists. ( Yen-très teh'ounn-ts'iou.) — Notes que ce texte a'exprime en réalité aucan donts sur l'ubollegeres du Souverain d'en leuri.

Le doute apparent qu'il contient, est pure figure de rhétorique. Depuis l'origine jusqu'à nos jours, les Chinois ont affectionné le dilemme. Nous en verrons blentôt d'autres exemples, surtout à propos des Mânes.

En 535, l'empereur 景 King dit du défunt duc 襄 Siang de 衛 Wei; ell est monté au clei, pour servir le Souvernin d'en hant, en compagnie de mes ancêtres. .. Ceri en parfaitement conforme au texte de l'an 1315, que l'ai cité jadis (page 19 D). La croyance n'a pas varié. (Tsouo-tchoun.)

Les textes suivants sont tons découpés dans les Récits de Tsouo. — En 515, à propos du duc de A Lour Celui que le Ciel ruine, comment se sauvernit-il? Les Ancêtres ne pourront rien pour lui. — En 510: Nul n'échappe au jugement du Ciel. Auss), pour s'élever, faut-il faire le bieu; faire le mal, c'est vouloir sa perte. — En 506: Quand un prince châtie un sujet, personne n'a le droit de lui en vouloir. L'ordre du prince vient du Ciel. Si le sujet en meurt, c'est que le Ciel l'a voulu. Il n'est pas permis d'en vouloir au prince... Cecl est une notable amplification et exagération des paroles de A M Kao-yao en l'an 2002 (page 14 D).

Innombrables sont, durant toute cette période, les textes de moindre importance dans lesquels le Ciel est cité, dans lesquels son autorité el son action sont reconnnes. Par exemple « Après une longue période de dissensions, voltà que le Ciel incline les cœure à la concorde... Ceux qui accueillent avec égards les malheureux, le Ciel leur donne du bonheur... Le Ciel est mon mattre; si je lui désobélissuis, comment lui échapperais-je?.. La prospérité et la ruine des états, sont l'œuvre du Ciel. La loi du Ciel, c'est que les bons soient substitués nux méchants, » Etc. (Taouo-tehoon.)

Vers l'au 500. [1] 於子 Tchao-kientzeu (un descendant de Tchao-ou, page 109) étant tombe malade, perdit toute commissance. An cinquième jour, le célèbre médecin 扁 傷 Pien-ts'iao ayant examiné le malade, dit au couseil de ses familiers très anxieux: « Vu son pouls, votre maître doit guérir. Jadis (en 659) le comte 變 Mou de 蹇 Ts'inn resta ainsi sept jours sous connaissance (page 106). Quand il fut revenu à lui, il dit: Je me suis bien amusé. Si j'ai tardé à revenir, c'est que j'al vu bien des choses... Or la maladie de votre mattre est la même que celle du coute Mou de Ts'isu. Avant trois jours, il reviandra à lui, et aura sans doute bien des choses à vous raconter. »... De fait, au huitième jour. Tchao-kientzeu revint à lui et dit à ses officiers: «l'ai été au séjour du Souverain d'en haut. Je me suis bien amusé et al apprès beaucoup de choses. » Suit une longue révélation sur les destinées de sa famiile. (Cheu-ka.)

Averlissemente donnés au roi de ja Ue, par sonministre : Après 194 e le libertinage et l'indolence, sont choses que le Souverain d'en haut interdit. « — En 473 » à l'heure où le Ciel offre, si l'homme rofuse, c'en est fait, la chance ne reviondra pas. » (Kono-u.)

l'ajonte iel trois textes postérieurs à la période Indiquée en titre, pour ciors cette sèrie sur laquelle je ne pourral pas reveoir dans la suite.

En 333, dans un apotogne, le renard dit au tiere: «Gardez-vous de me dévorée, Le Souverain du siel m'a privilègié parmi tous les animaux, en me domant plus de malice qu'aux autres. Si vous me dévoriez, vous lui déplairiez certainement.» (Kous-u.) Vers 208, après le suicide du poète 語 既 K'iu-yuan (page 76), dans une élègie célèbre, le Souverain d'en haut fait chercher par ses envoyés l'âme du défunt errante sur la terre. (楚 辭 Tch'ou-ts'eu.)

De comté qu'il était au commencement de cette période, Æ Ts'inn était devenu reyaume vers la fin de la période, et la destruction de la dynastie 🖫 Toheou, absolument décadente, formait son objectif avéré. En 253, se considérant déjà comme le maître de l'empire, au lieu du sacrifice au Souverain blanc qu'offraient ses prédécesseurs, le rol 🖾 Ø Tchuo-siang offrit le sacrifice impérial au Souverain d'en haut. Il manifesta ainsi, à la face de tous, que pour tui les Tcheou n'existaient plus. (Cheu-ki.)

Il ressort, ce me semble, de tous ces textes, que jusqu'à la fin de la dynastie El Tcheou, la notion de l'Etre suprème, du Ciel, du Souverain d'en haut, resta ce qu'elle avait été primitivement, s'accentua même, sans dégradation essentielle. Il devint de plus en plus personnel, fut conçu sons une forme de plus en plus anthropomorphe et uvec des mœurs de plus en plus humaines; mais sans avilissement notable, sans diminution de ses attributs. Seul il régne, gouverne, récompense et châtie. Il apparatt en songe. Il reçoit chez tui des privilégiés. Les opprimés lui portent plainte. Il fait droit à leurs requêtes et leur rend justice. On ne le trompe pas. Aucun coupable n'échappe à sa vindicte. Il bénit et exalte les hommes de blen. Il est toujours le même, à travers les temps, au-dessus des vicissitudes. Il n'a pas de pair, ni aucun semblable. Il est essentiellement distinct de la triple catégorio des êtres transcendants chenn k'i kcei, qu'il domine de très haut. Rien ne se fait, ni n'arrive, contre sa voionté. Donc, un théisme, qu'on peut appeler un monothéisme. Pas d'anges, pas de démons, La cour du Souverain d'en haut est formée par des Génies, Manes glorieux, ames de défunts illustres, admises à la ser-Tir pour un temps.

Sources. 春 秋 Tch'ouna-ts'iou, la Chronique de Confucius, avec ses développements. 左 傳 Tsouo-tchoan Bécits de Tsouo. 公 羊 傳 Koungyang-tchoan Bécits de Koungyang-kao, 震 樂 像 Kouleang-tchoan Bécits de Koungyang-kao, 震 樂 像 Kouleang-tchoan Bécits de Kouleang-tchoan Chronique de 是 嬰 Yen-ying. — 課 屬 策 Tchan-kouo-tch'an Luttes des Boyanmes. — 楚 辭 Tch'ou-ts'en de 宋 玉 Song-n et autres. Poèmes élégiaques. — 世 韶 Cheu-ki Mémoires Historiques de 司 馬 遷 Senma-ts'ien. — Le Tsouo-tchoan et le Cheu-ki citent nombre d'anciennes légendes, sans addition d'ancune preuve. Ces légendes sont admises par tous, sur la foi de ces deux importants ouvrages.

Ouvrages. — Les traductions du Teono-tehaan, par J. Legge, par S. Convreur S.I. — La traduction (incomplète) du Cheu-ki, par Ed. Chavannes, — L. Wieger S.I., Textes philosophiques, page & seq.

## Quatorzième Leçon.

Sommaire. — Décadence de la troislème dynastie. Huitlème au cinquième siècle.

II. Les Étres transcendants, Textes.

III. Les Manes, Textes.

La question de la survivance.

Il Voyons d'abord ce que la période de décadence des M Icheou, période féconde en textes, nous apprendra sur les Êtres transcendants, les Génies célestes et terrestres chemn et k'i.

Vers 773, un texte raconte que jadis, les chenn de deux seigneurs défauts de la maison 🔅 Pao, apparurent sous la forme de dragons. (Kouo-u.)

Vers 740 nous apprenons que le duc @ Yinn de A Lou bonorait d'un culte particulier un ancien sorcier de la principauté B Tcheng. (Tsouo-tchoan.)

En 662, un chenn descend à \$\frac{2}{8} \text{Sinn} \text{dans la principauté de \$\frac{1}{8} \text{Koai}, on no dit pas sous quelle forme, et y séjourne durant six mois. Ce texte est l'un des plus célàbres de toule la littérature chinoise, cent fois cité, et admis comme authentique par tous. Le chenn est un grand personnage antique, envoyé par le Clel, pour enquêter. Le seigneur de Koai, lequel gouvernais mal, prétend le gagnér par des offrandes, pour lui fermer la bouche more sinico. Les annalistes prédisent que cette tentative sera infructueuse. Les chenn apparaissent, disent-ils, ou pour bénir, ou pour mandire. On ne les achète pas. Ils examinent, puis agissent d'après ce qu'ils ont constate eux-mêmes, et d'après ce qu'ils ont appris du peuple. La principanté étant mal gouvernée, cette enquête sera certainement suivie d'un châtiment, quelque offrande que le seigneur de Koai fasse pour le prévenir. — En effet Koai fut détruit peu d'années après, en 655. (Tsouo-tchaan.)

En 662, olfusion à la mort de l'empergur 曾 Suan, arrivée en 782. Le comte de 1 Tou tua l'empereur d'un coup de fléche, à A Han, disent les Discours des Royaumes. Rapportée par divers auteurs anciens comme fait incontestable, cette légende a été supprimén par les historiens rationalistes modernes. La voici; En 785; l'empereur Suan résolut de mettre à mort le comte de Tou, qualque celui-ci ne fut coupable d'aucune faute. Le lettré 左 Tsouo, ami du comte, s'opposa à l'empereur. Il revint neuf fois à la charge. Enfin l'empereur lui dit avec colère: tu soutiens ton ami contre ton prince! - Tsouo dit: si mon prince avait raison, si mon ami avait tort, j'aiderais mon prince à tuer mon ami. Mais puisque mon ami a raison, mon prince ayant tort, je soutiens mon ami contre mon prince, flétracte ce que in viens de dire, dit l'empereur, et tu vivras; sinon, in mourras. - Trone répondit : no homme sage ne parle pas imprudemment pour s'attirer la mort, mais il ne parle pas non plus contre sa conscience pour conserver sa vie. Or j'al la preuve que c'est vous qui avez tort, et que le comte de Tou est innocent. - L'empereur fit mourir le comte de Tou. Son ami Tsouo se suicida. -Trois ans après, en 782, l'ampereur Suan fit le tour de l'empire, pour Inspecter les fiefs. Comme II chassait en forêt, en plein midi, le spectre du comte de Tou se

dressa tout à coup au bord du chemin, vêtu et coiffé de rouge, tenant à la main un arc et des fléches rouges. Il décocha un trait qui transperça le cour de l'empereur, et le fit tombér mort sur place. (Kono-u.)

En 641, par ordre du duc de 梁 Song, un officier est immolé au Génie de la rivière 雖 Soei, en vue d'obtenir sa protection contre les Barbares. Le général 子 頂, Treu-u proteste. Quand ils font leurs offrandes, dit-il, les bommes sont les maitres d'hôtel des Génies. Or les Génies, anciens bommes, ne sont pas authropophages. Aucun d'eux n'acceptera une offrande de chair humaine. (Tsouo-tehoan.)

En 632, plusieurs traités furent jurés entre les grands feudataires. Dans les formules de ces serments, le relève les phrases suivantes: « Quiconque ne tiendra pas sa promesse, que les ciairvoyants Génies, que ses Ancètres, le punissent, le fassent périr... C'est en votre présence, grands Chenn, que nous jurons, selon la droiture native de notre cœur, tel que le Clel nous l'a donné... Violer un serment, est toujours néfaste, Quiconque l'a fait, ne doit plus compter, ni sur les Chenn, ni sur les hommes. (Tsouo-tchoan.)

En 606, un texte célèbre raçonte que jadis, en 1986, « quand A U le Grand At fondre les neuf urnes de bronze, qui forent si longtemps comme le palladium de l'empire, il les orna des figures de tous les êtres singuilers des pays du sud, pour appréndre au peuple ce qu'étaient en réalité les choses qu'il prenaît pour 🙌 des mauvals coups des Génies. Le résultat fut que le peuple ne craignit plus tant les dryades et les ondins, des fleuves, des lacs, des montagnes et des forêts, Sachant qu'il y avait paix entre le haut et le bas, il put profiter des dons du Ciel. - Ce texte a besoin d'être explique. Sons U le Grand, les Chinois habitant encore au nord, commençaient à envaldr le midl. Ils y rencontrêrent bien des animaux inconnus et dangereux, l'élèphant, le rhinocères, des crocodiles, de grands serpents. Ils renconfrérent des ennemis mystérieux plus meuririers encare, pour ne offer que la malaria, la dysenterie, le cholèra, la redoutable fièvre des bois, Es attribuèrent ces manx sondains et terribles, à des lutins habitant les cavernes des montagnes, aux âmes errantes des arbres morts des grandes forêts, chenn malfaisants dans leur opinion erronée. U le Grand chercha à les tranquilliser, en leur montrant qu'il s'agissait, non de chenn hostiles, mais d'animana ou d'agents naturels contre lesquels on pourrait se défendre. - La phrase sur la paix entre le haut et le bas, est une allusion au texte sur les superstitions des Li et des Mico, que l'al cité jadis (page 11 E). - Le peuple put profiter des dons du Ciel, parce que, devenu moins timide, il usa s'aventurer dans les régions étrangères, pour les prendre. (Tsoug-tchogu.)

Vers 560, le roi 共 Koung de 禁 Ich'ou n'ayant pas eu de fils de sa reine, prie les chenn de son royaume de vouloir bien désigner celui des cinq fils que lui ont donnés ses concubines, qui devrait lul succeder. Après evoir fait une grande offrande aux Génies des monts et des fleuves, il leur dit: «Je vous prie de désigner celui qui devra devenir un jour, à ma place, le maître des Pairons du sol et des moissons de Ich'ou. ».. Ensuite, ayant présente aux Génies un bijou, il leur dit; «Calui de mes fils qui se prosternera sur ce bijou, le le tiendrai pour votre élu, et ne permettrai pas que qui que ce soit s'oppose à lui.». Cela dit, il cacha le bijou sous le dallage de la grande salle. Il fil ensuite appeler ses cinq fils. Ceux-ci saluérent leur père, en se prosternant, selon l'usage. Le plus jeune se prosterna

sur la dalle sous laquelle le bijou était caché. Son père le nomina prince héritler. Il dévint le roi 4 Ping. (Tsouo-tchoan.)

En 541, le marquis de 膏 Trinn malade, s'imagine qu'il est persècuté par les chenn de deux astérismes, anciens personnages qu'il croit lui être hostiles. Un conseiller lui explique, que les chenn des astérismes ont d'autres occupations, et que sa maladie est la suite naturelle de son inconduite. Un médecin cétèbre de 表 Trinn appelé en consultation, confirme le dire du conseiller. (Tsouo-tchoan.)

En 535, le même marquis de Tsinn uyant vu en rêve un ours janne, le fameux F E Tzeu-tch'an lui explique que cet ours est le chenn famélique de Es Kounn, le père de U le Grand. Le marquis avait négligé de continuer les offrandes, faites à ce personnage jusque là. On fit donc vite une offrande aux mêmes de Kounn, et le marquis guérit. (Tsouo-tchoan.)

En 533, lors d'une grande sécheresse, le marquis 

King de Te'i songe à offrir un sacrifice aux chenn du mont 

Ling et du jif Fleuve Jaune. Inutile de les prier, lui dit le conseiller 

Yen. Il est clair qu'ils n'y peuvent rien. La sécheresse a tué les arbres de l'un et séché le lit de l'autre. S'ils y avaient pu quelque chôse, cela ne serait pas arrivé. Réformez les abus de votre gouvernement, et le Ciel pleuvra. (Yen-cheu teh'ounn-ts'iou.) — Le vent et in pluie sont le monopole du Ciel, du Souverain d'en hant, dit le peuple chinois, encore de nos jours.

Vers l'an 500, le marquis de 濟 Ts'i faisant la guerre au duc de 宋 Song, son armée passa au pied du mont 崇 山 T'ai-chan, sans saluer le chenn de la montagne. Celui-ci apparut en souge au marquis, et le menaça de le chétier, s'it ne lut faisait pas faire des excuses. (Yen-cheu tch'ounn-ts'iou.)

En 417, les combes de 差 Ts'inn commencent à noyer de temps en temps quelqu'une de leurs filles dans le Fleuve Janne, pour la marier au lif 14 Génie du Fleuve, comme on disait, afin d'obtenir de lui l'accreissement de leur puissance. - On ne marialt pas que des princesses à ce chenn. La principanté de # Wei, limitrophe do 麦 Ts'inn, avalt appris de ce barbare veisin ce barbare usage. 對 Pao, dit de 西 四 Si-menn, gouverneur de la ville de 题 le, l'en délivra. Le peuple pleurait ses filles ainsi jetées au fleuve. Pao fit savoir aux notables, fauteurs de la coutume, qu'il honorerait de «a présence, par dévotion, la première noce de ce genre, à venir. Vite les notables en organisérent une. Quand le jour fut cenu, arrivé sur les lieux, Pao fit d'abord jeter à l'eau la sorcière qui dirigealt la cérémonle, afin qu'elle allat avertir le Génie du Fienve de la prochaîne arrivée de sa finncée. Puis il fit jeter à l'eau le premier notable, afin qu'il fit fonctions de paranymphe. Il aliait continuer par les autres organisateurs, sous prétexte de former le coriège nuptial, quand ceux-ci demandarent grace. Grace leur fut faite, fr comilition que l'usage d'offrir des filles au Génie du Fleuve, fût supprimé à dater de ce jour. Ce qui fut falt. (Cheu-ki.)

Vers 333, dans un discours au roi de **½** Tch'ou, se trouvent de nombreuses phrases comme celles-ci; contrister les Patrons du sol et des moissons... mettre en danger les Patrons du sol et des moissons, en provoquant une guerre, une Invasion... nourrir avec du sang les Patrons du sol et des moissons, c'est-â-dire Ieur faire des offrandes sangiantes. Etc. (Tchan-kouo-tch'ai.)

Il ressort, ce me semble, des textes cités cl-dessus, que jusqu'à la fin de la

dynastic El Tcheau, la notion primitive des êtres transcendants sa précise de plus en plus, et n'est modifiée en rien d'essentiel. Si la distinction des chenn et des k'i est souvent omise, si tous les êtres transcendants sont souvent nommés chenn, c'est uniquement pour rendre le discours plus concis, ou par exigence du rythme de la phrase, non pour couse d'aucun changement dans la théorie. Il est étair que les chann sont des défunts illustres et puissants. Ils béaissent et maudissent comme judis. Ils sont toujours révérés et redoutés. Mais il est évident aussi, que leurs mœurs deviennent sulgaires, que teur tenne est molas distinguée, qu'ils mangent plus ou se cachent moins de le faire que leurs anciens. Ils revêtent des formes auimales. Leur catégorie s'élargit, pour recevoir des êtres qui ressemblent singulièrement aux nâgu et aux preta indiens de la même époque.

III. Passons maintenant au cuite des Manes. Les textes de la traisième dynastie, nombreux et clairs, vant préciser ceux des périodes précédentes.

En 700, un conseiller dit un marquis de M Soni; «Le peuple est le pourvoyeur des Manes. Aussi les princes sages ont-ils tonjours veillé à ce que le peuple pui pourvoir aux besoins des Manes. Alors tous étaient contents, tout allait bien. Maintenant ves exactions sont cause que le peuple n'est plus à même de bien traiter les Manes. De la vient que tout va mai. (Tsono-telegan.)

En 689, comme il ullait se mettre en campagne, le roi 武 On de 養 Tch'ou se sent singulièrement èmu. Il le dit à sa femme, qui lui répond en soupirant: salors vous allez mourir. Après la prospérité, l'infortune; telle est la voie du Ciel. Ves ancêtres défunts doivent en savoir quelque chose. Ce sont eux, sans doute, qui vous préviennent par cette émotion. — Le roi partit, et mourui de syncope, laudis qu'il se reposait au pied d'un arbre. (Tsano-tchoan.)

Vars l'an 680, le marquis fii Hoan de F Ts's ût pour la première fois deux tablettes au même défunt. Jusque là la tablette, le médium d'évocation, avait été sprictement unique... Il le ût, dit l'Histoire, pour ne pas risquer de perdre les tablettes de ses aucètres, durant ses guerres. Il laissait les vraies tablettes dans leur temple, et emportait avec lui les fausses. Confucius le blâma énergiquement de cette innovation hérétique. Car si un double valait l'original comme efficacité, pourquoi ne pas multiplier les tablettes ad libitum,... ce qui de fait se ût plus tard. (Li-hi,)

Eu 678, aux funérallles du comte 读 Ou de 表 Tr'inn, pour la première fois, dit l'Histoire, on fit suivre le mort par des vivants, c'est-à-dire qu'on enterra avec le défant, des hommes destinés à le servir dans l'au-delà. Ceux qui suiviront le comte dans la mort, furent au nombre de soixante-six, dit le texte. — Une ancienne tradition, qui date des 读 Han, prétend qu'on clouait ce personnel de serviteurs et de servantes, sur deux rangs, aux parois du caveau funéraire, au milieu duquel était placé le cercueil (Cheu-ki.)

En 662, une princesse défunte est censée avoir appara en rêve à sonmari, pour ini dire qu'elle avait faim et demander des offrandes. (Tsouo-tchoan.)

En 649, le marquis 惠 Hoci de 晉 Tainn ayant supprimé les offrances du feu prince 中生 Chenn-cheng son frère, celui-ci apparalt à son auxien précepteur 秦 Hou-l'ou, en plain jour, avec tout l'attiruil des vivants, conduisant un char dans lequel il le fait monter. Il se plaint, menace, parfe de se faire servir par ceux de 秦 Tx'inn. Le précepteur lui représente que la cuisine de ces étrangers ne plaire pas à son goût. Ghenn-cheng transige... l'ai raconté plus baut au tong (page 107) toute cette histoire très instructive. (Tsaun-tchoun)

En 629, fuyant les harbares 我 Joung, le marquis de 衛 Wei s'établit à 窗丘 Ti-k'iou, qui avait été capitale de l'empereur 和 Siang de la première dynastie, vers 1943, donc treire siècles auparavant. Les mânes de cotte dynastie ruinée, ne recevaient plus d'affrandes, depuis bien longtemps. — Le marquis ayant fait les affrandes rituelles à son ancêtre 斯 叔 K'ang-chou, celui-ci lui apparut en songe, et lui dit que le famélique ex-empereur Siang, encore survivant, lui enlevait au fur et à mesure tout ce qu'on lui offrait. — Le marquis ordonna donc de faire cheque fois simultanément une offrande à l'empereur Siang, afin que sen ancêtre K'ang-chou pût jouir en paix de sa pitance. (Tsono-tohoan.)

En 611, le duc A Wenn de A Lou synni quelque peu déplacé sa capitale, et y ayant fait bâtir un nouveau patais, décida que l'ancien patais des ducs de Lou serait démoli, aussitôt après la mort de sa mère la dousirière qui l'habitait encore. Dès que cette décision out été publiée, de grands serpents, en nombre juste égal aux anciens ducs da Lou, sortirent du vieux patais et entrérent dans la nouvelle ville. On juges que c'étaient les Mânes des ancêtres, qui se transportaient dans le nouveau patais. (Tsoun-tekonn.)

En 604, prévoyant l'extinction prochaine de sa famille. 子文 Treu-wenn de 芸 Tch'ou gémit: «Si, comme on le prétend, les Mânes vivent tous d'anmônes, ceux de ma maison seront bientôt morts de faim, car personne ne leur donners rien. (Trouc-tchoan.)

En 589, le duc de 宋 Song étant mort, des hommes, des chevaux et des chars, furent enterrés avec lui. (Tsouo-tchoan.)

En 582, le fidèle 程 里 Tch'eng-ying se suicide, pour aller porter dans l'audelà, aux ancètres de la noble famille 道 Tchao, la boune nouveile de la restauration de cette famille, fruit de son décounement. (Cheu-ki. Voyez page 100.)

En 559, le marquis de Mi Wei ayant Indisposé ses officiers, est obligé de fair précipitamment, pour mettre sa vie en sûreté. Il envoie un Cérémoniaire avertir en son nom les tablettes de ses ancêtres, qu'il a dû s'bloigner pour un temps, mais sans qu'il y oût faute de sa part. — Ce qu'ayant appris, la marquise douairière dit: «Si les ancêtres n'existent plus, à quoi bon les avertir? S'ils existent encore, ils savent la vérité; alors à quoi bon leur mentir? Le marquis étant réellement coupable, aurait dû seulement faire dire aux Ancêtres qu'il alluit s'absenter, sans ajouter un mensonge. (Taoua-tehoan.)

En 535, un envoyé du roi de & Tch'ou chargé d'inviter le duc de M Lou, lui dit: «Si vous venez, le roi et tous ses ancêtres vous en sauront gré.» (Tsoustchoan)

En 535, texto capital. Dans le comté de Lo Teheng, le feu prince du sang 伯有 Pai-you avait apparu plusieurs fois pour annoucer que, tel jour, il tuerait telle personne; et les personnes ainsi désignées, étaient toutes mortes un jour fixé. Un autre prince du sang, alors ministre, le célèbre politique et philosophe 子達 Tzeu-tch'au, ayant réfléchi sur le cas, fit donner au fils de Pui-you de quoi faire d'aboudantes offrandes aux manes de son péré. Les apparitions et les

assassinats cosserent aussitot, - Questionné sur cette affaire, Tzeu-tch'an donna les explications sulvantes, admises jusqu'à nos jours par tous les philosophes chinois, comme l'expression de ce que l'on sait sur l'ame et la survivance. «L'homme a deux âmes. L'une matérielle 👰 p'ai, issue du sperme, est produite d'abord. L'autre aérienne at hounn, n'est produite qu'après la naissance, peu à peu, par condensation interne d'une partie de l'air respiré. Ceci explique pourquoi la vie animale precêde, pourquoi l'intelligence ne se développe qu'avec les années. -A la mort, l'âme matérielle suit le corps dans la tombe; l'âme aérienne subsiste libre. Les deux àmes survivent et agissent, à proportion de la vigueur physique et motale qu'elles ont acquise durant la vie, par l'alimentation et par l'étude Après la mort, leur préoccupation, à tontes deux, est de se procurer, par tous les moyens, le nécessaire pour l'entretien de leur vie spectrale, si on ne le teur offre pas. Quand une ame a des pourvoyenrs, elle ne falt ul bruit ni mat; mais si on l'affame, elle brigande, par nécessité. Le famille de Pai-you ayant élé ruinée, avait cessé les offrandes, ce qui réduisit l'ême de Pai-you à brigander pour survivre. Dés que son fils lui refit les offrandes rituelles, ses brigandages cessèrent, s (Tsoup-tchoun.) Cecl est clair, ja pause.

En 534, la nuit, dans les roseaux de la rivière in P'ou, l'aure du musicien favorl du tyran 🕏 Sinn (enzième siècle), jounit ses anciennes mélodies. Elle avait donc survéen plus de cinq siècles. Voici le texte: «Le marquis 蘇 Ling de 衛 Wei allant visiter le marquis 🥳 P'rng de 🊰 Tsinn, campa, la muit, près de la rivière P'ou. Vers minuit il entendit le son d'un luth. Ayant demandé à son entourage d'où venalt cette musique, tous dirent qu'ils n'entendalent rien. Alors le marquis ût appeler son mattre de musique ill Kuan et lui dit: l'entends un luth que les autres n'entendent pas. Ce doit être un koei transcendant qui loue. Écoutez pour moi et notez cet uir. - Maitre Kuan s'étant assis en position rituelle, écouta, entendit l'air et le nota. Le lendemain II dit au marquis: l'ai l'air, mais je ne le possede pas encore parfaitement: je vous prie de passer encore une muit ici, - Le marquis y ayant consenti, on campa encore cette unit au bord de la rivière Pou. Le lendemain malire Kuan dit au marquis; je possède l'air. Alors on reprit le chemin de Tsiun. - Le marquis P'ing de Tsiun donna un grand banquel au marquis Ling de Wei, sur une terrasse couverte par un pavillon. Quand ils furent tous les deux échauffés par le vin, le marquis Ling dit à son bôte: En venant ici, j'ai entendo un air nouvean; je demande la permission de vous le faire entendre... Bien volontiers, dit le marquis P'ing... Alors on fit asseoir le mattre de musique Kuan de Wei à côté du maître de musique 📸 K'oang de Trinn, qui lui prèla son luth. Au milieu du morceau, maltre K'oang posant sa main sur les cordes, arrêta sondain le jou et dit; Cessez! c'est la l'air d'un état détruit, c'est un air néfaste. Cessez! ou il nous arrivera maihenr. - D'où vient cet ulr? demanda le marquis P'ing. - Mattre R'oang dit: C'est mattre ME Yen qui compose jadis pour le tyran 🙊 Sinn cette musique de malheur. Quand l'empereur 🏗 Ou cut fait périr Sinn, maître Yen fuyant vers FEst, se uoya an passage de la rivière Pou. Cest certainement sur les rives de la Pou, que vous lui avez entendu jouer cet air. - Bahf dit le marquis P'ing; y ast-il d'antres airs nélastes? - Oni, dit maitre K'oang. Il y a celul par lequel Tempereur 黃 密 Hoang-ti évoquait les êtres transcendants. — Je venx l'entendre, dit le marquis. — Malgré lui, maître

K'oang prit son luth et le toucha. An premier accord, le ciel se couvrit de muages. Au second accord, une rafale de vent enleve le toiture du pavillon. Tous les assistants s'enfuirent épouvantés. Le marquis P'ing se cacha au fin fond de son palais. Son marquisat fut affligé d'une sécheresse telle, que la terre resta nue, sans trace de végétation, durant trois années entières. (Cheu-ki.)

En 532, après une victoire, le duc de & Lou immola des prisonniers au tertre de È Pouo. Un officier lui dit: Vos ancêtres ne furent pas anthropophages. Ils ne goûteront donc pas cette offrande. Elle ne vous procurers aucun bonheur. (Tsouotchoan.)

En 531, le roi de 楚 Tch'ou ayant éteint le marquisat de 祭 Ts'ai, sacriña le fils du dernier marquis, sur le mont 圖 Kang, à ses propres ancêtres. Un officier lui dit: Cette offrande ne peut pas être agréée; elle ne vous portera pas bonheur. (Tsouo-tchoan.)

Vers 500, un Sage rappelle au marquis de A Ta'i, que quand les Manes sont pourvus d'offrances par les vivants, tout va hien; que quand on les néglige, tout va mai, (Yen-treu tch'ounn-ts'iou.)

En 173, 夫 差 Fou-tch'a roi de 吳 Ou, vaincu et ruiné pour avoir agi contre l'avis de tous ses officiers, se suicide. Avant de mourir, il dit: Si les morts sont dépourvus de commissance, alors bien, tout est dit. Mais s'ils sont doués de commissance, hélas! quelle figure ferai-je quand je reverrai mes officiers dans l'au-delà?!s (Kouc-u.)— À ne doute pas de l'intelligence des morts qui survivent. C'est le dilémme, la figure de rhétorique, dont l'al parlé plus haut (page 111).

Vers l'an 300, une reine veuve de # Tr'inn étant tombée malade, ordonne que, si elle vient à mourir, son amant soit enterré avec elle. Fort ennuyé de cet houneur, l'amant lui fait tenir, par un tiers, le discours snivant : «Ou les défunts sont donés de connaissance, ou ils en sont dépourvus. S'ils sont dépourvus de con-maissance, à quoi vous servira que votre amant soit enterré avec vous? S'ils sont donés de connaissance, le feu roi votre mari doit être déjà bien assez furieux de votre libertinage; ne vous hasardez pas à mener votre amant en sa présence. ... La reine trouva le raisonnement bon et se désista. (Tchan-kono-teh'ai.) — Autre exemple du difemme.

Vers 295, après que le poète fit fit K'in-yuan ent mis fin à ses jours en se noyant, en rappela ainsi son ame: «O ame reviens! O ame reviens!.. Ne l'égare, ni à l'Est, ni à l'Ouest, ni au Sud, ni au Nord. A l'Est s'étend l'océan, à l'Ouest c'est le désert. Le Sud est brutant, le Nord est glacé, « Etc. (Toh'ou-ts'eu.)

Ces deux derniers textés out été ajoutés pour clore la série (cf. page 111).

Je pense que ces citations prouvent surabondamment que, à l'époque où nons summes arrivés, vers l'an 500 en chiffres ronds, les notions animistes chinoises sont essentiellement les mêmes que sous les dynasties precédentes. Même la théorie du dédoublement, désormais neltement formulée, ne teur porte aucune atteinte grave, l'ame sérienne étant scule la vraie âme. Mais les Mânes, que les Chinois n'ont d'all-leurs jamais conçus comme de vrais esprats, deviennent de plus en plus matériels, valgaires, grossiers. Leur état de mendicité est affirme souvent, de plus en plus crument, et n'est jamais contredit. Tzeu-tch'an i page 118) nous a livré la croyance des intellectuels vers l'an 500, à savoir que la survie de l'âme est temporaire et

dépendante de sa sustentation. Jui dit, en son temps, que pour les Anciens, tes morts étaient les dépendants (page 54 I). Nous savons maintenant dans quel sens.

## Question de la survivance.

Le moment est venu, avant de clore la période antique, de résondre le doute angoissant auquel J'al fait allusion jadis (page 99 A). C'est en vue de cette solution nécessaire, que j'ai cité, avec grand soin et au grand complet, tous les textes relatifs aux Manes que l'antiquité nous a légués. Il ressort de ces textes, avec évidence, que les anciens Chinois crurent à la survivance de l'Ame des hommes de marque, de ceux qui avaient été charnus au physique et instruits au moral; ceci est certain, indubitable. Ces Manes censes avoir quelque dignité dans l'au-delà, vivalent des offrandes de leurs descendants et du gouvernement. On les appelait A si koei-chenn, cenx d'entre les koei qui étaient devenus chenn ; il y avait donc des koei qui ne devenaient pas chenn. On les appetait aussi 🎒 🗐 chennming, ceux d'entre les chean qui étalent intelligents; il y avait donc des chean qui avaient cessé d'être intelligents. Que devenuient les ames de tous les manants, de tous ceux qui n'avaient été ni charmus ni savants? survivaient-elles? et combien de temps?... Que devenaient, à la longue, les ames des aristocrates privées d'offrances? survivalent-elles toujours?.. A ces questions, aucun texte ancien ne répond franchement dans le sons de l'affirmative; et l'ensemble des textes crée une prosomption négative très forte. Relisez et pesez les textes cités. Je ne puis les reprendre. l'appelle seulement l'attention sur les deux faits suivants, lesquels me paraissent, à eux seuls, résondre la question.

Premièrement, les Manes les mieux nourris et les plus éduqués, étalent sans aucan doute les ames des empereurs défunts, censées alier tenir compagnie au Souverain d'en haut. C'étaient la certainement les Manes les plus qualifles pour survivre tonjours... Crut-on qu'ils survivraient toujours?.. Nullement! - Outre le fondateur de la dynastie, cefui que le Ciel avait privilégie d'une manière spéciale, ceini qu'on croyait être Fils du Ciel plus que les nutres, la même dynastie régrant, six tablettes seulement étalent conservées dans le temple et recevaient des offrances régulières (page 90 ). La reptième tablette ailait, au fur et à mesure, au dépôt; et son titulaire était soumis à un régime d'abstinence; une offrande tous les cinq ans! - Que conclure de cette manière d'agir de la première famille de la nation, sinon qu'elle pensait que, à la septième génération, le défunt était certainement débilité au point de ne pouvoir plus rien pour ses descendants; alors pourquoi lui faire encore des offrandes frèquentes?.. B'un autre côté, comme il survivait cependant peut-être encore, engourdi, inerte, il eut été tout de même impie de le condamner formellement à la seconde mort par inanition. De là l'offrande de tous les cinq aus; une aumône faite dans le doute, à tout hasard, pour n'avoir pas à se reprocher peut-être un meurtre. - Et, après la chute de chaque dynastie, celui qui la fomia ladis et qui avait en sa tablette au temple durant toute sa durée, disgracié maintenant par le Souverain d'en haut, avait le meme sort. La dynastie nouvelle logasit sa inhiette dans un dépôt encore plus écarté, celui des souverains des dynasties ruinées, auxquels on faisait une offrande en cus de calamité publique, dans la crainte vague que quelqu'un de ces anciens personages, encore survivant et naturellement hostile à ceux qui renversérent sa maison, n'en fût la cause. — Ancun anteur, ancun commentateur ancien, n'a osé dire ouvertement et brutalement que, à la longue, toute âme se dissipe. C'ent été trop dur, et surtout trop gros de conséquences sociales, comme Confucius nous l'expliquera bientôt. Cependant, mis au pied du mur. 新 Tcheng-neue le meilleur commentateur du Rituel des Tcheou, a dit des je tubieites remisées: «l'état des Ancêtres dont la tablette est remisée, est à l'état des Ancêtres dont la tablette est dans le temple, comme l'état de sommeil est à l'état de veille.»... et une autre fois, plus clairement encore; « 社 之 為 吉, 其 神 凡 遠 抗 康 去 les tablettes remisées, sont celles dont les chenn s'en sont allés au loin et sont partis.».. Euphémisme pour dire qu'ils ont cessé d'exister, et qu'on a remisé des morceaux de hois désormais sans valeur.

Deuxièmement, que devenaient les ames des méchants, des criminels?.. A cette question, l'antiquité ne donne sueune répouse. Aucun, absolument aucun texte chinois ancien, no parle de pelaes, d'une expiation après la mort. - C'est que, disent certains auteurs non-chinais, dans les textes parvenus jusqu'à nons, il n'y avait pas lieu de tralter ce sujet. - Je récuse cette échappatoire. Il y ent lieu de traiter le sujoli - Dans les textes des Ammles parvanus jusqu'à nous, il est souvent et abondamment parié des crimes de deux abominables tyrans, A Kie et # Sinn. Il est parle ex professo, très au long et avec complaisance, du châtiment que le Get leur infligea en les détrénant. Cétait le lieu, ou jamnis, de faire quelque allusion à un châtiment supplémentaire dans l'au-delà, de ces deux hommes détestés et maudits, si une croyance pareille avait existé. Or, pas un mot! Silence absoint - Durant près de deux mille ans, aucune alfusion à des châtiments d'ontre-tombe pour les méchants; aucune allusion à un habitat spécial des méchants dans l'au-delà... Il manque là, dans le système chinois, dans l'hypothèse de la survivance de toutes les âmes, un point si essentiel, que ce déficit n'auralt pas pu leur échapper, aurait été certainement relevé dans des discussions. Il ne manque rien du tout, au contraire, et le système est complet, si on admet l'hypothèse, que je crois vraie, de la croyance des anciens Uninois à l'extinction immêdiate des méchants, à la survivance temporaire des bons. Ils croyaient, je pense, que tous les & koci vulgaires (les criminels étant tons de ce nombre), s'étalgnaient tout de suite; que les 92 in koer-chenn distingués. l'aristocratie des Ménes (tous les bons étant compris dans ce nombre), survivaient tant que la charité des vivants leur faisait des offrandes, ou tant qu'ils arrivaient à se procurer le vivre par leur industrie; survivance temporaire que terminait enfin l'insuition, la seconde mort. - Appliquez cette théorie aux textes de la période antique, et vous verrez qu'elle les résout tons, ce dont aucune autre théorie n'est capable. Les philosophes chinois du moyen-age et des temps modernes, la formulent d'alNeurs sans vergagne et la développent avec luxe. L'extinction immédiate est la sanction du mai; la survie à temps est la sauction du bien. Donc pas d'enfer; et, en fait de paradis, l'hospitalité du Souverain d'en hant pour ceux qui sont de sa cour, tant qu'ils an soul. - Et il se trouve, de la sorie, que la croyance officielle des Chinois, vers 500 avant J.-C., fot la même, à très peu près, que celle des Hindons à la même époque.

J'ai dii, la croyance officielle; celle des intellectuels qui théorisaient. Et le peuple qui ne théorise pas? Quelle fut la croyance populaire chinoise, dans l'antiquité? — Aucun texte ne nous le dit positivement. Mais la mentalité populaire des derniers siècles avant l'ère chrétienne, laquelle nous est mieux connue, et qui paruit bien avoir été la continuation de la mentalité ancienne, fut que tont mort survivait d'abord comme A koei avide d'offrandes, volant si on ne lui donnaît pas. Quant à la durée de cette survivance, le peuple dont le souci chronologique ne dépasse guéra l'époque de grand-papa, ne s'en préoccupa point, fit chaque année les offrandes communes au cimetière familial, et dormit tranquille sur ce devoir accompli. Le rit était fait. Les morts avaient ce qui leur revénaît. A eux de savoir «lis existaient ou non.

Notes. — Voyez, pour la doctrine indicane contemporaine, P. Oltramare, La théosophie brahmanique, 1907... et I.. Wieger S.J. Buddhisme Chinois, 1912. Tome I. Introduction, pages 28 à 32, 36 et 37, qui résument les travanz des Indianologues sur la question.

Sources. - Tous les livres cités à la liu de la Leçon précédente. Plus 🔯 🏗 Li-ki, le Mémorial des Rits.

Onvrages. — Cités à la fin de la Leçon précédente. Ajoutez L. Wieger S.J. Textès philosophiques, page 103 seq... et Textes historiques, aux dotes des textes.



Vase rituel antique



Quinzième Lecon.

Sommaire. — Confucius. A. Historique. — B. L'Être suprême. — C. Les Étres transcendants. — D. Les Mênes. — E. La divination. — F. Éthique et politique. — G. La voie moyenne. — H. La piète filiale. — I. — jenn, l'altruisme confuciiste, da l'esprit, non du cœur. — J. Le Sage. — K. Le peuple. — L. Conclusion.

A. Confucius, proprement II. A F K'oung-fontzeu, Mattre K'oung, naquit en 551 et mourut en 479 avant J.-C.. Originalre du marquisat de Lou (province actuelle du III A Chan-tong), il fut fils d'un officier militaire obscur, qui le laissa orphelin à trois aus. Tout ce qu'on sait de son enfance, c'est qu'il raffolait des cérémonies et excellait dans les rits. Marié à dix-neuf aus, il devint avec le temps intendant des greniers, puis des pacages, du marquis de Lou. Il avait cinquante aus, quand, en 501, il fut promu préfet. En 500 il devint Grand Juge, et en 497 vice-ministre du marquisat. Dans ces diverses fonctions, il se montra étroit, raide, cassant. Trouvant le marquis de Lou trop peu déférant et trop peu souple. Il le quitta brusquement, et se mit à error, colporteur du politique à la disposition du plus offrant, à travers les principautés féodales pratiquement indépendantes, qui composaient alors l'empire des M Tcheou, préchant partout le retour aux mœura autiques, parfois éconié pour un temps, plus souvent éconduit sur le champ, l'acrimonte de son carontère servant mai ses intérêts. — En 484, après treize années de vie errante, âgé de 67 ans, il revint à Lou, mais ne rentra pas

au service du marquis. L'emptre était caduc, les princes se moquaient des princispes du gouvernement autique, les cits et la musique dégénéralent, les Odés et les Annales étalent oubliées, Confucius chercha à rajounir toutes ces vieilles choses, à réformer son temps en le ramenant de dix-huit siècles en arrière. A cette fin, il tria les Rits, il fit une sélection des Annales et un choix des Odes, il commenta le traité des Mutations. C'est pour l'usage de ses élèves, que Confucius compila ces choix de textes, ces anthologies. Or, par suite de la destruction des anciennes archives en l'an 213 avant J.-C., il est arrivé que ces manuels scolaires, en somme moins de deux cents pages in-8º de textes, sont à peu prés tont ce qui nous reste de la Chine antique. Ces petits livres ont fait la grande réputation de l'homme. -Confucius tint école privée jusqu'à la fin de sa vie. Il enseigna successivement, dit la tradition, environ trois mille élèves, dont soixante-douze qui le satisfirent plus particulièrement, sont appelés ses disciples. - Avec l'age et les mécomptes, car il n'agrée jamais à ses contemporains, qui ne virent en lui qu'un censeur, moyose et rirent de ses utopies; avec l'age, dis-je, et les mécomptes, son caractère affa s'aigrissant et il devint superstitions. Il regretta de n'avoir pas cultivé plus tôt et davantage l'art divinatoire. Des chasseurs ayant tué un animal extraordinaire, il en conclut que le Ciel l'avertissait de sa mort prochaine et de la faillite future de son œuvre. Il consacra ses dernières années à la rédaction de sa Chronique du marquisat de Lou, ouvrage dans lequel il créa cet art des réficences calculées, des travestissements délibérés, des emphémismes frompeurs; art manyais dont les Lettrés chinois ont depuis lors tant usé et abusé. - En 479, Confucius annonça que le mont sacré allait s'écrouler, que la maîtresse poutre allait se briser, que le Sage allait disparattre. Ses dernières paroles furent; «Puisqu'aucun princede ce temps n'a assez d'esprit pour me comprendre, autant vaut que je meure, car mes plans n'aboutiront pas. ».. Il s'alita, ne parla pius, et s'éteignit le septième jour, à l'âge de 73 ans. Ses disciples l'ensevelirent au nord de la ville de ill 🛕 K'in-fou, alors capitale de Lou. Sa tombe existe encore, invioles. - Le fils unique de Confucius. fi ff Pai-u, était mort avant son père, laissant un fils nommè 版 Ki, lequel contribuera beaucoup à propager les idées de son aïeul. — Retournés dans leurs patries réspectives, les disciples de Confucius tinrent école privée, chacun pour sol, à l'instar de jour Mattre. Ils furent généralement aussi mal vus de feurs contemporains, que lui l'avait été.

Confucius a affirmé solemellement, qu'il n'était pas l'anteur de ce qu'il enseignait; que c'était l'enseignement des Anciens. En cela, il dit vrai, pour le fond. Membre de la corporation des la Jou, afficier d'administration dans une principauté de la troislème dynastie, il pratiqua d'abord, puis enseigna les principes traditionnels de sa corporation. La mission qu'il crut avoir, qu'il se donna, fut de préserver ces principes traditionnels de touts corruption, et aussi de tout progrès. Il restaura, propagea et transmit à la postérité la la docirine des Jou, comme les Chinois l'ont appelée, à tous les ages. Il ne faudrait donc pas parier de Confucisme, al de Confucistes. Pas plus que leur Mattre, les disciples ne fondérent une école. Ils préchérent le retour à l'antique, et pronérent, comme moyen de ce retour, les règles frustes que f'exposeral plus has. En debors de cela, chacun pensa et fit ce qu'il voulut. Aussi fraternisèrent-lis, durant plusieurs siècles, avec des hommes que les Jou modernes ont depuis anathématisés. Nous verrous, au cours

de ce volume, la séparation graduelle de cette secte conservatrice hargneuse, d'avec les écoles progressistes ou povatrices. Les Jou reculérent d'un pas, chaque fois que d'autres firent un pas en avant. — Disons encore les, par anticipation, qu'il arriva un peu à Confucius, ce qui arriva au Buddha en plein. La doctrine qu'on lui attribue de nos jours, n'est plus la sienne, en bien des points. S'il savait tout ce que ses modernes admirateurs font passer sous le couvert de son nom, il s'étonnerait sans donte et se fâcherait peut-être.

Confucius paraît n'avoir écrit que sa Chronique, et les appendices aux Mutations que la tradition lui attribue, la paternité étant douteuse dans ce dernier cas. Nous ne connaissons ses propos et ses aphorismes moraux et politiques, que médiatement par ses disciples, et sommes réduits à les accepter tels que ceux-ci nous les ont transmis, sous cette rubrique tant de fois répétée F El le Mattre dit... A-t-il vraiment dit ces choses? et les a-t-il dites comme ils les rapportent, fond, ton et nuance? questions à tout jamais insolubles, tous les éléments de critique manquant. Nous jug rons donc le Confucius des disciples, laissant à son Créateur le soin de juger l'homme tel qu'il fut en rénfité.

Procédant avec le même ordre que dans les Leçons précédentes, je vais exposer d'abord les lidées de Confucius sur l'Être suprême, sur les Êtres transcendants, sur les Mânes. A priori, ces idées doivent cadrer avec les idées des Anciens, conservées dans les textes des Annales et des Odes que j'ai cités plus hant. Car c'est Confucius, ne l'oublions pas, qui choisit ces textes, un à un, dans la masse des documents alors existants, pour servir de fond aux études de ses disciples. Il les ill donc siens. — l'exposeral ensuite l'éthique et la politique du Mattre, d'après ses disciples.

-4-4-

B. D'abord l'Étre suprème. — Confucius dit: Au tertre de la banlieue, on venère le Ciel; dans le temple, on honore les Ancêtres. L'ancêtre associé à l'offrande falte au Ciel (page 43 E), n'est qu'un accessoire.

Seul le Ciel est vraiment grand. On ne trompe pas le Ciel. Celui qui aura offensé le Ciel, se trouvers sans recours.

Ayant été blâmé d'avoir visité une femme de mœurs légères, Confucius proteste en ces termes: Si f'ai mai agi, que le Ciel me rejette! que le Ciel me rejette!

Quand Confucius entenfialt un éclat de tonnerre on le bruit d'un grand vent, it se composait aussitôt, pour témoigner sa révérence au Ciel Irrité.

Je ne me plains pas du Ciel, dit-il: je n'en veux à aucun homme. Je m'en remets de tout au Ciel, qui me connaît à fond. — Le Sage ne se plaint pas du Ciel, et n'en veut pas aux hommes. Il attend tranquille, que l'intention du Ciel se manifeste. — Le Sage cherche à savoir la volonté du Ciel; le sot ne se sourie pas de la connaître. Qui ne connaît pas la volonté du Ciel, manque de ce qui fait précisément le Sage. — Vouloir absolument que ceux qu'on alme vivent, désirer absolument que ceux qu'on hait meurent, c'est empièter sur le domaine du Ciel, seul maître de la vie et de la mort. — Qu'il réassil ou qu'il ne réussit pas, Confuclus disait tonjours « c'est la volonté du Ciel ».

Confucius dit: C'est le Ciel qui m'a donné ma mission; un homme ne peut rien contre mol. — Si la doctrine que l'enseigne se propage, c'est que le Ciel l'aura voulu; si elle s'éteint, c'est que le Clel l'aura voulu. Aucua homme ne la ruinera. Car que peut un homme contre la volonté du Clel? — Si le Clel avait voulu la ruine de cette doctrine. Il ne m'aurait pas confié ce legs de l'empereur **X** Wenn (page 39 A). Puisque, ne voulant pas sa ruine, il m'en a fait le dépositaire, personne ne pourra rien contre moi.

Le disciple 伯 牛 Pai-niou étant tembé malade: Il mourra, dit Confucius; c'est la volunté du Ciel. — Quand son disciple de prédification 預 回 Yen-hoei fut mort tout jeune, le Mattre gémit : Hélas! le Ciel m'accable! le Ciel m'accable!

Confucius dit: Quiconque vent connaître les hommes, doit connaître d'abord le Ciel, lequel a douné aux hommes leur nature et sa loi. — Il ne pariait qu'à ses intimes, aux disciples ayant sa conflance, de la nature humaine et du gouvernement des hommes par le Ciel (ces sujets profonds pouvant être unit compris par des commençants ou par des esprits vulgaires). — Il disaît: Le Ciel auteur de tous les êtres, les traite selon la tournure qu'ils prennent. Il soutient ceux qui se dressent, et abai coux qui penchent.

Confucius dit: Produire sans agir, voltà la méthode du Ciel. — Le Ciel agit sans rien dire. Il dirige la succession régulière des saisons, donnant ainsi la vie à tous les êtres, sans prononcer une seule parole. — Par leur concours, le ciel et la terre ont produit tous les êtres. Tous naquirent après le ciel et la terre, (c'est-à-dire par l'action combinée du ciel et de la terre).

Confucius dit: Qu'un homme naisse parfait, le Ciel pout le faire, et il le fait pour les grands Sages, mais par exception. Se faire parfait, petit à petit, par l'étude et l'affort, c'est au pouvoir de l'homme, et c'est la voie commune.

Le gouvernement, dit Confucius, a sa racine au ciel. Le Sage qui l'exerce, fuit le tiers avec le ciel et la terre. Il agit aussi de concert avec les Mânes glorieux (patrons actuels de la dynastie, lesquels désirent sa prospérité, pour cause). Sa personnalité doit s'effacer le plus possible, pour laisser agir le ciel et la terre. — Le Fils du Ciel fuit le tiers avec le ciel et la terre, les aidant à faire du bien à tous les êtres. — Le Fils du Ciel est le dépositaire du mandat du Ciel.

Les rits, dit Confucius, viennent du Ciel. Par eux, les anciens souverains ont réalisé les intentions du Ciel sur l'humanité, et rectifié les penchants naturels des hommes. Ceux qui s'en affranchissent, périssent; ceux qui les observent bien, prospérent.

- direction

Ci. Passons aux Étres transcendants. — Confucius dit: L'alternance des deux modalités physiques of yinn et [I] yang, règression et progression, constitue la voie de la nature, le cours normal des choses. Quand un phénomène ne peut pasetre expliqué par les deux modalités naturelles. Il doit être considéré comme transcendant et attribué à l'action d'un Gènie. Des Génies vient ce qu'il y a de mystérieux dans le monde. — Oh! combien l'action des Manes devenus Génies est puissante! On ne les voit pas, on ne les entend pas, mais ils vaisinent aven les vivants, ils ne les quittent pas. C'est pour eux que les hommes se parifient, se costument, font les cérémonies et les offrandes rituelles. Ils sont partout, en hunt, à droite et à gauche. Les Odes disent : «La présence des Génies est imperceptible unis réelle; quoique invisibles, ils sont présents.»

En conversation, Confucius ávilait quatre sujets: les phénomènes extraordinatres, les violènces arbitraires, les soulévements révolutionnaires, les apparitions des Gónies. — Car. disent les Commentateurs, comme ces choses s'écartent des lois ordinaires, il n'en découle que pen on pas d'enseignements pratiques. Ce sont de plus des sujets obscurs, difficiles à vérifier.

Confucius dit: «La première dynastie adors la volonté du Ciel, servit les Mânes, et honora les Génies en se tenant à distance respectueuse. La deuxième dynastie excéda, outrepassant les rits dans le service des Mânes. La troisième dynastie remit les choses en place. Celui-là est vralment sage, qui remplit bien tous ses devoirs de citoyen, et honore les Mânes glorieux à distance respectueuse.». Ceci est à noter. Confucius, et après lui tous les Jou, proscrivent la piété tendre. Les Lettrés la reprochent au Christianisme. Le culte doit se borner, d'après eux, au rit accompil exactement, avec un froid respect. Tout sentiment plus chaud causerait, d'après eux, des aberrations et des innovations.

Quand Confucius faisait des offrandes aux Génies, il était aussi pénétré de respect, que si les Génies eussent été réellement présents... Ils ne l'étaient donc pas, ou du moins pas cortainement, même su moment de l'offrancie... Respect froid, comme je vions de dire. — Ce texte très clair a été ressassé par les auteurs de tous les ages.

Confucius étant tombé maiade, un disciple lui proposa de prier, pour son rétablissement, les Génies du haut et du bas, du ciel et de la terre. Le Maître répondit, à quoi bon? ma vie est une prière. — C'est-à-dire, d'après tous les Commentateurs; un prière date de loin, de toujours. Les Génies me connaissent. Ils savent à quel but j'ai consacré ma vie. Ils savent que maintenant je suis maiade. S'ils désirent que mon entreprise réussisse, ils me guériront, saus que je le leur demande. Sinon, inutile que je vive plus longtemps,

Confucius vit souvent en songe le fameux H Tan duc de El Tcheou, l'anteur des lois et des rits de la troisième dynastie, que nous commissons. Il paraît qu'il le considéra comme son Génie familier, comme le patron de son œuvre de restauration. Aussi, quand ces apparitions cessèrent. Confucius jugea que sa carrière touchait à son terme.

Chaque année, au jour où l'on faiszit la cérémonie d'expulser les influx malins et les contages morbides (page 101 G), Confucius se tenaît en grand costume sur le perron de se maison, pour empêcher qu'ou ne fit peur à ses pénates.

Flatter les génies domestiques, vajoler le génie de l'âtre, ne seri de rien à l'homme qui pêche contre le Ciel, dit Confucius.

--

D. Passons aux propos de Confucius relatifs aux Mânes. — l'abord un texte, dont nous avons deux versions identiques pour le fond, s'éclaircissant l'une l'autre par les variantes de leurs termes. — Expliquent la composition de l'homme au disciple 👺 🏗 Teai-neue, Confucius dit: «L'homme est composé de deux parties; l'une dant la substance est acrienne, l'autre dont la substance est spermatique. Rénair ces deux parties separées; reconstituer moralement le défaut, pour un moment, par les offrandes; vollà la grande chose. Tout homme meuri. Le cadavre et l'âme inférieure voul en torre et s'y décomposent. L'âme aérienne monte et de-

vient glorieuse s'il y a lieu. — Gomparez ceci avec l'explication de la survivance par 子達 Tzeu-tch'an, que j'ai dannée précèdemment (page 118). Tzeu-tch'an fut un contemporain de Confucius, un peu plus agé que lui. Confucius pleura amérement sa mort, ce qui suppose qu'il était avec lui en parfaite communauté de sentiments. En tout cas la texte que je viens de citer, prouve que, sur l'âme double, leur opinion à tous deux fut la même. — A noter que, dans ce texte, le caractère employé pour qualifier la substance de l'âme supérieure aérienne, a k'i, signifie étymologiquement la vapeur qui s'exhale du riz bouilii chaud. Donc une matière, très tênue, mais matérielle. L'âme inférieure spermatique, est plus grossière, naturellement. J'ai dit et je répête, que les Chinois ne connurent pas la substance spirituelle, dans l'acception chrétienne du mot. C'est pourquoi, dans tout cet ouvrage, je me suis interdit absolument l'emploi du terme esprit.

Voici un nutre texte important, dont nons avons aussi deux variantes qui se complètent. — «Le disciple F R Tzeu-koung demanda à Confucius: Les morts sont-ils donés de connaissance, ou en sont-ils dépourvus?.. Confucius répondit: Si je dis qu'ils sont doués de connaissance, des fils pieux se suicideront pour aller retrauver leurs parents défants. Si je dis qu'ils sont dépourvus de connaissance, des fils impies ne se donneront plus la peine d'enseveiir convenablement leurs parents morts. Laissons donc la chose sans la décider. D'ailleurs, rien ne presse. Après ta mort, tu sauras ce qui en est. » — Tous les Commentateurs disent, et je pense avec eux, que Confucius répondit ainsi par prudence, non par ignorance. Il parlageait, sur l'état des défunts, la conviction alors commune, survivance provisoire, puis extinction à une date inconnue. Il tenait donc à ce que les funérailles des morts récents fussent bien faites, feur survivance étant presque certaine; il tenait à ce que les morts anciens ne fussent pas privés d'offrandes, dans l'hypothèse qu'ils n'étaient peut-être pas encore éteints.

Confucius dit: Quand un homme est mort, on monte sur le toit et on l'appelle ainsi: Allû I un tel, reviens I.. On le rappelle du ciel, on l'ensevelit en terre. Le corps et l'âme inférieure descendent. L'âme supérieure est en haut.

En 515, un père ayant perdu son fils durant un voyage, ensevelit son corps, puis invîte son âme à revenir avec lui à la maison. Debout devant la tombe, il cria: « Que les os et la chair soient ensevelis en terre, c'est leur destinée. Mais l'ûme aérienne va où elle veut, va où elle veut. » — C'est-à-dire: « ò âme de mon fils, reviens avec moi, puisque tu le peux. » — Confucius loua grandement ce père. Il trouva donc son opinion sur l'âme aérienne irréprochable.

Confucius disait: « Ceux qui ont inventé la glorieuse vaisselle, entendaient hien le véritable sens du culte des défunts. Ils firent cette vaisselle telle, qu'elle n'eût pas pu servir aux vivants. Si on avait servi les morts dans la même valsselle que les vivants, des sots se seralent figuré les morts comme semblables cux vivants, et auraient fini par leur immoler aussi des hommes pour leur servir de domestiques (ce qui servir réellement, vayez page 118). On appelle cette vaisselle spéciale, la vaisselle glorieuse, parce qu'elle ne sort qu'aux chenn giorieux. Il faut en dire autant des ustensiles des défauts, du char d'argile, des poupées de paille. »... Confucius connut et approuva tous ces objets. Il réprouva sculement les poupées de bois, parce qu'elles avaient, à son avis, donné l'idée d'immoler de véritables hommes, par leur trop parfaite ressemblance.

Confucius dit: «Traiter les morts en morts, comme s'ils avaient cessó d'être, ne plus s'en occuper, les oublier, ce serait inhumain. Mais les traiter en vivants, ce serait déraisonnable, car ils ne sont plus comme les vivants. On leur fait donc des offrandes de comestibles, mais dans des vases de forme inusitée, obsolète. On appelle ces vases la vaisselle plorieuse, parce qu'elle est spéciale aux chenn glorieux. «

Confacius dit: « A l'origine des rits, on faisait pour les Manes ce qu'ou pouvait. On leur préparait des uliments et des hoissons. Quand ils étaient servis, on les avertissait, en frappant avec une baguette sur un pot de terre... Plus tard les anciens empereurs ayant civilisé le peuple et lui ayant procuré le blén-être, on fut à même de mieux servir les Mânes glorieux et le Souverain d'en haut. (Suit le détail des offrandes.) La musique appelle d'en baut les Génies et les Ancêtres. Les offrandes assurent le secours du Ciel, réjouissent les deux âmes des défunts et les unissent aux vivants. Dans les formules soigneusement élaborées qui accompagnent ces rits, les paroles prononcées au nom des vivants, expriment la piété filiale; celles prononcées au nom des morts, expriment leur bienveillance. »

U le Grand, si sobre pour lui-même, était extrêmement libéral quand il faisait des officandes aux Manes, dit Confucius.

Chaque particulier, chaque famille, doit faire des offrandes aux siens, non à d'autres. Confucius dit: «Si quelqu'un fait des offrandes à un défunt qui ne lui est rien, il le fait évidemment pour obtenir une faveur à laquelle il n'a pas droit; captation de bienveillance répréhensible.»

\*Tol qui ne sais pas servir les vivants comme il fant, pourquoi l'apprendrais-jé à servir les morts? Toi qui n'entends rien à la vie, pourquoi te parlerais-je de la mort? dit Confucius à \$\overline{F}\_{6}^{\overline{F}}\$. Treu-lou, lequel ne méritait pas, pour lors, d'en apprendre davantage.

«Au printemps et en automne, dit Confucius, les Anciens ornalent le temple de leurs Ancètres. Ils exposalent les ustensiles dont ils s'étalent servis, et les habits qu'ils avaicut portés, afin de se les rappeler d'une manière plus vivante. Ils leur offraient les mets et les fruits de la saison, «

« Continuer les Ancêtres, faire les mêmes rits et la même musique qu'ils firent de leur vivant, vénérer ce qu'ils vénérèrent, almer ce qu'ils aimérent, les servir après leur mort comme on les servait durant leur vie, les servir disparus comme s'ils existalent encore, vollà la plété filiale parfaile», dit Confucius.

Trois mois après le mariege, la jenue femme était présentée aux Ancêtres dans leur temple, avec cette formule sanc telle est venue ébez nons, pour être épouse». Au jour désigné par les sorts, elle faisait son offrande devant les tablettes, et comptait depuis lors comme membre de la famille de son mari. — Si elle était morte avant cette présentation et cette offrande, quoiqu'elle eût cohabité avec son mari, elle n'eût pas été considérée comme épouse, et son cadavre aurait été rendu à ses parents... dit Confucius.

Dans une famille noble, en cas de naissance d'un fils posthume, le cercueit du père étant encore dans la maison, l'invocateur l'ayant appelé par trois fois, aunonçait « une telle a accouché d'un fils; je vous le fais savoir!»... Deux jours plus tard, l'enfant était présenté devant le cercueil, avec cette formule « un tel, fils de une telle, se présente à vous!» — Si le père était déjà ensevell, le nouveau-né était

présenté dévant su tablétie. — Ensuité son nom élait annoncé aux Patrons du sol et des moissins, aux Génies des monts et des fleuves, aux pénates de la maison... dit Confucius.

Confucius déclare que, lors des grandes offrandes, et lors des funérailles, tout défunt doit avoir son É Représentant. — Commentaire: Les fits ne voyant plus leur père défunt, leur cœur était desolé. De là l'institution du Représentant, qu'on costumait de manière à en faire la vivante image du défunt. Le cœur des fits se racérochait à cette figure de la réalité dispurée.

e Un défunt, dit Confucius, ne peut pas avoir deux tablettes; pas plus qu'il ne peut y avoir deux solells au cléi, deux empereurs sur la terre, « — Scule la tablette du temple des Adoctres, substiluée du défunt d'après les règles rituelles, était censée constituer son médium d'évacation, son toyer d'émanation. En tout cas, anchure vertu n'était reconnue aux duplicata de cette tablette, érigés honoris causté à certains défunts qui avitient plusieurs temples Jamais II ne vint à l'esprit des Chinois de considérer, même la vraie tablette, comme un siège, un reposoir réet du défunt. Les termes if the chenn-wer au prit chenn-tenou inscrits sur les tablettes, signifient simplement que, là où la lablette se dresse, là est le lieu rituel de la personne honorée par la cerémonie, le point vers téqual les rits doivent converger, le point d'où ses bénédictions sont censées émaner, et rieu de plus. Pun siège de l'àme proprement dit, séjour ou fixation sur la tablette. Il ne fut jâmais question. l'ai dit jaids (page 19) A) que, chas certains cas, an mettalt pour les ames de vrais sièges près de leur tablette, pour qu'elles pussent se réposer à leur mantére.

«Avant les grandes altrandes aux Ancètres, la purification par l'abstinence doit durer trois jours, dit Confucius. Un jour ne suffit pas pour produire le recneillement voulu — Dans les affrandes, mieux vaut beaucoup de respect avec peu de inisé en scène, que beaucoup d'o-tentation avec peu de dévotion. — De même, lors des funérailles, mieux vaut un peu de douteur simple et vraie, que beaucoup de famentations feintes.



E. Pour ce qui est de la divination, Confucius crut fermement qu'elle révélait aux bommes la volonté du Ciel. — « Jadis, dit-li avec louange, on consultait tou-jours la tortue et l'achillée, avant de fixer la date d'une offrande au Souverain d'en haut, ou aux Génlés chairvoyants de n'aurait pas « è prendre une décision en mailère de culte, d'après son sens particulier, sans avoir consulté. — Le Clel a produit les objets transcendants, la torme et l'achillée. Le Fieuve Jaune et la riviérée Lao ont donné leurs diagrammes (page 57). Les Sages tirérent de ces choses leurs réglements. »

Confucius se moque d'un prefet qui logeait et nourrissait somptueusement une tortue vivante, comme si cet animal cut pu attirer sur lui quelque houbeur. La tortue vivante n'est pas transcendante. L'écuille de tortue dévoile l'avenir, mais ne porte pas bonheur.

Au soir de sa vie, Confucius dit: «Si quelques années m'étalent encore données, je les emploierais à approfondir le Traité des Mutations (page 79 A). « De cette époque datent ses dissertations sur les Mutations, si elles sont vraiment de lui. Le phénix ne vient pas, le Fleuve ne donne pas de diagramme, c'en est fait de molts dit-il peu avant sa fin. — L'apparition du phénix annonce le commencement d'une ére nouvelle, Confucius estima que, pour le retour au système antique qu'il projetait, le Ciet lui devait tous les présages et signes, qu'il donna jadis, d'après la tradition, à ceux qui fondérent ce système. Rien n'étant venu, il mourut désespèré.

Chose à remarquer, jadis, dans son enseignement, il avait prononce son propre arrêt. Son petit-fils nous a conservé de lui cette parole: «Celui qui, en ce tempsci, tenterait de revenir au système antique, serait bien malheureux.»



F. Après avoir exposé les croyances traditionnelles de Conficius, qu'il bérith des Anciens et qui lui furent communes avec ses confemporains, j'en viens à l'exposé de son système éthique et politique. Les deux sont inséparables, car su politique dériva de son éthique. Sa forme d'administration et de gouvernement fut adaptée à la nature humaine, telle qu'il la concessait.

Peut-on dire de ce système, qu'il fut le sien? Y n-t-il un système de Confucius?... Lui-même s'en défendit énergiquement. Il asoure que le système qu'il expose, ne fut pas invente par lui; que c'est le système des Anciens; qu'il le transmet simplement, fidèlement, saus modifications ni additions. «Ce fut en effet, tout simplement, le système du deuxième ministère des El Teleran, a dit l'Index littéraire des F. Han, la grande antonité. Le que la Grande Règle et le Retuel des Teheou nons out appris, rend cette assertion acceptable. Il n'y aurait donc de personnel, de proprement confuçéen dans le système de Confucins, que certains soutignements, qui donnérent à quelques points un retief intense, at en firent des dogmes dans l'esprit de ses disciples. - Le Maltre proteste de plus, qu'il n'a rien corbé de ce qu'il savall, qu'il a livré à ses disciples sa pansée tout entière. Ceci est aussi acceptable: S'il refusa parfals de s'expliquer, c'est qu'il jugea le disciple qui l'insterrogenit, incapable de comprendre sa réponse. Il paratt n'avoir pas en deux enseignements, l'un exotérique, l'autre ésotérique, comme cela se pratiqua dans d'autres écoles. D'ailleurs, quel article de se doctrine sans profendeur, se serait prêté au mystére?

Le point fondamental de sun éthique, c'est la rectitude native. L'homme nait parfaitement droit, avec une propension an hien, saps ancune propension au mai. Ses bonnes propensions d'aivent être secondées, développées, par le bon exemple et le bon enseignement. — Le mai, qui est une déviation, est toujours artificiel, contre nature. Il est produit, dans l'individu, par l'orceur d'appréciation, en plus ou en moins, suite d'une influence de la passion sur la raison: faussage de l'esprit, d'où corruption du cœur. Il est communique à autrui, par le mauvais exemple et le mauvais enseignement, qui faussant les esprits et corrompent les cœurs.

Par suite, point fondamental de la politique, le premier devoir du prince, du gouvernement, c'est l'exemple et l'enseignement. L'empereur, étoite poloire du monde moral, doit, en luisant, en éclairant, arienter son empire vers le bien. Il devrait ne jamés intervenir d'esta age, il un devrait me un pas parler. Toute contrainte, toute répression, doivant être inuties, si le gouvernement a bien fait son



Confucius. Pertrait traditionnel. Costume du temps.

devoir Car l'homme naturellement bon, bien instruit et bien dirigé, ne dévie pas. Si le peuple à dévié, c'est que le gouvernement a manqué à son devoir de l'éclairer et de le diriger. — Or l'empereur ne saurait éclairer et édifier par lui-même tous ses sujets. De là la nécessité de fonctionnaires, d'officiers; rayons de l'étoile potaire impériale, qui propagent son influence au lois; auxiliaires qui n'ont d'autre raison d'être, que le devoir d'éclairer et d'edifier le peuple. — Enfin, tous les pères de famille de l'empire, dirigés par ces officiers, doivent éclairer et édifier chacun so maisonnée. — Et voilà, dans su simplicité, le système antique, basé sur la monade familiale, culminant dans le pôle impérial, loutes les familles de l'empire étant régies par l'étoile polaire, par l'empereur, dont les officiers sont les rayons. Voilà la gravide unité, la grande fraternité, l'empire-famille, l'idéal utopique de Confucius, qui crut bonnement que le régime patriarcal pourrait toujours suffire à l'bumanite multipliée et dispersée sur la terre.

Maintenant, d'où vient la passion, source du mal, dans l'homme né tout bon et n'ayant que des inclinations bonnes?.. Elle vient de l'égoisme, cause de toute déviation, de toute rupture de l'equilibre moral. Poursuite de son intérêt propre, recherche de son bien-être, voilà la pierre d'achoppement. Pour que la nature bonne se développe en bien, il faut, dit le texte, # # que l'homme n'ait pas de moi .. L'homme supérieur, aux yeux de Confucius, c'est l'altruiste, qui fait de l'intérêt commun sa propre affaire. L'homme inférieur, c'est l'égoiste, qui ne connaît et n'aime que soi. Et il avone que, même parmi les # Jou, les égoistes sont la grande majorité, les altruistes sont le petit nombre.



Ceci posé, du prince et de ses auxiliaires, de l'homme supérieur, de l'al-G. truiste conçu à sa manière, Confucius exige, quoi?.. la charité, le dévouement?.. oh! pas du tout. - ll'exige, la neutralité de l'esprit et cette froideur du cœur, que nous avons vu préconisces par la Grande Règle (page 621). « Pas de sympathie, pas d'antipathie, pas d'idée préconçue, pas de conviction ferme, pas de volonté tenace, pas de moi personnel... D'abord, à premiere vue, ne pas approuver, ne pas désapprouver; ne pas embrasser, ne pas repousser,.. Ensuite, après rédexion, ne Jamais se déterminer pour un extrême, car excès et dencit sont egalement mauvals. Suivre toujours la voie moyenne, prendre une position moyenne, i Jamais de chaud enthousiasmo; jamais de désespoir glacé; toujours un calme opportunisme. Imiter la froide impartialité du Ciel, et, dans l'action, temporiser comme fui et lonvoyer. Tout coup direct est une faute. Toute solution nette blesse quelqu'un. Urger un droit c'est commettre un tort. S'en tenir à un à peu prés qui ne plaise. al ne déplaise entièrement à personne, voltà l'Idéal pour la classe dirigeante. --Quant à l'homme du peuple, incapable de déterminer, dans les affaires qui le concernent, cette mesure moyenne opportune, les rits ont été inventés pour ful par les Sages. Qu'il ne cherche pas, qu'il ne discute pas; qu'il observe les rits. Qui les observe bien, cura fait dans tous les cas ce qu'il failait faire, ni trop ni trop peu. Lui aussi aura pratique la coie moyenne, dont les rits sont la formule pratique. l's sont aussi, comme on voit, un succèdané de la conscionce.

Pour renforcer la monade familiale, hase de sa politique, Confucius prè-H. cha sans cesse el exagêra à ontrance les devoirs de la piété fitiale. Il élava l'exercice de cette piêté au nivezu du sulte officiel du Ciel, et pensa qu'elle devait enffire an neuple comme religion. Écontons-le, car son enseignement sur ce sujet fut gros de conséquences, et fit autorité en Chine Jusqu'à nos Jours... « Servir ses parents comme le Ciel, voilà la foi de la plété fillale, dit Confucius - De tous les êtres produits par le ciel et la terre, l'homme est le plus noble. Grâce à ses parents, il est né entier. Il doit mourir entier, s'il prétend au titre de fils pieux. Qu'il ne mutile donc, ni ne souitle son corps. A chaque pas qu'il fait, le fits pieux devrait se souvenir des prerautions que la piété filiale lui impose. - La plété fillale exige que, durant la vie des parents, on n'allle pas au loin; ou du moins, que le lien où l'on va soit connu des parents, et qu'on n'y allle qu'avec teur consentement. - Tant qu'on a ses parents, il faut demander leur avis avant toute entreprise, et n'agir qu'avec leur apprehation. - L'a ills pleux doit avoir toujours présent à la mémoire l'age exact de ses parents, pour se réjouir de leur longévité, pour s'affliger de leur mort future. - Durant leur vie, il faut servir les parents comme les rits l'exigent; après leur mort, il fant les rusevelir comme les rits l'exigent; ensulte il fant continuer à leur fatre les offrandes que les rits exigent -Il faut obeir aux parents tant qu'ils vivent. Après feur mort, il faut continuer à faire comme ils faisaient. Celui qui, trois ans après la mort de son père, n'aura encore fait aucune innovation dans sa maison, mérite d'être appelé fils pieux. -Un fils dont le père n été assassiné, continuera, même apres le temps du denil écoulé, à dormir sur la natte funébre, avec ses armes pour oreiller. Il n'acceptera aucune charge, aucun emploi, mais sera tout à sa vengeance. Car il ne doit pas laisser le meurtrier de son père, vivre en même temps que lui sons le ciel. S'il le rencontre, fút-ce au marché, fút-ce au palais, qu'il fonce sur lui aussitôt.

Une conséquence logique de la pièté filiale à la Confochis, c'est l'interdiction de la virginité pour les garçons et les filies, du célibat pour l'homme veuf... «Le pire des crimes, c'est de ne pas donner de postérité à ses Ancêtres, de les priver d'offrandes par conséquent. — Eût-il soixante-dix aus, un chef de famille devenu veuf doit se remarier, car l'épouse a son rôle nécessaire dans les offrandes. ». J'ai dit (page 67) que, d'après la Constitution des Tcheon, celibataires et veufs étaient muriés ou remariés d'office, s'ils ne le faisaient pas à temps volontairement.



L. Comme la manière d'entendre l'attruisme, causera de longues controverses des les Jou avec diverses écoles et finalement avec les chrétiens, le crois bon de revenir sur ce sujet que l'al efficaré cl-dessus page 133 %), et de préciser ce que Confucius entendit au juste par le É jenn dont il a tant parté. Étymologiquement, ce caractère signifie les relations entre hommes, le tien qui doit relier les bommes entre eux. Comme on lui demandait de définir re lieu, « c'est almer autroi, dit Confucius... C'est étendre son intérêt à tous... C'est être affable... C'est ne pas refuser d'instruire... Ce qui te déplairait, si on te le faisait, ne le fais pas aux autres. Ce qui te plait, quand on te le fait, fais-le aux autres. « Pais viennent des restrictions; « pas trop d'intimité... ne pas se fivrer... ne pas rendre le bien pour le mal.»... Il y a sans doute beaucoup de bop dans ces maximes qui sonnent bien:

mais la concaissance exacte de la valeur pratique qui leur fut donnée, m'oblige à redire è ne traduisez pas f= jenn par charités. Les Jou désirérent toujours beaucoup communiquer leurs idées; faire des disciples, le plus possible. Aimer à accaparer les esprits, voilà leur amour des hommes. Ils ne donnérent jamais rien de leur cœur ; ils ne comprirent jamais rien au dévoncment qui se prive pour le bien d'autrul gratultement. Et pourquoi l'auraient-lis falt, eux si terre à terre, qu'aucun idéal ne soulève. La Chine qu'ils firent, fut de glace. Depuis, le souifie tiède de l'Ambilisme l'a réchauffée quelque peu; mais il faudra l'haleine ardente du Christianisme, pour fondré le vieux glaçon.

-0- -0-

J. De son Sage, Confucius a fait la description sulvante: «Le Sage n'est pas un spécialiste étroit; c'est un homme capable de plusieurs choses. Il n'anseigne rien, qu'il n'ait d'abord pratiqué. Il est sobre dans sanourriture, modeste dans son logement, décidé quant il agit, et prodent quant il parle. Il se tient content dans la situation que le Giel lui a faite, et n'en ambitionne pas d'autre. Il ne se plaint pas de ce qu'on l'ignore, de ce qu'on l'oubile; il pense que lui ne connaît pas assez les hommes, n'est pas digne d'être counn d'eux, n'a pas le talent voulu pour leur être utile, »... Ce dernier point, le Maitre le pratiqua assez mal. Le prurit de placer sa politique le tourmenta toujones au point que, chaque fois qu'il s'était fait remercier, s'il n'avait pas trouvé un nouveau preneur avant trois mois, il en tombait dans le marasme. Quand il voyageait à la recherche d'un patron, il portait joujours avec lui les arrhes usuelles, pour être à même de toper à la première proposition... G'est Mencius, le plus dévoué de ses disciples, qui nous a transmis ces savoureux détaits.

-0-0-

K. Pour ce qui est du penple, Confucius maintint énergiquement le système de la tutelle, de la domestication, cher aux Anciens (page 65 B). Voici ses principes: «Au penple, il faut d'ahord procurer le bien-être, puis l'instruire de ses devoirs. Mais, en l'instruisant, il faut ne tui donner que des préceptes concrets et positifs, non des raisons abstraites qu'il est incapable de comprendre. Il faut le préserver de tout enseignement autre que l'enseignement oificiel. — Il faut nouvrir et défendre le penple. Agriculture et armes. Que si l'au ne peut pas faire les deux en mêm-temps, alors remunces provisoirement à la défense, qui est la chose moins importante, et se résigner temporairement au jong. Si on n'arrive pas à nouvrir le peuple, alors se dire qu'après tout les houmnes meurent tous tôt ou tard. ». Confuctus n'aima pas la guerre, et n'estima pas la valeur militaire. Cependant il fit donner la réputture des hommes faits, à un adoiescent tombé pour son pays. «Celui, dit-il, qui a pris un bouclier et une lance pour défendre les lertres des Patrons du sol et des moissons, est digne d'une sépulture d'homme.»

Super William

L. En résumé, voici à quoi revient le système des Jou, vulgarisé par Confucius. Bonté native des gouvernés. Aitraisme et opportunisme froids des gouvernants. Culte officiel du Ciel par l'empercur. Piété illiale tenant lieu de religion au peuple. Lois et rits. Et c'est tout.

Notes.—A et F. 編案者、流 莲 出 於 司 徒 之 宫。助 人 君 順 陰 陽 明 教 化 者 也。La corporation des Jou descend des officiers attachés au deuxième ministère des Tcheon, lesquels aidalent le prince à éclairer et à diriger le peuple, dans le sens de sa nature (les économistes officiels). 圖 藝 文 志 index littéraire de la première dynastie Han.



C. Si ce texte, tire de l'appendice Hi-ts'eu du Livre des Mutations, est vraiment de Confucins, c'est le plus ancien que nous possédions, sur les deux modalités naturelles prinn et E yang, qui joueront bientot un si grand rôle. Il est vrai que trois textes parient de ces modalités, à propos d'événoments arrivés en 816, 780 et 644, respectivement. Mais ces trois textes ont été rédigés après Confucins. — Ci-contre le célèbre schéma de l'alternance circulaire de ces deux

modalités, yang blanc, yinn noir. Au moment où l'une est à son spogée (partie renflée), l'autre se substitue à elle insensiblement (partie effilée). Chacune porte en elle le germe de l'autre, figuré par l'œil de couleur contraire dans la partie renflée.

Sources. — Avant tout 論語 Lunn-u, les Entrellens de Confucius, conservés par ses disciples. — Puis 中曆 Tchoung-joung, la Voie moyenne, wuvre de son petit-fils 孔 仮 K'oung-ki, dil 子思 Tzeu-seu. — Puis les écrits de Mencius, 盂 蓟 Mong-k'eue, vulgo 盂 子 Mong-tzeu, le plus brillant de ses disciples. — Quelques chapitres du 諸 記 Li-ki, Mémorial des flits; 檀 弓 Tan-koung, 祭 義 Tsi-i, 効 特 桂 Kiao-tei-cheng, 诸 証 Li-yunn, 表 記 Piao-ki, 曾子 同 Tseng-tzeu-wenn, 衰 公 問 Nai-koung-wenn, et autres. — Enfin les appendices du 易 經 I-king livre des Mutations, 義 詳 Hi-ts'en, 序卦 Su-kou, 說卦 Chouo-koa, attribués à Confucius.

Ouvrages. — Depuis le P. Ph. Couplet S.J., anteur du Confucius Singrum philosophus au dix-septième siècle, beaucoup d'écrivains ont parié de Confucius. Je n'en citeral aucun, parce que tous ont écrit, chacun pour sa thèse, et dans l'hypothèse fausse que le Coufuciisme tel qu'il est actuellement, sortit tel quel du cerveau de Confucius. J'exposerat successivement, sous leurs dates, les interprétations et altérations qui produisirent la doctrine moderne, au cours de vingt-cinq siècles. Je parierai au long de cette doctrine, da son rôle présent et furur, dans mes dernières Leçons. Dans cette quinzième Leçon, j'ai dit ce que fut l'œuvre personnelle de Confucius, une vulgarisation de vieilles idées. Il serait inopportun d'anticiper ici, toute anticipation créant facilement un préjugé.

Traductions des Entretiens de Confucius, de la Voie moyenne, des écrits de Mencius; anglaise, par J. Legge, Chinese Classics; française, par S. Couvreur S.L. les Quatre Livres, — Traduction française du Mémorial des Rits, par S. Couvreur S.L. — Textes chinois, en abrégé, dans L. Wieger S.J., Textes philosophiques, page 128 seq. — Se défier de toutes les nombreuses analyses, qui prétendent exhiber le vrai système, la pensée intime, de Confucius, de Mencius, etc.; ces ouvrages exhibant généralement plutôt les vues de lour anteur, que celles des hommes dont lis traitent.

## Seizième Leçon.

Sommaire. — Les disciples personnels de Confucius. Textes. A. L'Être suprème et les Êtres transcendants. — B. Les Mânes. — C. La divination. — D. Bonté native. Voie moyenne. — E. Piété filiale. — F. Conclusion de la période antique.

Je consacreral cette Leçon aux textes provenant des disciples personnels de Confucius, ils sont l'écho de l'enseignement du Maître. Même ordre que dans la Leçon précédente.

--

A. D'abord les textes relatifs à l'Être suprême et aux Êtres transcendants.

Quand le fils du Ciel visitait les quatre regions, à son arrivée il allumait, sur la montagne sacrée, un hûcher dont la flamme devait avertir le Ciel. L'offrande du sofstice d'hiver, étoit le grand remerchement annuel su Ciel. On la faisait au moment où les jours allaient recommencer à croître, parce qu'on considérait le soleil comme le représentant du Ciel. Rien d'artificiel ne devait figurer dans cette offrande. On l'offrait sur le sol nu, battu et balayé. Toute la vaisselle était en terre et en calebasse, produits de la nature, s

«Quand lors de ses tourpées d'inspection, l'empereur constatait quelque négligence dans le culte des Monts et des Fleuves, des Génies du ciel et de la terre, ou dans le culte des Ancètres, il devait aussitôt punir le feudataire coupable, en diminuant son territoire. — Avant de partir pour une tournée, pour une chasse ou pour la guerre, l'empereur faisait une offrande au Souverain d'en haut, au Patron du sol, à ses Ancètres. »

«Tous les êtres sont issus du Clei, et l'homme est de plus issu de son Ancêtre. Voità pourquoi cet Ancêtre recevait aussi quelque chose, quand on faisait l'offrande au Souverain d'en haut. Ce jour-ia, en remerciant, on remontait à sa double origine.»

Les anciens empereurs inisaient leurs offrandes, au Ciel dans la banlieue, au Patron du sol devant son tertre, aux Aocètres dans leur temple, aux Monts et aux Fleures, aux cinq Pénntes. Ils firent un usage constant de l'achillée et de la lor-lue. Les sorciers se temaient devant eux, les annalistes derrière, les devins par la tortue et l'achillée à leur droite et à leur gauche. Eux, tenant leur cœur dans le répos, lui conservaient sa rectitude parfaite. Tout se passait d'après le rituel. La racine première des rits, c'est l'Unité suprème, laquelle s'étant différenciée en ciel et terre, agit par la rotation du fif yinn et du [5] yang. Ces deux modalités gouvernent du haut du ciel; leur expression sur la terre, ce sont les rits. C'est ainsi que les rits émanent du Ciel. »

«Le tertre impérial du Patron du sol, devait être exposé au givre et à la rosée, au vent et à la pluie, communiquant ainsi avec les émanations du ciel et de la terre. Le tertre d'une dynastie déchue, doit être emmuré et couvert, pour le priver désormais de tout influx du ciel et de la terre. On élevait le terre du Patron du sol, pour donner une expression transcendante à l'action bienfaisante de la

terre. Le ciel donne son influx et la terre produit les êtres. Le ciel donne les saisons et la terre les fruits. On honore donc le ciel et en alme la terre. On apprenait au penple à leur être reconnaissant. De même que l'empereur remerciait devant le tertre du sol de l'empire, chaque leudalaire devant le tertre du sol de son fluf, chaque communauté humaine devant le tertre du sol du district; ainsi chaque particulier remerciait, dans l'atrium central de son habitation, le petit patron de sa parcelle de sol. On remontait ainsi à la souche, à l'origine des dons reçus.

«Le ciel est supérieur, la terre est inférieure. L'alternance des deux modalités, mouvement et repos, est soumisé à une règle fixe. Les émanations de la terre montent, les influx du ciel descendent. Le ciel donne, la terre reçoit. Les deux modalités alternant, font apparaître et disparaître tons les êtres, dans l'entre-deux du ciel et de la terre.

«Le ciel est yang et agit par les corps célestes. La terre est yinn; ses pôles d'émanation sont les monts et les fleuves. Le hinôme ciel-terre émet les cinq agents et les quatre saisons, qui se succédent én se supplantant.»

«L'homme est le cœur du ciel et de la terre. Il est la quintessence des deux modalités, des cinq agents. L'ordre dans le mende humain se réflèchit en ordre dans la nature. Le désordre humain se réperente au ciel, sous forme d'éclipses de solell on de lane.

On voit qu'une dose considérable de naturisme, se mêle aux anciennes notions théistes et animistes, encore subsistantes, mais affaiblies.

-4-4-

## B. Passons au culte des Manes.

Quand un homme est mort, il inspire naturellement de l'horreur. Comme il n'agit plus, il ne compte plus pour rien. Les rits tendent à atténuer la rudesse de ces sentiments spontanés. On habille le mort, pour qu'il n'inspire plus d'horreur. On lui fait des offrandes et des libations, après la mort, aux funérailles, même après qu'il a été ensèvell, pour montrer qu'on se souvient, qu'on s'occupe encore du défunt. Personne n'a jamais omis ces démonstrations rituelles, quoique tous sachent que les morts ne mangent ul ne boivant ce qu'on leur offre.

Pour les offrandes, le maître de maison fait tout son possible. Et comment sait-il que ses offrandes sont agréées des Manes? Par la conscience qu'il a, d'avoir fait tout son devoir; par sa sensation subjective de dévotion.

«On met dans la bouche du mort, des coquilles et du riz; non dans l'idée qu'it mangera, mais pour empêcher la déformation du visage. »

«Trois jours après la dècès, on meltait le mort en bière: car, après trois jours, un mort ne revit plus. Durant les mois qui suivalent le dècès, offrandes quotidiennes, comme si on n'ent pu se faire à l'idée de son départ. Lependant on ne le nommait plus par son appellatif ordinaire, mais en parlait de lui avec respect, comme d'un chenn.

«Avant d'être transporté au cimetière, le défunt dans sa bière était porté an témple des Ancêtres, pour les saluer une dernière fois et prendre congé d'eux.»

Le besoin de faire des offrandes, n'est pas chose factice. Il est naturel, inné. Il sort du fond du cœur. — On affectait aux offrances la dine des produits de l'année, n'ajoutant rien en temps d'abondance, ne retranchant rien en temps de

diseite. - Les offrandes doisent être plutôt rures. Trop souvent répétées, elles ennulent et dégénérent en routine.

\*Le but de l'abstinence et de la purification rituelles qui précèdent les offrandes, c'est de mettre, dans l'homme intérieur, l'ordre et l'harmonie sans lesquels on ne peut pas communiquer avec les Mânes glorifiés. — Durant l'abstinence, le fils se remettait en mémoire, par la méditation, comme jadis ses aucêtres parlaient et rialent, quel était leur caractère, ce qu'ils nimaient, ce qu'ils mangeaient. Après trois jours passés dans ces pensées, quand il entrait dans leur temple, il lui sembiait les voir à leurs places rituelles. — A qui foit hieu les offrandes, elles rapportent une bénédiction, qui fait que tout lui réussira au grè de ses désirs.»

J'omets quantité de textes, qui redisent, sans y rien ajouter, des choses que nous savons déjà.



C. Pour ce qui concerne la divination, les disciples de Confucius parient comme les Anciens.

«C'est par la tortue et l'achillée, que les sages souverains de l'antiquité oblincent que le peuple crût aux temps fastes et obeit à leurs ordres. C'est par la tortue et l'achillée, qu'ils triomphaient de ses répugnances et de ses indéclsions. C'était un principe incontesté, que, aprés avoir consulté la tortue et l'achillée, on acceptait leur détermination et ou l'exécutait. Quand on les interrogeait, on les adjurait en ces termes: Pour telle chose, nous recourons à vous, à venérable tortue, à vénérable achillée, qui suivez des régles invariables. On ne consultait jamais les sorts sur une chose, que la conscience jugeait injuste ou immorale.

«Un officier de 🔐 Wei étant mort sans laisser ancun fils né de son épouse en titre, mals six fils nés de conculines, on consulta la tortue pour apprendre lequel des six devrait succèder. La tertue répondit : Qu'lls se buignent, revêtent de riches costumes, et on verre un signe. Cinq des fils firent ainsi; le siviéme refusa. «Les rits, dit-il, défendent de se baigner et de revêtir un riche costume, à qui porte le grand deuil pour son père, »... Ce refus d'enfreindre les rits du deuil, fut considéré par les gens de Wei comme le signe promis par la tortue. »



D. Voicl ce que les disciples nous disent des grands principes du Maître, bonté native et voie moyenne.

eQuand l'homme naît, son cour est paisible, car le Ciel l'a fait ainsi. Quand les êtres extérieurs agiront sur lui, il s'émouvra et concevra des passions. Un être étant perçu, aussitôt une affection on une répulsion se manifeste. Si l'homme ne mattrise pas ces mouvements intérieurs, la raison que le Ciel lui u donnée s'obscurcira en lui, et il perdra son libre arbitre. — Le cœur intelligent de l'homme, est sujet a de grossières passions. De sa nature, le cœur est calme, sans peine ut joie, sans affection ni aversion. Les passions naissent au contact des êtres. C'est provoquées par les êtres extérieurs, que les propensions du cœur se révêlent. — Une image, une musique, peuvent faire que des sentiments dépravés s'élèvent dans le cœur. Aussi le Sage gouverne-t-il avec soin ses oreilles, ses yeux, son nez,

sa bouche, son corps, son cœur, les obligeant à agir toujours comme il convient. 
L'homme est homme, par l'observation de la convenance (voie moyenne) à l'intérieur, et des rits à l'extérieur.

-4-4-

E. Voici comment les disciples appliquèrent les principes sur la piété filiale de leur Mattre.

«Un fils pieux doit traiter ses vieux parents en cette manière; réjouir leur cœur, ne pas contrarier leurs inclinations, faire plaisir à leurs oreilles et à leurs yeux, leur procurer le repos de la unit et la nourriture du jour. Il fera cela, jusqu'à la mort; non jusqu'à la mort des parents, mais jusqu'à la sienne propre. Il vénère ce qu'ils ont vénèré et aime ce qu'ils ont aimé, leurs gens, leurs chevaux et leurs chiens. — Le Sage entretient ses parents durant leur vie, et leur fait des offrandes après leur mort. Il s'efforce de leur faire houneur en tout. Son deuil dure autant que sa vie. — D'après les Anciens, la plété filiale consiste, à avoir toujours devant les yeux le visage des perents défunts, à entendre toujours leur voix retentir aux oreilles, à avoir toujours présents à l'esprit leur caractère, leurs goûts et leurs désirs. — Les offrandes continuent, après leur mort, les soins du fils pour ses parents durant leur vie. »

«Un bon fils averfit ses parents avant de sortir, et se présente devant enx des qu'il est rentré. Les parents doivent toujours savoir où il est. Dehors il ne fait rien que d'honorable pour eux. — Il ne monte sur aucune hanteur, et n'approche d'aucune profondour, de peur d'un accident qui affligerait ses parents. Il évite de même de s'attirer, par des provocations ou des moqueries, une affaire qui les chagrinerait. Tant que ses parents sont en vie, un fils ne thésaurise ni ne possède »

«Quel que soit son âge, un fils ne s'assied pas en présence de ses parents. — Quand son père appelle, le fils ne se contente pas de répondre. S'il tient un objet, il le jette. S'il mâche un morceau, il le crache. Il ne vient pas; il accourt, il vole. — Quand les parents doivent prendre une mèdecine, le fils la goûte d'abord. — Quand les parents sont en faute, le fils les avertit modestement, affablement. Quand il les a avertis trois fois ainsi, s'ils persistent, il gémit mais fait leur volonté. »

Non content de se dévouer personnellement pour ses parents, un bon fils cherche encore un auxiliaire qui l'aide dans ce service. C'est là le sens et le but du mariage. On se marie, pour engendrer une postérité qui serve les parents, qui fera les offrandes aux Ancêtres. — Si, le fils étant content de sa femme, celle-ci déplant à ses parents, le fils ést tenu de la répudier. Il doit la garder, au contraire, si elle lui déplant à lui, mais plant à ses parents. — Si son éponse est stérile, le fils doit prendre une concabine, pour donner des petits-enfants à ses parents.

Le corps étant un legs de lour substance fait par les parents, il doit être respecté à cause d'eux. — Durant le deuil, un fils ne doit pas affilger son corps, au point de mettre sa vie en danger. Car il est tenu de laisser des descendants, qui continueront les offrandes aux Ancêtres.

La tradition rapporte que, étant prés de mourir, le disciple 資 参 Tseng-chenn (vulgo 曾 子 Tseng-lzeu) se fit découvrir les bras et les jambes par ses élèves, pour leur montrer qu'il emportait au tombeau infacte, la substance reçue de ses

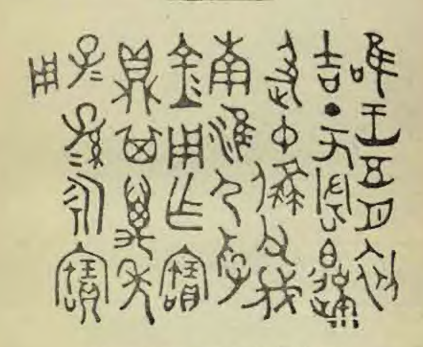
ancêtres. — Qualqu'un ayant remarqué alors, que la natte sur laquelle il agonisalt, n'était pas conforme à son degré social, il ordonna de la changer, opération qui l'acheva. Il mourut ainsi martyr des rits.

-0-0-

F: Conclusion. — Les textes nous ont ainsi conduits, d'une enfliade, depuis le vingt-denxième siècle, jusqu'au commencement du cinquième; mettons jusqu'à l'an 500 avant J.-C. Nous avons constaté que, durant cette longue période, que j'ai intitulée Théisme antique, la chaîne est une, malgré une décadence graduelle, des innovations et des altérations. Mais tout à l'heure nous allons entendre le son d'autres cloches. Le Taoisme va naître, et avec lui la philosophie chinoise, laquelle mettra en branie les politiciens. Les Dou vont trouver des contradicteurs et des adversaires.

Sources. — Surtout le 過 配 Li-ki, Mémorial des Rits. Chapitres 曲 證 K'iu-li, 內 則 Nei-tsai, 祭 義 Tsi-i, 祭 統 Tsi-l'oung, 祭 法 Tsi-fa, 如 特性 Kiao-tei-cheng, 逾 澤 Li-yunn, 築 配 Yao-ki, 雜 配 Tsa-ki, 檀 弓 Tan-kaung, 玉 藻 U-tsao, 眷 義 Hounn-i, 則 喪 Wenn-sang, et autres.

Ouvrages. — Traduction du Li-ki, par S. Couvreur S.J. — Textes résumés dans, L. Wieger S.J., Textes philosophiques, page 151 seq.



Ecriture chinoise, sous la troisième dynastie:



老 子 Lac-tzen partent pour l'Occident.

# Deuxième Période.

Philosophie et Politique. de 500 avant, à 65 après J.-C.

THE PARTY NAMED IN

## Dix-septième Leçon.

Sommaire. Le Taoisme. — A. Historique. Lao-Izeu. Lie-Izeu. Tchoang-Izeu. — B. M. Tao le Principe. Ciel-terre. Émanation des êtres sensibles. — C. M. Tei la vertu, l'action du Principe. Les deux modalités, Le soufflet. Le dévidage. — D. Le cosmos étant un, l'identité des contraires, de la vie et de la mort, s'ensuit. Le ginn et le yang girant sans cesse, rien n'est stable, rien ne dure. La phase actuelle, le présent, est un point sur le cercle d'une roue qui tourne. — E. Les deux âmés. Survivance. Entretien de la vie. — F. Le Sage taoiste. — G. Politique taoîste. Le non-agir. — H. Effacement systématique, non par humilité, mais par égoisme. — I. Opportunisme. Ignorantisme. — J. Naturalisme contre le Conventionalisme. — K. L'extase mentale. — L. Le fléau de la guerre. — M. Résumé.

妻子 Lao-teen, le Vieux Maitre, fut un contemporain de Confucius, plus agé que lui d'une vingtaine d'années. Sa vie dut s'écouler entre les dates 570-490, les dates de Confucius étant 552-479. Rien de ce qu'on raconte de cet homme, n est historiquement certain. Il fut archiviste à la cour des El Tcheou, dit la tradition taoiste; ceci est probable. Il vit Confucius au moins une fois, vers l'an 501, dit encore la tradition tuoiste; ceci est possible. Las du désordre de l'empire, il finit par le quitter, et ne revint jamais. Au moment de franchir la passe de l'Ouest, il composa pour son ami # N Yinn-hi, le gardien de cette passe, l'écrit célébre que l'analyseral dans cette Leçon, 清 終 都 Tao-tei-king le traité du Principe et de son Action, texte fondamental du Taoisme. Ceel encore est tradition taoliste, fort mal assise, vu que, des deux plus anciens écrivains inoistes, l'un (Tehoang-taeu chap. 3) le fait mourir dans son lit en Chine, tandis que l'autre (Lie-tren chap. 3) admet la version du départ. On ne sait même quel fut au juste le nom de famille du Vieux Maitre. Vers l'an 100 avant J.-C., le célèbre historieu 司 馬 & Seuma-te'ien, pourtant très favorable au Taufeme, dit des légendes relatives à Lan-teau; sles uns disent ainsi, les autres disent autrement, et, du Vieux Maître, on peut seulement affirmer cecl, que, ayant aimé l'obscurité pardessus tout, cet homme effaça délibérément la trace de sa vie.

Lao-treu n'inventa pas le Taoisme. Il le trouva dans les archives du troisième ministère (page 69); l'index littéraire de la dynastie in Han, est formel sur ce point. Il ne fut même pas le premier à l'enseigner. Il ent des précurseurs, il y ent des prétaoistes, dont quelques noms sont connus, mais qui n'écrivirent pas. Lao-treu înt le rédacteur du premier écrit taoiste, qui servit de base au développement ultérieur de la doctrine. De là vient qu'on lui en a souvent attribué la paternité. — Et d'où cette doctrine vint-elle aux archives du troisième ministère?. Ce ministère enregistreit tout ce qui venait des pays étrangers. Or le Taoisme est,

dans ses grandes lignes, une adaptation chinoise de la doctrine indienne contemporaine des Upanishad. Le fait de l'importation ne peut pas être démontre, ancun document donnant le nom du colporteur et la date de sa venue n'existant. Mais l'argument «doctrine non-chinoise alors conrante dans l'Inde, épanonie en Chine tout d'un coup « crée, pour l'importation, une présomption qui frise la certitude, à mon avis. J'ai dit (page 130 C: que le dualisme yisn-yang ligure pour la première fois dans un texte de Confucius, un contemporain de Lao-tzeu, qui put apprendre de lui. Nous allons voir tantôt, le grand rôle que cas deux modalités jouent dans le Taoisme. Je pense que si les Indianologues s'en dounent la peine, ils trouveront l'original indien de cette roue binaire neuve, qui va remplacer en Chine la vieille roue quinaire des agents naturels. - Ce dualisme une fois accepté, la vogue du Taoisme parmi les penseurs chinols, vogue qui dura jusqu'à l'invention du Néo-confuciisme, s'explique. J'ai signalé, dans ma sixième Leçon (page 59), l'incohérence de l'admission, par les Anciens décadents, d'une rone des cinq agents tournant à côté du Souvernin d'en haut, sans que celui-ci la fit tourner. Les peuseurs chinois sentirent le déficit du système, mais n'osèrent jamais mettre au Souverain d'en haut la manivelle en main. Grand fut le soulagement de ces Intellectuels, quand Lao-tzeu leur offrit la roue taoiste binaire, actionnée par le Principe, par l'Unité. Ce monisme remplaça dans leur esprit le vieux théisme Il le remplace encore de nos Jours, les Néo-confuclistes ayant changé les termes plutôt que la chose, comme nous verrons en son temps. Tout monisme chinois descend de Lao-tzeu.

Les textes, concis jusqu'à l'obscurité, du Patriarche, furent développés, un à deux siècles plus tard, en un magnifique langage, par Lie-treu et Tchonng-tzeu, les Pères du Taoisme. — 列子 Lie-treu, maltre Lie, de son nom 列 離 寇 Lieuk'eou, vecut obscur et pauvre, dans la principanté de 👸 Tcheng, durant quarante ans. Il en fut chassé par la famine, en l'an 398. A cette occasion, ses disciples mirent par écrit la substance de son enseignement. C'est tout ce que nous savons et avons de Ini. On ne sait pas ce qu'il devint. - IF F Tchnang-tzen. maltre Tchoung, de son nom 语 尚 Tchoung-tcheou, originalre du pays de 梁 Leang, ne nons est guere mieux connu. Une charge lui fut offerte en 339, ce qui suppose qu'il avait alors au moins quarante ans, plutôt cinquante. Il mourut vers 320, probablement. Très instruit, plein de verve, il passa lui aussi volontairement sa vie dans l'obscurité et la panyreié, bataillant en chevalier sans peur contre les errours et les abus de son temps. - Aux deux Pères on peut appliquer les paroles dites par Seuma-ts'ien de Lav-tzen rayant aimé la retraite et l'obscurité pardessus tont, ils effacérent délibérément la trace de leur vies. A noter, que tous les deux sont pratiquement antérieurs au contact gréco-indien sur l'Indus, sons Aleaandre. A noter aussi, que le premier développement du Taoisme, se fit dans les provinces méridionales de la Chine. Il ne passa dans les provinces septentrionales que plus tard, mais y eut ensuite un succés latense,

La doctrine de Lie-tzeu et de Tchonny-tzeu est la même que celle de Laotzeu, plus étendue, plus riche, sculement. Les idées de ces hommes, les seuls penseurs que la Chine ait produits, sont à étudier avec soin, car leur influence sur Pesprit chinois fut considerable; dans la littérature chinoise, on en retrouve les vestiges parteut. Comme paissance et comme envolée, aucun auteur chinois ne les a dépassés. — Leur système est un panthéisme réuliste, pas hiéaliste. An commencement était un être unique, non pas intelligent mais loi fatale, non spirituel mais matériet, imperceptible à force de témulté, d'abord immobile, qu'ils appellent ili Tao le Principe, parce que tout dériva de lui. Vint un moment ob, on ne dit pas pourquol, ce Principe se mit à émettre & Tei sa Vertu, laquelle agissant on deux modes alternatife gian et gang, produisit, comme par une condensation, lo ciel in terre et l'air entre deux, agents inintelligents de la production de tous les êtres sensibles, le Principe étant en tout, et tout étant en lui. Les êtres sensibles vont et viennent, au fit d'une évolution circulaire, massance, croissance, décroissance, mort; renaissance, et ainsi de suite. Le Souvernin d'en haut des Annales et des Odes, p'est pas niè expressément, mais on s'en passe; il n'a ni place ul rôle dans le système. L'homme n'a pas une origine autre que la fonie des êtres. Il est plus réussi que les antres, valla tont. Et cela, pour cette existence seulement. Après sa mort, il passera dans une nouvelle existence quelconque, pas nècessairement humalus; peut-être animale, ou végétale, ou même minérale. Transformismo, dans le sens le plus targe du mot. - Le Sage fait durer sa vie, par la tempérance, la paix mentale, la suppression de toute passion, l'abstention de tout ce qui fatigue on use. C'est pour cela qu'il se tient dans la retraite et l'obscurité; dans un effacement, qui n'est motivé, al par un sentiment d'humilité. ni par une dévotion pour des méditations plus bautes; qui est amour de sol, paresse et dédain. S'il est tiré de force de sa retraite et mis en charge, le Sage taoiste gouverne et administre d'après les mêmes principes, sans se fatiguer l'esprit, sans user son cour, agissant le mains possible, si possible n'intervenant pas du tout, afin de ne pas gêner la rotation cosmique et l'évolution universelle. Apathie par l'abstraction, farniente systèmatique. Tout regarder, de si haut, de si bin, que tout apparaisse comme fondu en un, qu'il n'y ait plus ul individus ul détails, portant plus al sympathie ni antipathie. Vue globale du tout, intérêt global pour le tout, ou pintôt indifférence pour tout. Surtout pas de système, de règle, d'art, de rits, de morale; car lout cela est artificiel et fansse la miture. Suivre sel-même, et luisser sulvre and autres, les instincts naturels. Il n'y a, ni bien ni mal, ni sanction aucune. Laisser affer to mende au jour le jour. Évoluer avec le grand tout. Traiter avec une plifé bleuvelllante, amusée et narquoise, le vulgaire qui ne voit pas ol loin, le populaire qui prend au sérieux les choses de ce mande, tous ceux enfin qui croient naivement a que c'est arrivéa.

Dans cette dix-septième Leçou, je vals citer les textes principaux de Lao-tzeu. Je citeral ceux des Pères moistes, dans les Leçons suivantes.

-4-4-

B. Textes sur le Principe. Ciel-terre. Émanation des ôtres sensibles. — Avant le temps, et de tout temps, fut un être existant de îni-même, éternel, inflat, complet, omniprésent. Impossible de le nommer, de le définir, parce que les termes humains ne s'appliquent qu'aux êtres sensibles. Or l'être primordial fut et est essentiellement imperceptible aux sons. En debors de lui, avant l'origine, il n'y eut rien. Appelous-le 無 Ou le néant de forme, ou 호 Huan le mystère, ou 适 Tao le Principe.

Primitivement l'essence du Principe existait seule tette essence possédait deux propriétés immanentes, for yinn la concentration et [4] yang l'expansion. Soudain ces propriétés furent extériorisées, sous les formes sensibles ciel (yang) et terre (yinn). Ce moment fut l'origine, le commencement du temps. Depuis lors le Principe put être désigné par le terme double ciel-terre. Ensuite le binôme cigl-terre émit tous les êtres sensibles existants (chap. 1).

L'état gion de concentration et de repos, d'imperceptibilité, qui fut celui du Principe avant le temps, est son état propre. L'état gang d'expansion et d'action, de manifestation dans les êtres sensibles, est son état dans le temps, en quelque sorte impropre (chap. 1).

Je ne sais pas, dit Lao-tzeu, de qui le Principe procèda. Il paratt avoir été avant le Souverain. Il foisomne et produit sans se remplir. Se répandant à liots, il ne se vide pas. Tous les êtres sont sortis de cet abine, dans lequel il n'y a rien (chap. 4)... Lao-tzeu ne se prononce pas sur l'origine du Principe, parce qu'il le crut sans origine. Il le fait antérieur au Souverain d'en haut des Annales et des Odes. Son ell paratte a'exprime pas un vrai doute; c'est une simple précaution oratoire; un officier des M Tcheou ne devait pas attaquer de front la doctrine officielle des Tcheou. Le Souverain des Odes et des Annales n'est donc pas, pour Luo-tzeu, un Dieu créateur de l'univers; al un Dieu gouverneur de l'univers, comme il constera par l'ensemble de son système, monisme qui ruina l'ancien théisme.

Le Principe en lui-même, est comme un gouffre immense, comme une source lufinie. Tous les êtres sensibles sont produits par son extériorisation. Mais les êtres sensibles, terminaisons du Principe, ne s'ajoutent pas au Principe, ne le grandissent pas, ne l'augmentent pas, ne le remplissent pas comme dit le texte. Comme ils ne sortent pas de lui, ils ne le diminuent, ne le vident pas non plus, et le Principe reste toujours le même (chap. 4). — Ceci est développé, comme suit, dans un autre chapitre: Il en est du Principe et des êtres, comme de l'Océan et des filets d'eau. Le Principe ne se communique pas d'une manière qui l'épuise, mais par des prolongements qui ne le quittent pas. Chaque être qui existe, est un prolongement du Principe. Ses prolongements n'étant pas détachés du Principe, celui-ci ne diminue pas en se communiquant. La terminaison du Principe dans l'être, est la nature de cet être. Le Principe est la nature universelle, étant la somme de toutes les natures individueiles, ses terminaisons (chap. 32).

Lao-tren résume sinsi tout ce qui précède: Il est un être d'origine inconnue, qui existe avant le ciel et la terre, unique, imperceptible, immuable, omniprésent, la mère de tout ce qui est, le ne tui connais pas de nom propre, le le désigne par le mot Principe. Au besoin on pourrait l'appeler le Grand, en tant qu'il est le grand after et revenir (c'est-à-dire le principe de la révolution cyclique du cosmos, du devenir et du finir de tous les êtres). L'épithèle grand se donne improprement à l'empereur, a la terre, au ciel. Elle ne convient proprement qu'au Principe, cause de tout (chap. 25).

-

C. Textes sur l'action du Principa. Les deux modalités. Le soufflet. Le dévidage. — L'entre-deux du ciel et de la terre, lieu où se manifeste la vertu du Prin-

cipe, est comme le sac d'un soufflet, dont le ciel et la terre seraient les deux planches; soufflet qui souffle sans s'épulser, qui externe sans cesse. C'est là tout ce que nous pouvous entendre de l'action productrice du Principe. Chercher à préciser, par des paroles ou des nombres, serait peine perdue. Tenons-nous-en à cette notion globale. — La puissance expansive du Principe, qui réside dans l'espace médian, ne meurt pus. Elle est la mère mystérieuse de tous les êtres. Le va-ei-vient de cette mère mystérieuse, l'alternance des deux modalites du Principe, produisent le ciel et la terre. Pullutant, elle ne se dépense pas. Agissant, elle ne se fatigue pas. — En d'autres termes: c'est par le Principe que furent extériorisés le ciel et la terre, les deux planches du soufflet. C'est du Principe qu'emane la vertu productrice universelle, laquelle opère, par le ciel et la terre, entre le ciel et la terre, dans l'espace médian, produisant tous les êtres sensibles, sans épuisoment et sans fatigue (chaps. 5 et 6).

Le Principe ayant émis sa vertu une, celle-ci se mit à agir selon deux modalités alternantes. Cette action produisit d'abord l'air médian,  $\Re k'i$  la matière ténue. Ensuite, de cette matière ténue, sous l'influence des deux modalités y invet yang, furent produits tous les êtres sensibles. Sortant de la puissance, ils passent en acte, par l'influence des deux modalités sur la matière médiane ténue (chap. 42).

Cest le Principe primordini, qui a regi tout ce qui tut, qui regit tout ce qui est. Tous les êtres, depuis l'antique origine, sont le dévidage du Principe (chap. 14). 

Description pittoresque de l'action continue du Principe. La chaine infinie des produits de cette action se déronte, comme le fil d'une bobine se dévide.

La gnosiologie taniste est résumée dans les lignes enivantes: Aux deux états ginn et gang cosmiques, répondent, dans la faculté de counaitre de l'homme, l'arrêt et l'activité Quand l'esprit humain pense, se remplit d'images, s'ément de passions, alors il ne percoit que les effets du Principe, les êtres sensibles distincts. Quand, au contraire, l'esprit humain est arrêté, est vide et fixe, alors, miroir net et pur, il mire l'essence incliable et innommable du Principe lui-même (chap-1), — Les Pères nous parleront au lang de cette intuition.



D. Textes sur l'unité cosmique, l'identité des contraires. l'instabilité universelle. — Les corrélatifs, les opposés, les contraires, le oui et le non, sont tous sortis du même aoufflet, ont été dévidés de la même bobine, sont tous issus du même Principe un et immumble. Toute contrairété n'est qu'apporente. Les contraires ue sont pas des Illusions subjectives de l'esprit humain. Ils sont des apparences objectives, double aspect d'un objet unique, répondant aux deux modalités alternantes ginn et gang. La réalité profonde l'essence du Principe, reste loujours la même, essentiellement; mais l'alternance de son évolution, donne lieu aux points de vue variables, positif et négatif, cause ou effet, etc. (chap. 2).

La vie et la mort, ou mieux l'état de vie et l'état de mort, ne sont aussi que deux phases. Les êtres innombrables sortent du non-être, puis y retournent. Ils apparaissent pour un temps, puis disparaissent. Ils retournent à teur racine, dans l'état de repos. De ce repos, ils sortent, pour une nouvelle destinée active. Et ainsi de suite, continuellement, sans fin. Reconnaître la loi de cette continuité im-

muable à travers les deux phases de vio et de mort, c'est la grande sogesse (chop. 16). — Les Commentateurs expliquent par la revolution funcire, la func restant toujours la même, la pleine lune étant la vie, la nouvelle lune étant la mort, avec deux périodes intermédiaires de croissance et de décroissance.

Le girm et le gang girant toujours, rien n'est stable, tout est soumis fatulement à l'alternance des deux phases. Le commencement de la rétraction suit nécessairement l'apagée de l'expansion. L'affaiblissement suit la force, la décadence suit la prospérité, la spollation suit l'opuleure Toute puissance et supériorité précédente, se compense par la détailité et l'infériorité subséquente. - Tenir un visse plein; sans que le liquide s'écoule, c'est impossible. Conserver une lance affilée, sans que son tranchant s'émousse, c'est impossible. Garder un magasin plein d'ablets précieux, sans que rien soit détourné, c'est impossible (chaps. 36 et 9) -Commentaire: Aucun extrême ne se soutient. Le plus appelle le moins, le molas annelle le plus. Arrive au zénith, le soloit baisse. Quand elle est pleine, la lune commence à décroître. Sur une roue qui journe, le point qui a monté jusqu'au faite, redescend anssitot, pour remonter ousnite, jour par tour. Le cosmos est en équilibre; mais cet équilibre n'est pas l'équilibre stable; c'est l'équilibre par commensation alternante. Des deux phases, l'une compense, au for et à mesure, l'excès ou le déficit de l'autre. - Rien de moral n'entre dans ce brutal système. L'afternance n'est pas sanction; elle n'est pas destin; elle n'est pas hasard. Elle est lei physique, aveugle, immuable, éternelle.

Se retirer de la scène, alors qu'on est à l'apogée de son mérite, de sa renommée, de sa fortune, est donc prudence élémentaire. Qu'in se fait pas ainsi, montre qu'il ne connaît pas la voie du clei (taniste), la toi inéloctable de la diminution suivant nécessairement l'augmentation (chap. 9).

-0-00-

Textes sur l'ame, sur l'entretten de la vie, sur la survivance. - L'homme E. a deux âmes. De la conception à la naissance, une ame inférieure seulement ( il p'ai), laquelle est issue du sperme paternet. Elle préside au développement du corps. Plus cette inne est intimement unic au corps, plus l'homme sera sain et selide. Après la naissance, une seconde oure, l'ama nérienne ( hourne) est formée pefit à petit, per la condensation dans le corps d'une partie de l'air inspiré. Cette fime aérienne est le principe de l'intelligence et de la survivance personnelle, tandis que les fonctions de l'âme spermatique sont purement végétatives. Le travail, les excès, l'étude, les soucis, usent les deux ames, abrégeant la vie et bâtant la mort. Les deux ames sont entretennes au contraire, et la vie est prolongée, par une bonne hygièur, l'huichon, et une certaine abrothèrapée, consistant à retanir et à assimiler de l'air sous pression (chaps. 10 et 52). - On volt que, pour le fond. la théorie de Laostreu sur la double âme, est la théorie chimoise commune alors (page 118). Sa manière d'envisager la survivance, fut aussi la manière alors commune, à très peu près. Il crut que certains défunts survivaient personneflement. jus tous (chap. 33). Il crui que la vie d'outre-toube de ces survivants, ètait prolongée par les offrances (chap. 54), mais finissait par s'éteindre. Donc pas d'Immortalité, pour personne. Et quand it dit que, sortis de scène par la porte de la mort, les êtres rentrent en scêne par la parte de la vie, cela ne signific par que les mêmes personnes, les mêmes individus, subsistent puis reparaissent. En réalilé, un prolongement du Principe est rentré en lul, et un nouveau en sort; les deux étant identiques, dans ce sen seulement, qu'ils ticament au même Principe. — Sur le sujet de l'entretien de la vie, Lun-teeu devient prolixe. Toute forme d'action usant la vie, il faut modérer l'action des muscles, des sens, l'action mentale surtout (chap. 12). Il faut avoir soin de san ventre. S'aistenir des recherches enrieuses (chap. 52), des considérations profondes (chap. 10). N'avoir ancune ambition; aucun souci de la faveur, de la renommée, de la fortune (chaps. 13 et 44). Surtout n'aimer qui on quoi que ce soit fortement, car rien n'use davantage que l'amour (chap. 44).



F. Textes relatifs au Sage. — Uni au Principe, le Sage un parle pas. Il règle su respiration, il émonsse son activité, il évite tout embarras, il tempére sa tumbére, il s'efface dans le vulgaire. — Un pareil tomme, personne un peut le gagner par des faveurs, ui le relatter par des affronts. Il est initifférent au profit et à la perte, à l'expliation et à l'humiliation. Étaid (et, il est le plus noble des êtres. Il converse avec le Principe, l'auteur des êtres (chap. 56).

Reculer instinctivement, s'atténuer volontairement, sont les monvements caractéristiques des disciples du Principe. Considérant que tout ce qui est, est issu de l'être simple, et que l'être est ne du non-être, ils tendent, en se simplifiant, en se diminuent, en s'annihilant, à revenir à l'état d'origine (chap. 40).

Le Sage renonce à toute science, pour être fibre de tont souci. Il cherche à se maintenir, incolore et indéfini, neutre comme l'enfançon qui n'a pas encore éprouvé sa première émotion; comme sans dessein, sans plan, sans but. — Le vulgaire est riche en connaissances variées, tandis que le Sage est comme pauvre, réduit qu'il est à sa connaissance globale. Le vulgaire cherche et scrute, tandis que le Sage reste concentré en sol, indéterminé, comme l'oude immense. Le vulgaire est plein de talents pratiques, tandis que le Sage, qui vit dans l'abstraction, parait comme borné et inculte (chap. 20).

L'étude multiplie chaque jour les notions particulières inutiles et unisibles. La concentration de l'esprit sur le Principe, les diminne de jour en jour. Poussée jusqu'un bout, cette diminution aboutit au non-agir, suite de l'absence de notions particulières (chap. 48). — A quot bou se remuer pour apprendre? On peut connaître le monde entier, sans être sorti de sa maison; ou peut se rendre compte des voies du ciel, sans regarder par sa fenêtre. Plus on va loin, moins ou apprend. Le Sage arrive au but, sans avoir fait un pas pour l'atteindre. Il commit, avant d'avoir vu, par les principes superieurs. Il achève, sons avoir agi, par son influence transcendante (chap. 47).



G. Textes sur la politique taniste, le non-agir. — Le Principe donne la vie aux êtres, puis les entretient, les fait croftre, les protège, les parfait, par su vertu. Il no s'impose pas à eux, comme un maître, pour les avoir produits et nourris. Il les laisse agir librament, saus les asservir, sans les exploiter (chaps. 51 et 34). — A l'instar du Principe, le Sage laisse les êtres devenir sans les gêner, vivre sans les

accaparer, agir sans les exploiter (chap. 2). — Produire, élever, sans faire sien ce qu'on a produit, sans exiger de retour pour son action, sans s'imposer à ceux qu'on gouverne, voilà l'influence transcendante (chap. 10).

Dans les premiers temps, alors que tout était encore conforms à l'action du Principe, les sujets sentalent à peine qu'ils avaient un prince; en ini obéissant, le peuple croyait faire sa propre volonté. Oh! combien délicate fut la touche de ces anciens souverains (chap. 17). — Le Principe n'agit pas activement, et cependant tout émane de ful. Si le prince et les selgneurs pouvaient gouverner ainsi, sans y mettre la main, leurs sujets deviendraient nécessairement parfaits, par retour à la nature (chap. 37).

La conduite invariable du ciel, c'est de ne pas intervenir positivement. Il vainc sans lutter. Il se fatt obdir sans ordonner. Il fait venir sans appeler. Il fait tont aboutir, en ayant l'air de tout laisser trainer (chap. 73). — Tout effort est contre nature, ne se soutient donc pas. Le Sage conforme son agir el son non-agir, à l'action et à l'inaction alternante du Principe. Ainsi, et ses interventions, et ses abstentions, lui donneront toujours le contentement d'un succès. Car, quoi qu'il arrive ou n'arrive pas, le Principe a évolué, donc le Sage est content (chap. 23).

Agir sans agir, s'occuper sans s'occuper, gouler sans gouler, regarder tout avec la même indifférence, ne faire cas ai de la reconnaissance ai de l'ingratitude, voilà comment fait le Sage (chap. 63). — Il ne se passionne pour rien. Il ne prise aucun objet. Il ne s'attache à aucun système. Neutre et indifférent, il n'agit pas, mais laisse alter, pour ne pas gèner l'évolution universeile (chap. 64).

En fait d'amour du peuple et de sollicitude pour l'état, le Sage su horne à ne pas intervenir (chap. 10). — Il n'est rien qui ne s'arrange, par la pratique du non-agir (chap. 3). — Il n'est rien, dont le laisser alter ne vienne à bout (chap. 48).

Pour devenir Sage taoiste, il n'est pas nécessaire de sortir du monde, ce que beaucoup de Taoistes firent pourtant plus tard. Lao-tzeu dit: chercher la paix et lu pureté dans la séparation d'avec le monde, c'est exagération. Elles peuvent s'obtenir dans le monde. La pureté s'obtient dans l'impureté du monde, à condition de ne pas se chagriner de l'impureté du monde. La paix s'obtient dans le tumnite du monde, par celui qui sait prendre son parti de ce tumulte. Se tenir en dehors. Considérer, en spectateur amusé, qui n'a ancun intérêt dans la dispute. Surtout, pas de désirs stériles d'un état chimérique, aucune prétention à réformer le monde (chap. 15).



H. Textes sur l'effacement. — L'eau est l'image de la bonté du Principe, le modèle de celle du Sage. L'eau fait volontiers du bien à tous les êtres. Elle ne luite pour ancune forme ou position définie. Elle s'adapte à tous les vases, elle s'écoule vers les lieux bas dont personne ne veut. Ainsi ceux qui imitent le Principe, s'accommodent, s'abaissent, se creusent. Ils sont bienfaisants et simples. Ils s'adaptent aux temps et aux rirconstances. Ils ne luttent pas pour leur intérêt propre, mais cédent à autrul. Aussi sont-lis aimés, et n'ont-lis ni jaloux, ni envieux, ni ennemis. En s'effaçant, le Sago se consurve. Comme it ne cherche pas son avantage, tout tourne à son avantage (chaps. S et 7).

Savoir qu'on est supérieur, et se tenir néanmoins volontairement dans un rôle inférieur. Étant éclairé, consentir à passer pour ignure. Accepter d'être comme le marchepied de tous. Se mettre au plus bas point, alors qu'on est digne de gioire. Voilà les preuves qu'on est uni au Principe, qu'on a conservé la vertu primordiale, à savoir, le désintéressement absolu, participation du désintéressement du Principe. - Si l'homme aiusi désintéressé est contraint d'accepter la charge de gouverner, qu'il se souvienne que les êtres multiples sont tous sortis de l'unité primordiale. Qu'il ne s'occupe pas lui-même de ces êtres divers, mais gouverne par ses officiers, de loin, de hant, comme premier moteur, ne s'appliquant qu'au bien general, saus entrer dans les détails (chap. 28). - One ceux qui gouvernent, réduisant la multitude de jeurs sujets à l'unité, les considérant comme une masse indivise, avec une impartialité sereine; n'estimant pas les uns comme des pierres précieuses, ne méprisant pas les autres comme de vils cafilous (chap. 39). - Vouloir manipuler l'empire, c'est vouloir l'insuccès. Oni touche à ce mécanisme délicat, le détraque. Il faut le laisser alier tout seul... De même, il faut laisser aller tous les êtres, au gré de leurs natures diverses. Se borner à réprimer les formes d'excés qui sernient nuisibles à l'ensemble des êtres, comme le trop de puissance, la trop grande richesse, l'ambition excessive d'un particulier (chap. 20).

Tous les fleuves se jettent d'eux-mêmes dans la mer, parce que la mer est basse et creuse. Si le Sage se met au-dessous de tous, choisit la dernière place, tous front à lui avec joie. Mis en charge, personne ne sentira son poids : quolque le premier, personne ne le jalousera. Car lui ne génant personne, personne n'aura rien contre lui. Ce n'est pas en les oppriment, c'est en les servant, que l'on conquiert les hommes (chaps. 66 et 68). — Le Sage ne thésaurise pas, il dépense. Plus il fait pour autrui, plus il peut; plus il lui donne, plus il a. Le Ciai fait du bien à tous, ne fait de mai à personne. Le Sage l'imite, faisant du bien à tous, ne misant à personne (chap. 81).

A première vue, on croit voir, dans ces belles phrases, de l'humilité, de la charité. Héhad l'humilité n'est que pose et égoisme intéressé. Après tout, le Sage taoiste s'efface, pour ne pas s'user, pour ne pas s'attirer d'affaires. Quant à la charité, les textes suivants vont nous apprendre comment Lao-tzeu l'entendit au juste.

-0-10-

 Opportunisme, Ignorantisme, — Le ciel et la terre ne sont pas bons pour les êtres qu'ils produisent, mais les traitent comme chiens de paille. A l'instar du ciel et de la terre, le Sage ne doit pas être bon pour le peuple qu'il gouverne, mais doit le traiter comme chiens de paille (chap. 5). — Le Sage a les mêmes sentiments pour tous les hommes, les traitant tous comme des enfants (chap. 49).

Voici comment les textes qui vantent la bonté du Sage, se concilient avec ceux qui veulent qu'il ne soit pas bon. — Il y a deux sortes de bonté: t° la bonté d'ordre supérieur, qui aime l'ensemble pour l'ensemble, et n'aune les parties intégrantes de cet ensemble, que, en tant qu'elles sont parties intégrantes, pas pour ellez-mêmes, ni pour leur bien propre; et 2º la bonté d'ordre inférieur, qui aime les individus, en eux-mêmes et pour leur bien particulier. Le clei et la terre qui produisent tous les êtres comme agents du Principe, les produisent inconsciemment.

et ne sont pas bons pour eux, dit le texte; sent bons pour eux, de bonté supérieure, non de bonté intérieure, disent les Commentateurs. Cela revient à direqu'ils les traitent avec un froid opportunisme, n'envisageant que le blen universel, non leur bien particulier; les falsant prospèrer, si utiles, et les supprimant, quand imitiles. Cet opportunisme utilitaire est exprime, il ne se peut plus clairement, par la comparaison des chiens de paille. Dans l'antiquité, en tête des cortèges funébres, on portait des figures de chiens en puille, lesquelles devalent happer qui pussage toutes les influences néfastes. Avant les funérailles, on les préparaît et on les conservait avec soin, parce que bientôt ils seraient utiles. Après les funérailles, on les détruisait, parce que devenus imutiles un même nuisibles, farcis qu'ils étaient d'influx malins happés. Or, dit Lao-tzen, dans le gouvernement, le Sage doit agir à l'instar du cief et de la terre. Il dolt almer l'état, non les particuliers. Il don favoriser les sujets utiles, et supprimer les sujets nuisibles, génants, ou simplement inutiles, selon l'intérêt de l'état, sans aucun autre égard. L'histoire de Chine est pleine des applications de ce principe taoiste. Que de fois un ministre, longtemps choyé, fut subitement exéculé, parce que, l'orientation politique ayant changé, il aurait géné dans la suite, quels qu'enssent été ses mérites antérieurs. Dans la révolution universelle, son heure était venne; chien de paille, il est supprime, - Le Sage tuoiste est choqué par la doctrine chrétienne de l'amour de Dieu pour chacune de ses créatures, des graces accordées à chacun: Il s'étonne du soin chrétien des vivillards infirmes, des aliénés, des mutilés, et autres chiens de pallie. Bonte d'ordre inférieur, que cela, dit-il, avec un sourire dédaignenx.

Rendons la parole au Vieux Maitre... Le gouvernement des Sages, dit-il, doit viser à vider les esprits des hommes et à remplir leurs ventres, à atténuer leurs désirs et à fortifier leurs os. Tenir le peuple dans une ignorance apathique, voilà quel doit être le sonci principal et constant (chap. 3). — En d'autres termes, supprimez tons les objets capables de tenter, supprimez même leur commissance, et le monde jouira d'une paix parfaite. Faites, des hommes, des hètes de travail doclies et productives. Veillet à ce que, bleu repus, ils ne pensent pas. Entravez toute initiative, capêchez toute entreprise. Ne sachant rien, les hommes n'aurunt pas d'envies, ne coûterout que peu de surveillance, et rapporteront gros à l'état.

Ce fut là le secret du gouvernement des anciens disciples du Principe. Quand un peuple devient difficile à gouverner, c'est qu'il en a appris trop tong. Celui qui prétend procurer le bien d'un pays en y répandant l'instruction, se trompe et ruine ce pays. Tenir le peuple dans l'ignorance, voilà qui fait le salut d'un pays (chap. 65). — Si j'étais roi d'un êtat, dit Lao-tzeu, je mettrais de côté tous les hommes intelligents, je ramènerais le peuple à l'ignorance primitive, l'empêcherals toute communication avec les pays voisins (chap. 80).

Ces principes de gouvernement de Lao-teeu, appliques par presque toutes les dynasties, uni causé les deux traits caractéristiques suivants de l'histoire de Chine...

1º. A toutes les époques, le gouvernement redouta, suspecta et finalement roina, tout fonctionnaire intelligent, tout officier habite; ses faveurs furent toujours, par prudence politique, pour les médiocrités, pour les nuflirés... 2º. Ce qu'on a appelé la aémophobie chinoise, terme maladroit qui prête à erreur. Le peuple chinois est très sociable, curiens et ouvert. Mais le gouvernement ent toujours une peur horrible que, au contact d'étrangère, son péuple n'en appetit trop long et me perdit de

sa souplesse. De là l'effort constant pour tenir l'empire fermé, et les calomnies contre les étrangers, répandues préventivement dans le peuple, par les officiers du gouvernement, leurs agents et leurs satellites.



J. Voici maintenant, au nom du naturel, la déclaration de guerre à l'artificiel, au conventionnel. Dans ce conventionnel figurent, la morale, les lois, les rits. L'artificiel, les Péres taoistes en rendent responsable Confucius que Lao-tzeu ne nomme pas, mais qu'il vise certainement. Parce que, disent les Pères, Confucius prôna les rits, lesquels sont contre nature.

Lao-tzea dit; Inutiles dans l'àge du bien spontané, les principes, les préceptes et les règles, furent inventés quand le monde tomba en décadence, comme devant être un remêde à cette décadence. L'invention de co palliatif fut plutôt malheureuse. Le vrai remêde eût êté le retour au Principe, à la simplicité primitive. — C'est quand les hommes cessèrent d'agir spontanément, qu'on inventa les principes conventionnels de l'humanité et de l'équité; et ceux de la principe et de la sagesse, d'où sortit la politique fausse et menteuse. C'est quand les parents et les enfants ne vécurent plus dans l'harmenie naturelle ancienne, qu'on inventa les principes artificieis de la pièté illiale et de l'affection paternelle. C'est quand les rébellions désolèrent les états, qu'on inventa le type des ministres fidèles / chap. 18/. — Bejetez la politique et les tois conventionnelles, effacez les principes et les préceptes artificieis. Tenez-vous-en à ceci : être maurel, être simple ; peu d'intérêts particuliers; pas de désirs du tout (chap. 19/.

Le fait que les hommes inventérent les vertus, prouve qu'ils avaient perdu la vertu primitive, la conformité au Principe. Le bon sens naturel global étant perdu, vint la multiplicité des principes et des préceptes, des rits et des lois, toutes choses artificielles, de pure convention. Pauvres expédients, pour pailler la perte de la droiture et de la franchise originelles. Le dernier terme de cette décadence morale, tut l'invention de la politique, commencement de tous les alues. L'homme vraiment homme, s'en tient à la droiture et au bon sens naturels. Il méprise et rejette tous les principes artificiels [chap. 38].



K. Sur l'extase taoisle, nons n'avons de Lao-treu qu'un texte fort court, mais qui prouve que la pratique date de fui, ou d'avant lui... De dix hommes, un seul conserve sa vie jusqu'à son terme, parce qu'il en est détaché. Loini qui est détaché de la vie, est à l'épreuve de la come du rhimocères, de la griffe du tigre, des armes des combattants. Pourquoi cela? Parce que, extériorisé par son indifférence totale, il ne donne pas prise à la mort. — L'extase jone un grand rôle dans le Taoisme; les Pères nons le prouveront bientôt. Causée être une union directe et lumédiate au Principe, elle renouvelle, dans celui qui s'y livre, su participation au Principe, sa foi, ses convictions; etc. Elle produit le détachement absolu de tout, même du corps, de là l'invulnérabilité de l'extatique. Tandis que l'âme est comme transportée, ou récilement transportée hors du corps par l'extase, le corps ne peut pas être trappé à mort. L'idée paraît être que, pour être mortel, un coup doit atteindre le nœud vital, la jonction du corps et de l'âme. Or ce nœud est

dénoné, cette jonction n'existe pas, temporairement, chez l'extatique. Il ne peut donc être tué, taudis qu'il est en extase (chap. 50).

-9-10-

I., Luo-tzen exècta la guerre et en parla avec horreur. «De tous les actes, le plus préjudiciable, le plus damnable, c'est la guerre. Que ceux qui conseillent les princes, se gardent du recours aux armes, car toute guerre appelle la revanche. Lo où une armée a passé, des années de malheur, famine et brigandage, suivent. La où une armée a séjourne, les terres abandonnées par les laboureurs, ne produisent plus que des épines. Un bou général se contente donc de faire tout juste ce qu'il faut pour rétablir l'ordre et la paix, et cela par nécessité et à contre-cœur, sans intention de procurer su propre gloire ou d'augmenter in puissance de son princo. Car. à la gloire et à la puissance, succédent la décadence et la raine; c'est la loi inélincialde (chap. 30). - Il ne convient pas de se réjouir d'une victoire. Quicomque le ferait, montrerait qu'il a un cœur d'assassin. De par les rits, l'empercur met un général victorieux, non à sa ganche, la place d'honneur; mais à sa droite, la première place dans les rits funèbres, la place du conducteur du deull, du chef des pleureurs. Car, à celul qui a fait fuer Beaucoup d'hommes, incombe le devoir de les pleurer, avec farmes et lamentations. La seule place qui convienne à un général valaqueur, c'est celle de pleureur en chef, de conducteur du denil de ceux dont il a cansé la mort (chap. 31).

-0-0-

M. Les traits fondamentaux du Taoisme primitif de Lao-treu, sont: Le monisme. Tout est un avec le Principe. — L'égoisme déguisé en abstraction sublime, en union au Principe. — Le farniente systématique. — L'amoralité absolue. Sulvre ses instincts naturels.

Donc un système très inférieur à celui des 😭 Jou, de Confucius.

Notes. — A. Lao-izeu et Confucius furent contemporains. Dans l'Inde, le Buddha vécut à la même époque, et mourut probablement en 479, la même année que Confucius. De sorte que les trois doctrines qui se disputèrent in Chine, furent élaborées simultanément.

谎意文志 l'index littéraire des Han, affirme que le Taoisme sortit des bureaux du troisième ministère des Tcheou, élabore par les officiers chargés de calculer les succès et les revers, les prospérités et les décadences, la transition du passé au présent, et d'en déduire des pronostics sur le bonheur ou le malheur à venir. Voyez page 69. 道家者, 适查出於史宫。歷記成胶存它顯现古今之意。

Sources. — Le 道 德 鑵 Tuo-tei-king de 老 子 Lao-treu, avec ses nombreux commentaires.

Ouvrages. — Le livre de la voie et de la verin, par Stan Julien, Paris 1842, fut, en son temps, un grand et touable effort. — J. Legge. The Tao teh king, in Sacred Books of the East, vol. 39, 1891. Diffus. Na pas mis bien au clair les points principaux du système. — L. Wieger S.J. Les Pères du système taoiste. Lao-tzeu. Texte, traduction, résumé des commentaires, bibliographie, 1913.

#### Dix-huitième Lecon.

Sommaire. — Les Pères taoistes, M. F. Lie-tzeu et II. F. Tehoang-tzeu. Textes choisis sur le monisme. — Le Principe, être primordial indéterminé. Son aséité et son éternité. Il ne peut être compris, en soi, adéquatement. Il est connu confusément pur ses effets, et plus intimement dans une sorte d'intuition extatique. — Émacation de l'univers. Le girm et le gang. La nature. — Tous les êtres sont des terminaisons du Principe. Donc tons les êtres sont, en lui, un seul grand Tout. De là vient que les premiers principes sont communs à tous. Il s'ensuit aussi qu'ancun être n'est vraiment libre, une même loi les mouvant tous. — Le Tout évolue. Transformisme. Va-et-vient des êtres. — Hypothèse de la pluralité des mondes. Doute sur l'éternité de l'univers.

Je n'ai pas découpé ces textes, pour ne pas les mutiler. Ils contiennent encore d'autres cheses. Je n'ai relevé ici, que les points pour lesquels je les ai cités dans ce chapitre. Tels quels ils montreront aussi la manière de discourir et de raisonner de ces vieux philosophes.

Lie-tren dit : Il y a un producteur qui n'a pas été produit, un transformeur qui n'est pas transformé. Ce non-produit a produit tous les êtres, ce non-fransformé transforme tous les êtres. Depuis le commencement de la production, le producteur ne peut plus ne pas produire; depuis le commencement des transformations, le transformeur ne peut plus ne pas transformer. La chaîne des productions et des transformations est donc ininterroupue, le producteur et le transformeur produisant et transformant sans cesse. Le producteur, c'est le ginn-gung, le Principe sous sa double modalité alternante. Le transformeur, c'est le cycle des quatre saisons, la révolution du binôme ciel-terre. Le producteur est immobile, le trausformeur va et viest. Et le mobile, et l'immobile, dureront toujours. - Le producteur n'est pas produit, le transformeur n'est pas transformé. Le producteur-transformeur produit et transforme, devient sensible, revêt des figures, parvient à l'intelligence, acquiert des énorgies, agit et sommeille, restant toujours lui. Dire que des êtres distincts sont produits et transformés, deviennent sensibles, revêtent des ligures, parviennent à l'intelligence, acquiérent des énorgies, agissent et sommellient, c'est errer, Le cosmos est un, sans disfinctiona réelles. - Analysant la production du cosmos par le Principe sous sa double modalité yinn et yang, l'éclosion du sensible du non-sensible, le germe de l'action génératrice paisible du ciel et de la terre, les ancions Sages y distinguérent les stades suivants : grande mutation, grande origine, grand commencement, grand flux. La grande mutation, c'est le stade antérieur à l'apparition de la matière ténue (giration des deux modalités, dans l'être indéfini, dans le neant de forme, dans le Principe, sorti de son immobilité absolue). La grande origine, c'est le stade de la matière ténue. Le grand commencement, c'est le stade de la matière palpable. Le grand flux, c'est le stade de la matière plastique, des substances corporelles, des êtres matériels actuels. -L'état primitif, alors que la matière était encore imperceptible, s'appelle aussi le Chaos; c'est-à-dire que, alors, tous les êtres à venir dans la suite, étaient contenus comme dans une houte confuse, imliscernables, incommissables. Son nom ordinal-

re est la Mutation, parce que de lui tout sortira par voie de transformation. -Partant de l'état non-sensible et non-différencié, commençant par un, la progression passant par sept (le nombre des corps célestes), alla jusqu'à neuf (le plus fort nombre simple, après lequel multiples à l'infini); la régression raménerait tout à l'unité. - Un fut le point de départ de la genése des êtres sensibles, laquelle se produisit en cette manière: La matière plus pure et plus lègère étant montée, devint le clelt la matière moins pure et plus lourde étant descendne, devint la terre; de la matière la mieux tempérée, restée dans le vide médian, sortirent les hommes. L'essence de tous les êtres fit d'abord partie du ciel et de la torre, d'où tous les êtres sortirent successivement par voie de transformation. - Parce qu'il y a des produits, il y a un producteur de ces produits. Il y a un auteur des formes corporelles, des sons, des couleurs, des saveurs. Les produits sont mortels, leur producteur ne l'est pas. L'auteur des formes corporelles n'est pas corporel, celui des sons n'est pas perceptible à l'onie, calul des couleurs n'est pas visible à l'ori, celui des saveurs n'est pas perçu par le goût. Sauf son infinité et son immortalité. le producteur, l'auteur, le Principe, est indéterminé, capable de devenir, dans les êtres, yinn ou yang, actif ou passif; contracté ou étendu, rond ou carré, agent de vie ou de mort, chand ou froid, leger ou tourd, noble ou vil, visible ou invisible, noir ou jaune, doux ou amer, puant ou parfumé. Dépourvu de toute connaissance intellectuelle et de toute paissance intentionnelle, il sait tout et peut tout, car il est immanent dans tout ce qui sait et peut, ce qui est, dit la Glose, la connaissauce et la puissance suprême. (Lie-tzen chap. 1.)



Le mode d'engendrer humain, consiste en ce que des êtres déterminés communiquent leur principe de vie à des rejetons de même nature. Tout autre fut la genése du ciel et de la terre (pseudo-enfants), de tous les êtres (pseudo-pellis-enfants du Principe). Ce qui fut avant le ciel et la terre (le Principe), fut-ce un être déterminé, ayant forme et figure? Non!.. Celui qui détermina tous les êtres (le Principe), ne fut pas lui-même un être déterminé. Ce fut l'être primordial indéterminé. Il répugne logiquement que les êtres sensibles aient été produits par d'autres êtres sensibles en chaîne infinie. Celte chaîne eut un commencement, le Principe, l'être non-sensible, dont l'influx s'étend depuis à son dévidage, (Tchoung-treu chap. 22.)

Le Principe no peut pas être entendu; ce qui s'entend, ce n'est pas lui. Le Principe ne peut pas être vu; ce qui se voit, ce n'est pas lui. Le Principe ne peut pas être énoncé; ce qui s'énonce, ce n'est pas iul. Peut-on concevoir autrement que par la raison (pas par l'imagination), l'être non-sensible qui a produit tous les êtres sensibles? Non sans dante! Par conséquent le Principe, qui est cot être non-sensible, ne peuvant être imaginé, ne peut pas non plus être décrit. Retenez bien cecl; celui qui pese des questions sur la Principe, et calui qui y répand, montrent tous deux qu'ils ignorant ce qu'est la Principe. On ne peut, du Principe, demander ai répendre ce qu'il est. Questions values, réponses ineptes, qui supposent, chez ceux qui les fant, l'ignorance de ce qu'est l'univers et de ce que fut la grande origine. Ceui-la ge s'élèverout pas au dessus des hauleurs terrestres (le

mont K'ounn-lunn). Ils n'atteindront pas le vide absolu de l'abstraction parfaite. (Tchoung-treu chap. 22.)



L'homme dont le corps n'occupe qu'une si petite place sur la terre, atteint par son esprit à travers l'espace jusqu'un ciel. Il connaît la grande unité, son état premier de concentration, la multiplication des êtres, l'évolution universelle, l'immensité du monde, la réalité de tout ce qu'il confient, la fermeté des lois qui le régissent. Au fond de tout est la nature. Dans les profondeurs de la nature, est le pivot de tout (le Principe), qui paraît double (yinn et yang) sans l'être réellement, qui est connaissable mais non adéquatement. L'homme urriva à le counaitre, à force de le chercher. S'étendant au delà des fimites du monde, son esprit attelguit le Principe, la réalité insaisissable, toujours la même, toujours sans défant. C'est là son plus grand succès. Il l'obtint en raisonnant, d'après les certitudes déjà acquises, sur les choses encore incertaines, qui devinrent peu à peu certaines à leur tour, la connaissance du Principe étant la certitude finale suprème, (Tchoang-tzeu chap. 24.)



Le ciel et la terre, si majestueux, sont muets. Le cours des astres et des salsons, si regulier, n'est pas réfléchi. L'évolution des êtres, suit une loi immunente, non formulée. Imitant ces modèles, le sur-homme, le Sage par excellence, n'intervient pas, n'agit pas, laisse tout suivre son cours. Le binôme transcendant cielterre, préside à toutes les transformations, à la succession des morts et des vies, aux mulations de tous les êtres, sans qu'ancun de ces êtres alt une connaissance explicite de la cause première de tous ces mouvements, du Principe qui fait tout durer depuis le commencement. L'espace immense est l'entre-deux du clel et de la terre. Le moindre fâtu doit son existence au ciel et à la terre. Le ciel et la terre président à l'évolution continuelle des êtres, qui tour à lour s'élèvent ou s'enfoncent; à la rotalion régulière du yinn et du yung, des quatre saisons, etc. Des êtres, certains semblent disparatire, et continuent pourfant d'exister; d'autres, pour avoir perdu leur corps, n'en devienment que plus transcendants. Le ciel et la terre mourrissent tous les êtres, sans que caux-ci le sachent. De cette notion de l'univers, nous pouvons remonter à la connaissance confuse de sa cause, le Principe. C'est la seule voie. Ou peut dire du Principe seulement qu'il est l'origine de tout, qu'il influence tout en resinnt indifférent. (Tehoang-tzen chap. 29.)



東海子 Tong-kono-tzen demanda à Tehoang-tzen: où est ce qu'on appelle le Principe? — Partout, dit Tehoang-tzen. — Par exemple ? demanda Tong-kono-tzen. — Par exemple dans cette fourmi, dit Tehoang-tzen. — Et plus bas? demanda Tong-kono-tzen. — Par exemple dans ce brin d'herbe. — Et plus bas? — Dans ce tragment de tuile, — Et plus bas? — Dans ce tragment de tuile, — Et plus bas? — Dans ce tramier, dit Tehoang-tzen. — Tong-kono-tzen us demanda plus rien. — Alors Tehoang-tzen prenant la parole, lui dit: Maltre, interroger comme vous vepez de faire, pa vous mênera à rien. Ce pro-

cede est trop imparfait. No demandez pas si le Principe est dans ceci ou dans cela. Il est dans tous les êtres. C'est pour cela qu'on lui donne les épithètes de grand, de suprême, d'entier, d'universel, de total. Tous ces termes différents, s'appliquent à une scule et même réalité, à l'unité cosmique. - Transportons-nous en esprit, en dehors de cet univers des dimensions et des localisations, et il n'y anna plus lieu de vouloir situer le Principe. Transportons-nous en debors du monde de l'antivité, dans le règne de l'inaction, de l'indifférence, du repos, du vague, de la simplicité, du loisir, de l'harmonie, et il n'y aura plus lieu de vouloir qualifier le Principe. Il est l'infini indéterminé. C'est peine perdue, que de vouloir l'atteladre, que de vouloir le situer, que de vouloir étudier ses mouvements. Aucune science n'atteint là. Celui (le Principe) qui a fait que les êtres fussent des êtres, n'est pas lui-même sonmis aux mêmes lois que les êtres. Celni (le Principe) qui a fait que tous les êtres fussent limités, est lui-même illimite, infini. Il est donc oiseux de demander où il se trouve. - Pour ce qui est de l'évolution et de ses phases, plènitude et vacuité, prospérité et décadence, le Principe produit cette succession, mais n'est pas cette succession. Il est l'auteur des causes et des effets (la cause première), mais n'est pas les causes et les effets. Il est l'auteur des condensations et des dissipations (naissances et morts), mais n'est pas lui-même condensation ou dissipation. Tout procède de lui, et évolue par et sous son influence. Il est dans tous les ôtres, par une terminaison de norme; mais il n'est pas identique aux êtres, n'étant ni différencié ni limité. (Tehoang-tzeu chap. 22.)



Au grand commencement de foutes choses, il y avait le néant de forme, l'être imperceptible: if n'y avait aucun être sensible, et parsuite aucun nom. Le premier être qui fut, fut l'Un, non sensible, le Principe. On appelle tei norme, la vertu émanée de l'Un, qui donna naissance à tous les êtres. Se multipliant sans fin dans ses produits, cette vertu participée s'appelle en chacun d'eux ming son partage, son lot, son destin. C'est par concentration et expansion alternantes, que la norme donne ainsi naissance aux êtres. Dans l'être qui nall, certaines lignes déterminées spécifient sa forme corporelle. Dans cette forme corporelle, est confermé le principe vital. Chaque être a sa manière de faire, qui constitue sa nature propre. C'est ainsi que les êtres descendent du Principe. Ils y remontent, par la culture taoiste mentale et morale, qui raméne la nature individuelle à la conformité avec la vertu agissante universelle, et l'être particulier à l'union avec le Principe primordial, le grand Vide, le grand Tout. Ce retour, cette union se font, non par action, mais par cessation. Tel un oiseau, qui, fermani son bec, cesse son chant, se tait. Fusion sllencieuse avec le ciel et la terre, dans une apathie qui paralt stupide à ceux qui n'y entendent rien, mais qui est en réalité vertu mystique, communion à l'évolution cosmique. (Tcheang-tzeu chap. 12.)



Confucius étant allé visiter 老 腓 Luo-tun, le trouva assis immobile et ravi en extase. Le transport l'avait saisi, alors qu'il séchait sa chevelure, après ses ablutions. Confucius attendit discrètement qu'il fût revenu à lui, puis dit: Vous vous étiez retiré dans l'isolement du moi? — Nou, dit Luo-tun. Je m'ébattais dans l'origine des choses. - Qu'est-ce à dire? demanda Confucius. - Je suis encore mal remis, dit Lao-tan; mon esprit fatigue n'est pas encore libre de penser, ma houche serrée pout à peine articuler; je vais pourtant essayer de vous satisfaire... Les deux medalités de l'être s'étant différenciées dans l'être primordial, leur giration commença, at l'évolution cosmique s'ensuivit. L'apogée du yunn condensé dans la terre, c'est la passivité tranquille. L'apogée du yang condensé dans le ciel, c'est l'activité féconde. La passivité de la terre s'offrant au ciel, l'activité du ciel s'exercant sur la terre, des deux naquirent tous les êtres. Force invisible, l'action et la réaction du binôme ciel-terre, produit toute l'évolution. Commencement et cessation, plénitude et vide, révolutions astronomiques, phases du soleil et de la lune, tout cela est produit par cette cause unique, que personne ne voit, mais qui fonctionne toujours. La vio se développe vers un but, la mort est un retour vers un terme. Les genèses se succèdent sans cesse, sans qu'on en sache l'origine, sans qu'on en voie le terme. L'action et la réaction du ciel et de la terre, sont l'unique moteur de ce mouvement. La est la beauté, la joie suprême. S'ébattre dans ce ravissement, c'est le lot du sur-homme. - Mais, comment y atteindre? demanda Confucius. -Par l'indifférence absolue, reprit Lao-tan. Les animaux qui peuplent la steppe, n'out d'attrait pour aucun pâturage en particulier; les poissons qui vivent dans les eaux, ne tienment à aucum habitat déterminé; par suite aucun déplacement n'altère leur paix. Tous les êtres sont un tont immense. Celui qui est uni à cette unité, jusqu'à avoir perdu le seus de su personnallié, colui-là considère son corps du même oil que la poussière, la vie et la mort du même oil que le jour et la nuit. Qu'estce qui pourra émouvoir cet homme, pour lequel gala et perte, honheur et maiheur ne sont rien? Il méprise les diguités comme la boue, parce qu'il se sait plus noble que ces choses. Et cette noblesse de son moi, ancune vicissitude ne peut lui porter atteinte. De tous les changements possibles, aucun n'altèrera sa paix. Celuiqui a atteint le Principe, comprend cecl. (Tekoang-tzeu chap. 21.)



Le Sage comprend que, relies les uns aux autres, tous les êtres forment un corps, un tout; mais il ne cherche pas à pénétrer la nature intime de leur lien, qui est le mystère de la norme cosmique. (Tchoang-tzeu chap. 25.)

Comment expliquer le fait d'expérience, que tous les hommes perçoivent spontanément si une chose convient au non, si c'est ainsi ou pas ainsi. Cette perception ne peut pas s'expliquer autrement. C'est ainsi, parce que c'est ainsi; ce n'est pas ainsi, parce que cela convient; cela ne convient pas, parce que cela ne convient pas. Tout homme est doué de ca sens d'approbation et de réprobation. Il vibre à l'unisson dans tous les hommes. Les paroles qui lui sent conformes, sont acceptées parce que consonantes, et durent parce que naturelles. — Et d'où vient cette unité du sens naturel? Elle vient de l'unité de toutes les natures. Sous les distinctions spécifiques et individuelles multiples, sous les transformations innombrables et incessantes, au fond de l'évolution circulaire sans commencement ni fin, se cache une loi, la nature une, participée par tous les êtres, dans lesquels cette participation commune produit un fond d'harmonie commun. (Tchoang-tzeu chap. 27.)

Tous les êtres appartenant au Tout, leurs actions ne sont pas libres, mais nécessitées par ses lois... Un jour la pénombre demanda à l'ombre: pourquel vous mouvez-vous dans tel sens?.. Je ne me meus pas, dit l'ombre. Je suis projetée par un corps quelconque, lequel me produit et m'oriente, d'après les lois de l'opacité et du monvement... Ainsi en est-il de tous les actes. (Tchoang-tzeu chap, 2.)



Le Principe, indifférent, impartial, laisse toutes les choses auivre leur cours, sans les influencer. Il ne prétend à aucun titre (seigneur, gouverneur). Il n'agit pas. Ne faisant rien, il n'est rien qu'il ne fasse (non en intervenant activement, mais comme norme évolutive contenue dans tout). En apparence, à notre manière bumaine de voir, les temps se succédent, l'univers se transforme, l'adversité et la prospérité alternent. En réalité, ces variations, effets d'une norme unique, ne modiffent pas le tout immuable. Tous les contrastes trouvent place dans ce tout, sans se hearter; comme, dans un marais, toute sorte d'herbes voisinent; comme, sur une montagne, arbres et rochers sont mélangés. — Au-dessus des êtres terrestres, sant le ciel et la terre, l'immensité visible. Au-dessus du ciel et de la terre, sont le yinn et le yang, l'inmensité invisible. Au-dessus de tout, est le Principe, commun à tout, contenunt et penétrant tout, dont l'infinité est l'attribut propre, le seuf par lequel on puisse le désigner, car il n'a pas de nom propre. - Emanés du Principe, le ginn et le gang s'influencent, se détruisent, se reproduisent réciproquement. De la le monde physique, avec la succession des saisons, qui se produisent et se détraisent les unes les autres. De là le monde moral, avec ses attractions et ses répulsions, ses amours et ses haines. De là la distinction des sexes, et leur union pour la procréation. De la certains états corrélatifs et successifs, comme l'adversité et la prospérité, la sécurité et le danger. De là les notions abstraites, d'influence mutuelle, de causalité réciproque, d'une certaine évolution circulaire dans laquelle les commencements succèdent aux terminaisons. Voità à peu près ce qui, thré de l'observation, exprimé en paroles, constitue la somme des connaissances humaines. Ceux qui connaissent le Principe, ne scrutent pas davantage. Ils ne spéculent, ni sur la nature de l'émanation primordiale, ni sur la fin éventuelle de l'ordre de choses existant. — Ces questions sont insolubles. Certains ont voulu les résondre, blen en vain. Cet univers est l'œuvre d'un auteur préexistant, a dit 🛣 子 Tsie-tzeu. Non, ll est devenu de rieu, a dit 季 旗 Ki-tchenn. Aucun des deux n'a prouvé son dire. Tons les deux sont dans l'erreur. Il est impossible que l'univers ail en un auteur préexistant, il est impossible que l'être soit sorti du neant d'être. L'homme ne peut rieu sur sa propre vie, parce que la loi qui régit la vie et la mort, ses transformations à lui, lui échappe; que peut-il alors savoir de la loi qui régit les grandes transformations cosmiques, l'évolution universelle? Dire de l'univers, quelqu'un l'a fait; ou, il est devenn de rien; ce sont là, non des propositions démontrables, mais des suppositions gratuites. Pour moi, quand je regarde en arrière vers l'origine, je la vois se perdre dans un lointain infini; quand le regarde en avant vers l'avenir, je n'entrevois aucun terme. Or les paroles humaines ne peuvent pas exprimer ce qui est infini, ce qui n'a pas de terme. Limitées comme les êtres qui s'en servent, elles ne peuvent exprimer que les affaires du monde limité de ces êtres, choses bornées et changeantes. Elles ne peuvent pas s'appliquer au Principe, qui est luini, immuable et éternet. Maintemant, après l'émanation, le Principe duquel émanérent les êtres, étant inbérent à ces êtres, ne peut pas proprement être appeté l'auteur des êtres; ceci réfute Tsie-tzeu. Le Principe inhèrent à lous les êtres, ayant existe ayant les êtres, on ne peut pas dire proprement que ces êtres sont devenus de rien; ceci réfute Ki-tchenn. Quand on dit maintenant le Principe, ce terme ne désigne plus l'être solitaire, tel qu'il fut au temps primordial; il désigne l'être qui existe dans tous les êtres, norme universelle qui préside à l'évolution cosmique. La nature du Principe, la nature de l'Être, sont incompréhensibles et ineffables. Seul le limité peut se comprendre et s'exprimer. Le Principe agissant comme le pôle, comme l'axe, de l'universalité des êtres, disons de lui seulement qu'il est le pôle, qu'il est l'axa de l'évolution universelle, sans tenter ul de comprendre ul d'expliquer. (Tchoung-tzeu chap. 25.)

Confucius dit à 😕 III Luo-ton: Comme aujourd'hal Pal qualque laisir, je voudrais bien vous entendre parler sur l'essence du Principe. - Lac-tan dit; Yous auriez du d'abord éclairer votre cour par l'abstinence, purifier votre esprit. vital, el vous défaire de vos idées préconçues. Car le sujet est abstrus, difficile à énoncer et à entendre. Je vais toutefois essayer de vous en dire quelque chose... Le lumineux amquit de l'obscur, les formes naquirent de l'amorphe. L'esprit vital universel, dont les esprits vitaux particulters sont des participations, naquit du Principe: la matière naquit du sperme universel, dont le sperme particulier est une participation. Puls les êtres s'engendrérent mutuellement, par communication de feur matière, soit par voie de gestation utérine, soit par production d'œufs. Leur entrée sur la scène de la vie n'est pas remarquée, leur sortie ne fait aucun bruit. Pas de porte visible; pas de logis déterminés. Ils viennent de tous les cotés, et remplissent l'immensité du moude, êtres contingents et éphémères... Ceux qui. sachant cela, ne se préoccupent de rien, ceux-là se portent blen, ont l'esprit Ilbre, conservent leurs organes des sens en parfalt état. Sans l'atiquer leur Intelligence, ils sont capables de toute tâche. Car ils agissent (ou plutôt n'agissent pas, laissent faire, ) spontanément, naturellement, comme le ciel est élevé par nature, comme la terre est étendue par unture, comme le soleil et la lune sont lumineux par mature, comme les êtres pullulent naturellement... L'étude, la discussion, n'en apprennent pas plus long sur le Principe, aussi les Sages s'abstiennent-ils d'étudier et de discuter. Sachant que le Principe est une infinité que rien ne peut augmenter ni diminuer, les Sages se contentent de l'embrasser dans son ensemble... Oni, Il est immense comme l'océan. Quelle majesté dans cette révolution incessante, dans luquelle le recommencement suit immédiatement la cessation... Suivre le tlux des êtres en faisant du blen à tous, voità la voie des Sages ordinaires (confucilistes). Mais aveir pris position en dehors de ce flux, et faire du hien à ceux qu'il entraine, vollá la vole du Sage supérieur (faoiste, qui agit à l'instar du Principe). -Considérons un être humain, à l'état d'embryon à peine conçu. dont le sexe n'est même pas encore déterminé. Il est devenu, entre le ciel et la terre. A peine devenu, îl se peut qu'il retourne à son origine (mort-né). Considéré dans ce commencement, qu'est-il autre chose qu'un mélange de souffle et de sperme? Et a'll

suffit, ce ne sera que pour peu d'années. La différence est si petite, entre ce qu'on appelle une vie longue et une vie courte! Somme toute, c'est un moment, dans le cours infini des temps. Beaucoup n'ont même pas le loisir de montrer s'ils ont l'esprit d'un Vac (empereur vertueux) ou d'un Kie (tyran vicieux). - L'évolu-Hon de chaque Individu du régne végétal, suit une loi déterminée. De même la loi qui preside à l'évolution humaine, est comme un engrenage. Le Sage suit le monvement, sans regimber, sans s'accrocher. Prévoir et calculer, c'est artifice; se taisser faire, c'est suivre le Principe. C'est en laissant faire, que les empereurs et les rois de la haute antiquité, se sont élevés et rendus célébres. - Le passage de l'homme, entre le ciel et la terre, de la vie à la mort, est comme le saut du coursier blane, qui franchit un ravin d'un bord à l'autre ; l'affaire d'un instant. Comme par l'effet d'un bouillonnement, les êtres entrent dans la vie; comme par l'effet d'un écoulement, ils rentrent dans la mort. Une transformation les a faits vivants, une transformation les fait morts. La mort, tous les vivants la trouvent déplaisante, les hommes la pleurent. Et cependant, qu'est-elle autre chose, que le débandage de l'arc, et sa remise au fourreau; que le vidage du sac corporel, et la remise en liberté des deux amés qu'il emprisonnait? Après les embarras et les vicissitudes de la vie, les deux âmes partent, le corps les suit dans le repos. C'est là le grand retour, âmes et carps retournant dans le tout. - Que l'incorporel a produit le corporel, que le corps retourne à l'incorporeité, cette notion de la giration perpétuelle est conque de bien des hommes, mais l'élite seule en tire les conséquences pratiques. Le valgaire disserte volontiers sur ce sujet, tandis que le sur-homme garde un profond silence. S'il essayait d'en parler, il aurait forfait à sa science, par laquelle it sait qu'en parler est impossible, et qu'on ne peut que la méditer. Avoir compris qu'on ne gagne rien à interroger sur le Principe, mais qu'il faut le contempler en silence, voilà ce qu'on appelle avoir obtenu le grand résultat, avoir atteint le but. (Tchoang-tzeu chap. 22.)



Comme Lie-tren, qui se rendalt dans la principanté de de Wei, prenait son repas au bord du chemin, quelqu'un de ceux qui l'accompagnaient ayant vu un crane séculaire qui gisait là, le ramassa et le tui montre. Lie-treu le regarda, puis dit à son disciple 🖬 👹 Pai-fong: Lui et moi savons que la distinction entre la vie et la mort n'est qu'imaginaire, lui par expérience, moi par raisonnement. Lui et moi savons, que tenir à la vie et craindre la mort est déraisonnable, la vie et la mort n'étant que deux phases fatalement successives. Tout passe, selon les temps ou les milieux, par des états successifs, sans changer essentiellement. Ainsi les grenouilles deviennent cailles, et les cailles deviennent grenouilles, selon que le milieu est humide on sec. Un même germe deviendra nappe de lentilles d'eau sur un étang, ou tapis de mousse sur une colline. Du frai de poisson sortent des sauterelles, en temps de sécheresse; des œufs de sauterelle sortent des poissons. en cas d'inondation... A sa mort, l'homme rentre dans le métier à tisser cosmique; le va-st-vient de la navette, la série des transformations recommence pour lui. Tous les êtres sortent ainsi du grand métier cosmique, pour y rentrer ensuite, puls en ressortir. (Lie-treu chap. 1.)

La vie succède à la mort, la mort est l'origine de la vie. Le pourquoi de cette alternance est inscrutable... La vie d'un homme tient à une condensation de matière, dont la dissipation sera sa mort; et ainsi de suite. Cela étant, y a-t-il lieu de se chagriner de quoi que ce soit?. Tous les êtres sont un tout, qui se transforme sans cesse. On appelle les uns beaux, et les autres laids. Abus de mots, car rien ne dure. A sa prochaîne métamorphose, ce qui fut beau deviendra peut-être laid, ce qui fut laid deviendra peut-être beau... C'est ce que résume cet adage: Tout l'univers est une soule et même hypostase. Le Sage n'estimant et ne méprisant aucun être en particulier, donne toute son estime à l'unité cosmique, au grand tout. (Téhoang-tzeu chap. 22.)

子頁 Tzeu-koung dit au pauvre 林 類 Linn-lei: tout homme alme la vie, et craint la mort. Comment pouvez-vous faire si bon marché de la vie, et aimer la mort? — Parce que, dit Linn-lei, la mort est à la vie, ce que le retour est à l'aller. Quand je mourrai ici, ne renaltrai-je pas ailleurs? Et si je renais, ne sera-ce pas dans des circonstances différentes? Or comme je n'ai qu'à gagner au change, quel qu'il soit, ne serait-ce pas sottise si je craignais la mort, par laquelle l'obtiendrai mienz que ce que l'ai? (Lie-tzeu chap. 1.)



La substance qui se projette, ne produit pas une substance nouvelle, mais une ombre: le son qui résonne, ne produit pas un son nouveau, mais un écho; quand le péant de forme se meut, il ne produit pas un néant nouveau, mais l'être sensible. Toute substance aura une fin. Le ciel et la terre étant des substances, finirent comme moi; si toutefols l'on peut appeler fin, ce qui n'est qu'un changement d'état. Car le Principe, de qui tout émane, n'aura pas de fin, puisqu'il n'a pas en de commencement, et n'est pas soumis aux lois de la durée. Les êtres passent successivement par les états d'être vivants et d'être non-vivants, d'être matériels et d'être non-matériels. L'état de non-vie n'est pas produit par la non-vie, mais fait suite à l'état de vie (comme son ombre). L'état de non-matérialité n'est pas produit par l'immatérialité, mais fait suite à l'état de matérialité (comme son écho). Cette alternance successive, est fatale, inévitable. Tout vivant cessera nécessairement de vivre, et cessera ensuite nécessairement d'être non-vivant, reviendra nécessairement à la vie. Done vouloir faire durer sa vie et échapper à la mort toujours, c'est vouloir l'impossible. - Dans le composé humain, l'esprit vital est l'apport du ciel, le corps est la contribution de la terre. L'homme commence par l'agrégation de son esprit vital avec les grossiers éléments terrestres, et finit par l'union du même esprit avec les purs éléments célestes. Quand l'esprit vital quitte la matière, chacun des deux composants retourne à son origine. De là vient qu'on appelle les morts les retournés. Ils sont retournés, en effet, à leur demeure, le cosmos. L'esprit rentre par une porte nouvelle, la matière retourne à sou origine. Logiquement, on devrait appoler les vivants les repenus (Lie-treu chap: I.) - Voyez Leçon 5 I, avec la note.

Le va-et-vient des êtres est imperceptible. Celui qui finit ici, recommence allleurs; celui qui s'ajoute ici, se retranche allieurs. Décadence et prospérité, devenir et cesser, les allées et les venues s'enchainent, sans que le fit de cet enchainement soit salsissable. Si insensibles sont la venue de ceux qui viennent et le départ de ceux qui partent, que l'univers présente toujours le même aspect. (Lie-treu chap. 1.)

-4-14-

Chounn demanda à son ministre K Tch'eng: peut-on arriver à possèder le Principe? — Tch'eng répondit: Ne possédant pas votre propre corps, comment prétendez-vous possèder le Principe? — Si mon corps n'est pas à mol, à qui est-il? demanda Chounn. — Votre corps, dit Tch'eng, est un prêt de matière grossière, que le ciel et la terre vous ant fait pour un temps. Votre vie est une combinaison transitoire de matière subtile, que vous tenez aussi du ciel et de la terre. Votre destinée, votre activité, font partie intégrante du flux des êtres, sons l'action du ciel et de la terre. Vos enfants et ves petits-enfants, sont un renouveau que le ciel et la terre vous unt donné. Vous avancez dans la vie sans savoir ce qui vous pousse, vous stationnez sans savoir ce qui vous arrête, vous mangez sans savoir comment vous assimilez, l'action puissante mais inconnaissable du ciel et de la terre vous mouvant en tout; et vous prétendriez vous approprier quelque chose?! (Tchoang-tzeu chap. 22.)

-0-0-

Bans le pays de Fo Ts'i, un certain M Kouo était très riche. Dans le pays de 4 Song, un certain for Hinng était très pauvre. Le pauvre alla demander au riche, comment il avait fait pour s'enrichir. En volant, lui dit celui-ci. Quand je commencal à voter, au bout d'un an f'eus le nécessaire, au bout de deux aus l'eus l'abondance, au hout de trois ans l'eus l'opulence, puis je devins un gros notable. -Se meprenant sur le terme voler, le Huang n'en demanda pos davantage. Au comble de la joie, il prit congé, et se mit aussitôt à l'œuvre, escaladant ou perçant les murs, faisant main basso sur tout ce qui lui convenait. Bientot arrêté, il dut rendre gorge, et perdit encore le peu qu'il possédalt apparavant, trop heureux d'en être quitte à ce compte. Persuade que le Kono l'avait trompé, il alla loi faire d'amera reproches. - Comment t'y es-tu pris? demanda le Kono, tout étouné. - Quand le Hunng hai eut raconté ses procédés,.. ah! mais, fit le Kouo, ce n'est pas par cette sorte de vol·la, que je me suis enricht. Moi, suivant les temps et les circonstances, j'ai volé leurs richesses au ciel et à la terre, à la pluie, aux monts et aux plaines. Je me suis approprié de qu'ils avaient fait croître et murir, les animaux sauvages des prairies, les paissons et les tortues des eaux. Tout ce que j'ai, je l'ai voié à la nature, mais avant que ce ne fût à personne; tandis que tol, tu as volé ce que le ciel avait dela donné à d'autres bommes. - Le Blang s'en alla mécontent, persuade que le Kono le trompalt encore il rencontra le Maltre du faubourg de l'est, et lui raconta son cas. Mais oui, lui dit calui-ci, toute appropriation est un vol. Même l'étre, la vie, est un vol d'une parcelle de l'harmonie du genn et du gang; combien plus toute appropriation d'un être matériel est-elle un vol fait à la nature Mais II fant distinguer vol el vol. Voler la nature, c'est le vol commun que tous commettent, et qui n'est pas pani, Voler autral, c'est le vol privé que les voleurs commettent, et qui est pami. Tous les hommes vivent de voler le ciel et la terre, sans être pour cela des voleurs. (Lie-tren chap. 1.)

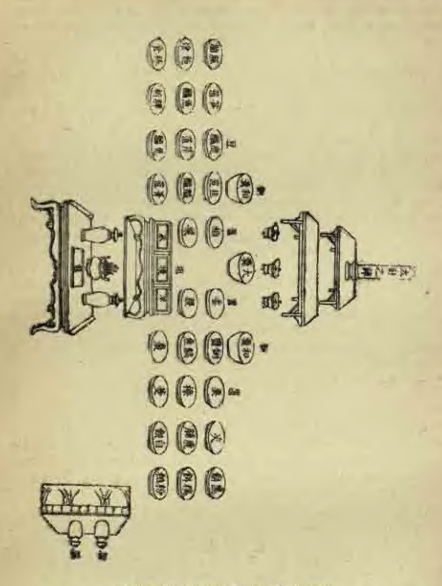
L'empereur 混 T'ang de la dynastie 商 Chang, demanda a 夏 准 Hia-keue: Jadis, tout au commencement, y eut-Il des êtres ? - Hig-keue dit : S'il n'y en avait pas ou, comment y en aurait-li maintenant? Si nous doutions qu'il y en ait en judis; les hommes futurs pourrolent douler qu'il y en ait en maintenant, notre présent devant être un jour leur passé, ce qui serait absurde. - Alors, dit Tang, dans le temps, y a-t-il division on continuité? qu'est-ce qui détermine l'antériorité et la postériorité? - Hia-keue dit: On parle, depuis l'origine, de fins et de commencements d'êtres. Au fond, y a-t-il vraiment commencement et fin, ou transition successive continue, qui peut le savoir? Étant extérieur aux autres êtres, et antérieur à mes propres états futurs, comment puis-je savoir si les fins, les moris, sont des cessations on des transformations? - En tout cas, dit Tang, selon vous le temps est infini. Que pensez-vous de l'espace? Est-il également infini? - Je n'en sais rien, dit Hia-kene. - Tang insistant, Hia-kene dit: Le vide est infini, car au vide on ne peut pas ajouter un vide; mais comme, aux êtres existants, on peut ajouter des êtres, le cosmos est-il fini ou infini, je n'en sais rien. Je suis alle à l'Est jusqu'à Ying, et j'ai demandé, au delà qu's a-t-il? On m'a répondu, au delà, c'est comme en deca ... Puis le suis allé vers l'Ouest jusqu'à Pinn, et f'ai demandé, au delà qu'y a-t-ll? On m'a répondu, an delà, c'est comme en deçà... J'ai conclu de cette expérience, que les termes, quatre mers, quatre régions, quatre pôles, ne sont peutêtre pas absolus. Car enfin, en ajeutant toujours, on prrive à une valeur infinie. Si notre cosmos (cirl-terre) est fini, n'est-il pas continué sans fin par d'autres cosmos ( clel-terre ) limitrophes? Oni sait si notre monde (ciel-terre) est plus qu'une unité dan's l'infinité? (Lietzeu chap. 5.) - Ce texte dont les acteurs sont fictifs comme c'est le cas dans beaucoup de textes taoistes, est antérieur à l'introduction du Buddhisme en Chine; mais postérieur de 150 ans au moins à sa propagation dans l'Inde. On sait que les Buddhistes croyaient à un nombre infini de mondes distincts. L'idée est absolument neuve en Chine. Je doute qu'elle y alt été inventée. Je croirais plutôt qu'elle y fat apportée.

---

Lie-tzen dit: affirmer que le ciel et la terre cesseront un jour d'exister, ce serait trop s'avancer; affirmer qu'ils existerent toujours, ce serait aussi trop s'avancer. Il est impossible de savoir, avec certitude, ce qui en sera; si out ou non. (Lie-tzeu chap. 1.)

Sources. — L'œuvre de Lie-tzeu, en librairie 列子 Lie-tzeu, ou 种 盘 撰 裙 Teh'oung-hu tchenn-king, 8 chapitres. — L'œuvre de Tehoang-tzeu, en librairie 准子 Tehoang-tzeu, ou 衛 華 真 雲 Nan-hoa tchenn-king, 33 chapitres.

Ouvrages. — J. Legge. The writings of Chunng-tzu, in Sacred Books of the East, vols 30 at 40, 1891. Diffus, imprecis. — L. Wieger S.J. Les Pères du système taoiste. Lie-tzeu. Tehoang-tzeu. Texte, traduction, bibliographie, 1913.



Offrande au Patron du sol de l'empire,

### Dix-neuvième Leçon.

Sommaire. — Les Pères taoïstes. 列 子 Lic-treu et 班 子 Tchoang-treu, inite. — I. L'indistinction universelle; l'identité des contraires, du bien et du mal; sultes de leur monisme, Textes. — II. Identité des états de vie et de mort. Textes.

L'univers existant actuel, n'est pas l'expression de la grandeur absolue. Car T. cette quantité n'est pas constante. Elle varie, dans la durée des temps, au cours de l'évolution, selon les genéses et les cessations. Envisagées ninsi, par la haute science, les choses changent d'aspect, l'absolu devenant relatif. Ainsi la différence du grand et du petit s'efface, dans la vision à distance infinie. La différence du passé et du présent s'efface de même, l'antériorité et la postériorité disparaissant, dans la chame Illimitée ; et par suite, le passé n'inspire plus de mélancolle, et le présent plus d'intérêt. La différence entre la prospérité et la misère s'efface de même, ces phases éphémères disparaissant dans l'éternelle évolution; et par suite, avoir ne cause plus de plaisir, perdre ne cause plus de chagrin. Pour ceux qui voient de cette distance et de cette hanteur, la vie n'est plus un bonheur, la mort n'est plus un malheur; car ils savent que les périodes se succèdent, que rien ne saurait durer. - La parole peut décrire la matière concrète; la pensée atteint l'essence abstraîte. Par delà, les intuitions métaphysiques, les dietamens intérieurs, qui ne sont ni matière ni essence, ne sont comms que par appréciation subjective. C'est en suivant ces intuitions inexprimables, que l'homme supérieur fait bien des choses tout autrement que le vulgaire, mais saus mépriser celui-cl, parce qu'il n'a pas les mêmes lumières. Ce sont elles qui le mettent nu-dessus de l'houneur et de l'ignominie, des récompenses et des châtiments. Ce sont elles qui fui font oublier les distinctions du grand et du petit, du bien et du mai. - Si l'on considére les êtres à la lumière du Principe, les distinctions comme noble et vil, grand et petit, n'existent pas, tout étant un. A leurs propres yeux, les êtres sont tous nobles, et considérent les autres comme vils, par rapport à sol; point de vue subjectif. Aux yeax du vulgaire, ils sont nobles ou vils, selon une certaine appréciation routinière, indépendante de la réalité; point de vue conventionnel. Considérès objectivement et relativement, tous les êtres sont grands par rapport unx plus petits que sol, tous sont petits par rapport aux plus grands que sol; le ciel et la terre ne sont qu'un grain, un post est une montagne. Considérés quant à leur utilité, tous les êtres sont utiles pour ce qu'ils peuvent faire, tous sont inutiles pour ce qu'ils ne peuvent pas; l'Est et l'Ouest coexistent, par opposition, nécessairement, chacan nyant ses altributions propres que l'autre n'a pas. Enfin, par rapport au goût de l'observateur, les êtres out tous quelque côté par où ils plaisent à certains, et quolque côté par lequel ils déplaisent à d'autres. Selon les temps et les circonstances, le résultat des mêmes actions n'est pas le même; ce qui est expédient pour l'un on dans telles circonstances, nu l'est pas pour l'autre ou dans d'autres circonstances. Il en est de même, pour la qualification des actes; ce qui est bien dans l'un on dans telles circonstances, sera mal dans l'autre ou dans d'autres circonstances. Tout est relatif. Bien de fixe. Tout est sujet à double aspect. -

Par suite, vouloir le bien sans le mai, la raison sans le tort, l'ordre sans le desordre, c'est montrer qu'on ne comprend rien aux lois de l'univers; c'est rêver un ciel sans terre, un yinn sans yang; le double aspect coexistant pour tout. Vouloir distinguer, comme des entités réelles, ces deux corrélatifs inséparables, c'est montrer une faible raison. Le ciel et la terre sont un, le ginn et le gang sont un; et de même les aspects opposés de tous les contraires sont un. Il n'y a ni grandeur ni pelitesse, ni noblesse ni bassesse, ni bien ni mai absolu; mais toutes ces choses sont relatives, dépendantes des temps et des circonstances, de l'appréciation des hommes, de l'opportunité. - Certains demandent : n'y a-1-il pas une morale, quelque règle des mœurs? Que faut-il faire; que faut-il ometire?.. Je réponds: au point de vue du Principe, il n'y a qu'une unité réelle absolue, et des aspects subjectifs relatifs et changeants. Mettre quoi que ce soit d'absolu, en dehors du Principe, ce serait errer sur le Principe. Donc pas de morale absolue, mais une couvenance opportuniste seulement. Praliquement, suivez les temps et les circonstances. Sovez uniformément juste comme prince régnant, uniformément indifférent comme particulier; embrassez tous les êtres, car tous sont un. - Le Principe est immuable, n'ayant pas eu de commencement, ne devant pas avoir de fin. Les êtres sont changeants, naissent et meurent, sans permanence stable. Du non-être Ils passent à l'être, sans repos sous aucune forme, un cours des années et des temps, Commencements et fins, croissances et décadences, se suivent Cest tout ce que nous pouvons constater, en fait de règle, de loi, règissant les êtres. Leur vie passe sur la scène du monde, comme passe devant les yeux un cheval emporté. Pas un moment, sans changements, sans vicissitudes. Et vous demandez, que faire? que ne pas faire?.. Suivez le cours des transformations, agissez d'après les circonstances du moment, c'est tont ce qu'il y a à faire. (Tchoang-tren chap. 17.)

-4-4-

Après avoir explique à son disciple if You l'accord humain des instruments de musique, puis l'accord terrestre des voix de la nature, le mattre taoiste 😃 K'i lui explique enfin l'accord céleste. C'est, dit-it, l'harmonie de tous les êtres, dans leur commun être. La, pas de distinction, de contraste, de conflit Embrasser, voilà la science; distinguer, c'est faire erreur. Tout est un. Durant le sommeil, l'âme recueillie s'absorbe dans cette unité; durant la veille, distraite, elle distingue des êtres divers. Elles naquirent, ces distinctions imaginaires, de l'activité, des relations, des conflits de la vie. Dans le tir à la cible, on distingua bien et mal. Dans les transactions, on distingua droit et tort. A force de répéter ces mois, on finil par croire à ces notions irréelles, on les attribus an Ciel, on les imposa à autrni; impossible maintenant d'en faire revenir les humains. Et cependant, oul, bien et mal, droit et tort, tous les contrastes, tous les contraires, sont des sons sortis de la même finte, des champignous nés de la même homidité; non des êtres réels, mais des aspects divers de l'être universel unique. Dans le cours du temps, tont cela se présente. D'où est-ce venu? C'est devenu! C'est né, entre un matin et un soir, de soi-même, non comme un être réel, mals comme une apparence. Il n'y a pas d'êtres réels distincts. Il n'y a un moi, que par contraste avec un lui. Lui et moi n'étant que des êtres de raison, il a'y a pas non plus, en réalité, ce quelque chose de plus rapproché qu'on appelle le mien, et ce quelque chose de

plus éloigné qu'on appelle le tien. - Mais, qui est l'agent de cet état de choses, le moteur du grand Tout?.. Tout se passe comme s'il y avait un vrai gouverneur, mais dont la personnalité ne peut être constatée. L'hypothèse expliquant les phênomônes, est acceptable, à condition qu'on ne fasse pas, de ce gouverneur universel, un être distinct. Il est une tendance sans forme palpable, la norme inhérente à l'univers, sa formule évolutive immanente. Les normes de toute sorte, comme celle qui fait un corps de plusieurs organes, une famille de plusieurs personnes, un état de nombreux sujets, sont autant de participations du recteur universel ainsi entendu. Ces participations ne l'augmentent ni ne le diminuent, car elles sont communiquées par lui, non détachées de lui. Prolongement de la norme universelle, la norme de tel être, qui est son être, ne cesse pas d'être quand il finit. Elle fut avant lui, elle est après lui, inaltérable, lodestructible. Le reste de lui, ne fut qu'apparence. - C'est de l'ignorance de ce principe, que dérivent toutes les peines et tous les chagrins des hommes, Intte pour l'existence, crainte de la mort, appréhension du mystériaux au-delà. L'aveuglement est presqua général, pas universal toutefois. Il est encore des hommes, peu nombreux, que le traditionalisme conventionnel n'a pas séduits, qui ne reconnaissent de mattre que leur raison, el qui, par l'effort de cette raison, ont déduit la doctrine exposée cidessus, de leurs méditations sur l'univers. Ceux-là savent qu'il n'y a de réel que la norme universelle. Le vulgaire irréfléchi croit à l'existence réelle des êtres distinets.

Mais, me dira-t-on, si tout était un, si tout se réduisait à une norme unique, estte norme comprendralt simulianément la vérité et l'erreur, ce qui répagne. -Je réponds: cela ne répugne pas, parce qu'il n'y a, en réalité, ni vérité ni errenr, ni oul ni non, ni autre distinction quelconque, font étant un, jusqu'aux contraires. Il n'y a que des aspects divers, lesquels dépendent du point de vue. De man point de vue, je vois ainsi; d'un autre point de vue, je verrais autrement. Moi et autrui sont deux positious différentes, qui font juger et parier différemment de ce qui est un. Ainsi parle-t-on, de vie et de mort, de possible et d'impossible, de licite et d'ifficite. On discute, les uns disant oul, et les autres non. Erreurs d'appréhension subjectives, dues au point de vue. Le Sage, au contraire, commence par éclairer l'objet avec la lumière de sa raison. Il constate d'abord, que cecl est cela, quo cela est ceci, que tout est un. Il constate ensuite, qu'il y a pourtant oui et non, opposition, contraste. Il conclut à la réalité de l'unité, à la non-réalité de la diversité. Son point de vue à lui, c'est un point, d'où cecl et cela, oui et non, paraissant encore non distingués. Ce point est le pivot de la norme. C'est le centre immobile d'une circonférence, sur le contour de laquelle roulent toutes les contingences, les distinctions et les individualités; d'où l'on ne voit qu'un infini, qui n'est ni ceci ni cala, ni oni ni non. Tont voir, dans l'unité primordiale non encore différenciée, on d'une distance telle que tout se fond en un, voilà la vraie intelligence. - Les sophistes se trompent, en cherchant à y arriver, par des arguments positifs et négatifs, par voie d'analyse on de synthèse. Ils n'aboutissent qu'à des manières de voir subjectives, lesquelles, additionnées, forment l'opinion, passent pour des principes. Comme un sentier est formé par les pas multipliés des passants, ainsi les choses finissent par être qualifiées d'après ce que beaucoup en ont dit. C'est ainsi, dit-on, parce que c'est ainsi; c'est un principe. Ce n'est pas ainsi, diton, parce que ce n'est pas alnsi; c'est un principe. En est-il vraiment ainsi, dans la réalité? Pas du tout. Envisagées dans la norme, une paille et une poutre, un laderon et une beauté, tous les contraires sont un. La prospérité et la ruine, les étals successifs, ne sont que des phases; tout est un. Mais ceci, les grands esprits seuis sont aples à le comprendre. Ne nous occupons pas de distinguer, mais voyons tout dans l'unité de la norme. Ne discutons pas pour l'emporter, mais employons, avec autrui, le procédé de l'éleveur de singes. Cet homme dit aux singes qu'il élevait: Je vous donnerai trois taros le matin, et quatre le soir. Les singes furent tous mécontents. Alors, dit-il, je vous donnerai quatre taros le matin, et trois le soir. Les singes furent tous contents. Avec l'avantage de les avoir contentés, cet homme ne leur donna en définitive, par jour, que les sept taros qu'il leur avait primitivement destinés. Ainsi fait le Sagé. Il dit out ou non, selon qu'il est opportun, pour avoir la paix, et reste tranquille au centre de la roue universelle qu'il laisse tourner.

Parmi les anciens, les uns pensaient que, à l'origine, il n'y eul rion de préexistant. C'est là une position extrême. — D'autres pensérent qu'un être distinct préexista. C'est la position extrême apposée. — D'autres enfin pensérent qu'il y eut un tout indistinct, non-différencié. C'est là la position moyenne, la vraie. — Cet être primordial non-différencié, c'est le Principe, la norme. Quand on imagina les distinctions, on ruina sa notion.



Vous dites, m'objecte-t-on, qu'il n'y a pas de distinctions. Passe pour les termes assez semblables; mettons que la distinction entre ceux-la n'est qu'apparente. Mais les termes absolument opposés, caux-là comment pouvez-vous les réduire à in simple unité? Alasi, comment concilier ces termes: petit et grand; jeune et vieux; etc. Ces termes s'excluent; c'est oui ou non. - Je réponds; ces termes ne s'excluent, que si on les envisage comme existants. Antérieurement au dévenir, dans l'unité du principe primordial, il u'y a pas d'opposition. Envisagés dans cette position, un poil n'est pas petit, une montagno n'est pas grande; un mort-ne n'est pas Jeune, un centenaire n'est pas agé. Le ciel, la terre, et mol, sommes du même age. Tous les êtres, et moi, sommes un dans l'origine. Puisque tout est un objectivement et en réalité, pourquoi distinguer des entités par des mois, lesquels n'expriment que des appréhensions subjectives et imaginalres? Si vous commencez à nommer et à compter, vous ne vous arrêterez plus, la sèrie des vues subjeclives étant infinie. - Avant le temps, tout était un, dans le Principe fermé comme un pli scelle. Il n'y avait alors, en fait de termes, qu'un verbe général. Tout ce qui fut ajouté depuis, est subjectif, imaginaire. Telles, la différence entre la droite et la gauche, les distinctions, les oppositions, les devoirs. Autant d'êtres de raison, qu'on désigne par des mots, auxquels rien ne répond dans la réalité. Aussi le Sage étudie-t-il tout, dans le monde matériel et dans le monde des idées, mais sans se prononcer sur rien, pour ne pas ajouter une vue subjective de plus, à celles qui ont déjà été formulées. Il se tait recueilli, tandis que le valgaire perore, non pour la vérité, mais pour la montre, dit l'adage. - Que peut-on dire de l'ètre universel, sinon qu'il est? Est-ce affirmer quelque chose, que de dire, l'être est? Est-ce affirmer quelque chose, que de dire, l'humanité est humaine, la modestie est modeste. la bravoure est brave? Ne sont-ce pas là des phinses vides qui ne significant rien?.. Si l'on pouvait distinguer dans le principe, et lui appliquer des attributs, il ne serait pas le principe universel. Savoir s'arrêter la ou l'intelligence et la parole font défant, voilà la sagosse. A quoi bou chercher des termes impossibles pour exprimer un être ineffable? Colni qui comprend qu'il a tout en un, a conquis le trésor céleste, inépuisable, mais anssi inserntable. Il n l'illumination compréhensive, qui éclaire l'ensemble sans faire paraître de détails.

Le Sage abstrait du temps, et voit tout en un. Il se tait, gardant pour lui ses impressions personnelles, s'abstenant de disserter sur les questions obscures et insolubles. Ce recueillement, cette concentration, lui donnent, au milieu de l'affairage passionne des hommes vulgaires, un air apathique, presque hête. En réalité, intérieurement, il est appliqué à l'occupation la plus haute, la synthèse de tous les âges; la réduction de tous les êtres à l'unité. (Tchoang-trau chap. 2.)

#### H

Et pour ce qui est de la distinction qui tourmente le plus les hommes, celle de la vie et de la mort,... l'amour de la vie n'est-il pas une illusion? la crainte de la mort n'est-elle pas une erreur? Ce départ est-il réellement un malheur? Ne conduit-li pas, comme celui de la fiancee qui quitte la maison paternelle, à un autre bonheur?.. Jadis, quand la belle Ki de Li fut enlevée, elle pleura à mouiller sa robe. Quand elle fut devenue la favorite du roi de Isinn, elle constata qu'elle avait en tort de pleurer. N'en est-il pas ainsi de bien des morts? Partis à regret jadis, ne pensent-ils pas maintenant, que c'est hien i tort qu'ils aimaient la vie?.. La vie ne serait-elle pas un réve? Certains, tirès par la réveil d'un rève gai, se désolent; d'autres, délivrés par le réveil d'un rêve triste, se réjouissent. Les uns et les autres, tandis qu'ils révalent, ont cru à la réalifé de leur rêve. Après le réveil, ils se sont dit, ce n'était qu'un vain rève. Ainsi en est-il du grand rèveil, la mort, après lequel on dit de la vie, ce ne fut qu'un long rève. Mais, parmi les vivants, peu comprennent ceci. Presque tous croient être hien éveilles. Ils se croient vraiment, les uns rois, les autres valets. Nous révons tous, vous et mot. Mol qui vous dis que vous révez, je rève aussi mon réve. - L'identité de la vie et de la mort, paratt incroyable à bien des gens. La leur persuadera-t-on jamais? G'est peu probable. Car, en cette matière, pas de démonstration évidente, aucune autorité décisive, une foule de sentiments subjectifs. Saule la règle cèleste résoudra cette question. Et qu'estce que cette règle céleste? C'est se placer, pour juger, à l'infini... Impossible de résondre le conflit des contradictoires; de décider laquelle est fausse. Alors plaçonsnous en dehors du temps, au delà des raisonnements. Envisageons la question à l'Infini, distance à laquelle tout se fond en un tout indétermine. (Tchoung-treu chap. 2.)



Judis les Hommes Vrais (parfaits taoistes), les détenteurs du Vrai Savoir, ignoraient l'amour de la vie et l'horreur de la mort. Leur entrée en scène, dans la vie, ne leur causait aucune joie; leur rentrée dans les confisses, à la mort, ne leur causait aucune horreur. Calmes les vanaient, calmes ils partaient, doucement, sans secousse, comme en planant. Se souvenant seulement de leur dernier commencement (missance), ils ne se préoccupaient pas de leur prochaîne fin (mort). Ils aimaient cette vie tant qu'elle durait, et l'oubliaient au déport pour une autre vie, à la mort. Ainsi leurs sentiments humains ne contrecarraient pas le Principe en eux; l'humain en eux ne génalt pas le céleste. Tels étaient les Hommes Vrais. -Par suite, leur cœur était ferme, leur attitude était requeillie, leur mine était simple, leur conduite était tempérée, leurs sentiments étaient réglés. Ils faissient, en loute occasion, ce qu'il fallait faire, tans confier à personne leurs motifs intérieurs. Ils faisaient la guerre sans hair, et du hien sans aimer. Celui-là n'est pas un Sage, qui aime à se communiquer, qui cherche à se faire des amis, qui calcule les temps et les circonstances, qui n'est pas indifférent au succès et à l'insuccès, qui expose sa personne pour la gloire ou pour la faveur. Les Hommes Vrais anciens, étaient toujours équitables, jamais aimables. Leur mépris pour tout était manifeste, mais non affecté. Leur extérieur était paisiblement joyeux. Tous leurs actes étalent naturels et spontanés. Sous un air de condescendance apparente, ils se tenaient fièrement à distance du vulgaire. Ils affectionnaient la retraite et ne composaient jamais leurs discours. Ils tennient pour science de laisser agir le temps, et pour vertu de suivre le flot. Ceux qui crarent qu'ils se mouvaient, ne les ont pas compris. En réalité ils su laissaient aller au III des événements. A la manière du clei, ils considéraient tout comme essentiellement un; à la manière des hommes, ils distingualent artificiellement des cas particuliers. Ainsi, en eux, jamais de conflit entre le céleste et l'humain. Et voilà justement ce qui fait l'Homme Vrai. (Tahoungtreu chap. 6.)



L'alternance de la vie et de la mort, est prédéterminée, comme celle du jour et de la nuit, par le Ciel. Que l'homme se sonmette stolquement à la fatalité, et rien n'arrivera plus contre son gré. S'il arrive quelque chose qui le blesse, c'est qu'il avait conçu de l'affection pour quelque être. Qu'il n'aime rien, et il sera invuinérable. - Mon corps fait partie de la grande maisse du cosmos, de la nature, du tout. En elle, le soutien de mon enfance, l'activité durant mon âge mûr, la paix dans ma vieillesse, le repos à ma mort. Bonne elle m'a été durant l'état de vie. bonne elle me sers durant l'état de mort. De tout lieu particulier, un objet déposé peut être dérobé; mais un objet conflé au tout lui-même, ne sera pas enlevé. lifentifiez-vous avec la grande masse; en cile est la permanence. Permanence pos immobile. Chaine de transformations. Moi persistant à travers des mutations sans fin. Cette fois je suis content d'être dans une forme humaine. J'ai dejá éprouvé antérieurement et l'éprouverai postérieurement le môme contentement d'être, dans une succession illimitée de formes diverses, suite infinie de contentements, Alors pourquoi hairais-je la mort, le commencement de mon prochain contentement? Le Sage s'attache au tout dont il fait partie, qui le contient, dans lequel Il évolue. S'abandonnant au fil de cette évolution. Il sourit à la mort prématurée. Il sourit à l'âge suranné, il sourit au commencement, il sourit à la fin; il sourit et vaus qu'on aourie à toutes les vicissitudes. Car il sait que tous les êtres font partie. du tout qui évolue, (Tehoang-tzeu chap. 6.)

Or ce tout est le Principe, volonté, réalité, non-agissant, non-apparent. Il peut être transmis mais non saist, appréhendé mais pas vu. Il a en lui-même, son essence et sa racine. Avant que le ciel et la terre ne fussent, toujours il existait immable. Il est la source de la transcendance des Mânes, et du Souverain des Annales et des Odes. Il engendra le ciel et la terre des Annales et des Odes. Il fut avant la matière informe, avant l'espace, avant le monde, avant le temps; sans qu'on puisse l'appeler pour cela haut, profond, durable, ancien. (Tchonng-tzeu chap. 6.)

Le maître taoîste 女 低 Nín-n ayant entrepris la formation d'un disciple, après trois jours celui-ci eut enblié le monde extérieur. Sept jours de plus, et il perdit la notion des objets qui l'entouraient. Neuf jours de plus, et il eut perdu la notion de sa propre existence. Il acquit alors la claire pénétration, et par elle la science de l'existence momentanée dans la chaîne ininterrompue. Ayant acquis cette connaissance, il cessa de distinguer le passé du présent et du futur, la vie de la mort. Il comprit que, en réalité, tuer ne fait pas mourir, engendrer ne fait pas nattre, le Principe soutenant l'être à travers ses finir et ses devenir. Aussi l'appelle-t-on justement le fixateur permanent. C'est de lui, du fixe, que dérivent toutes les mutations. (Tchoang-tzeu chap. 6.)

-

子 配 Treu-seu, 子 则 Treu-u, 子 塾 Treu-li, 子 来 Treu-lai, causaient ensemble. L'un d'entre eux dit : celui qui penserait comme moi, que tout être est éternel, que la vie et la mort se succédent, qu'être vivant on mort sont deux phases du mêmo être, celui-là j'en ferais mon ami... Or, les trois autres pensant de même, les quatre hommes rirent tous ensemble et devinrent amis intimes. - Or il advint que Izeu-u tomba gravement mulade. Il était affreusement bossu et contrefalt. Treu-seu alla la visiter. Respirant péniblement, mais le cœur calme, le mourant lui dit; Bon est l'auteur des ôtres (le Principe; la Nature), qui m'a fait pour cette fois commo je suis. Je ne me plains pas de lui. Si, quand l'aurai quitté cette forme, il fait de mon bras gauche un coq. je chanteral pour annoncer l'aube. S'il fait de mon bras droit une arbalèle, l'abattral des hilboux. S'il fait de mon tronc une voiture, et y attelle mon esprit fransformé en cheval, J'en seral encore sailsfalt. Chaque être reçoit sa forme en son temps, et la quitte à son heure. Cela étant, pourquoi concevoir de la joie ou de la tristesse, dans ces vicissitudes? Il n'y a pas lieu. Comme disalent les anciens, le fagot est successivement lié et délié. L'être ne se delle, ni ne se lie, lui-même. Il dépend du ciel, pour la mort et la vie, Moi qui suis un être parmi les êtres, pourquoi me plaindrais-je de mourir? - Ensulte Treu-lai tomba lui aussi malade. La respiration haletante, il était près d'expirer. Sa femme et ses enfants l'entouraient en pleurant. Treu-li étant alié le visiter, dil a ces importuns: laisez-vous! sortez! ne troublez pas son passage!.. Puis, appuyé contre le montant de la porte, il dit au malade: Bonne est la transformation. Que va-t-elle faire de toi? Où vas-tu passer? Beviendras-tu organe d'un rat, ou patte d'un insecte?.. Peu m'importe, dit le mourant. Dans quelque direction que ses parents l'envoient, l'enfant deit aller. Or le ginn et le gang sont à l'homme plus que ses parents. Quand leur révolution aura amené ma mort, si je ne me soumettals pas volontiers, je serals un rebelle... La grande masse (cosmos) m'a norté derant cette existence, m'a servi pour me faire vivre, m'a consolé dans ma vielllesse, me donne la paix dans le trèpas. Boune elle m'a été dans la vie, bonne elle m'est dans la mort... Supposons un fondeur occupé à brasser son métal en fusion. Si une partie de ce métal, santant dans le creuset, lui disalt; moi je veux devenir un glaive, pas autre chose! le fondeur trouverait certainement ce métal inconvenant. De même, si, au moment de sa transformation, un mourant criait; je veux redevenir un homme, pas autre chose! bien sur que le transformateur le trouverait impertinent. Le ciel et la terre (le cosmos) sont la grande fournaise, la transformation est le grand fondeur; tout ce qu'il fera de nous, doit nous agrèer. Abandonnons-nous à lui avec paix. La vie se termine par un sommeil, que suit un nouvel éveil. (Tchoang-tzeu chap. 6.)

-6-4-

Le maltre taoiste A E Sang-hou étant mort. Confucius envoya son disciple 子 育 Tzeu-koung à la maison mortuaire, pour s'informer s'il ne fandrait pas aider aux funérailles. Quand Teau-koung arriva, doux amis du défunt, mattres taoïstes comme lui, chantalent devant le cadavre, avec accompagnement de cithare, le refrain suivant: O Sang-hou! O Sang-hou!.. Te voltà uni à la transcendance, tandis que nous sommes encore des hommes, hélas!.. Tzeu-koung les ayant abordés, leur demanda: est-il conforme aux rits, de chanter ainsi, en présence d'un cadavre?.. Les deux bommes s'entre-regardérent, éclatérent de rire, et se dirent; Qu'est-ce que celui-ci peut comprendre à nos rits à nous? - Treu-koung retourna vers Confucius, îni dit ce qu'il avait vu, puis demanda; qu'est-ce que ces gens-là, sans manières, sans tenue, qui chantent devant un cadavre, sans trace de douleur? Je n'y comprends rien. - Ces gens-là, dit Confucius, se meuvent en dehors du monde, tandis que nous nous mouvons dans le monde. D'après eux, l'homme doit vivre en communion avec l'auteur des êtres (le Principe cosmique), en se reportant au temps où le ciel et la terre n'étaient pas encore séparés. Pour eux, la forme qu'ils portent durant cette existence, est un accessoire, un appendice, dont la mort les délivrera, en attendant qu'ils renaissent dans une autre. Par sulte, pour eux, pas de mort et de vie, de passé et de futur, dans le sens usuel de ces mots. Selon eux, la mutière de leur corps a servi, et servira successivement, à quantité d'êtres différents. Peu importent leurs viscères et leurs organes, à des gens qui croient à une succession continue de commencements et de fins. Ils se promènent en esprit hors de ce monde poussièreux, et s'abstiennent de fonte immixtion dans ses affaires. Pourquoi se donneraient-lis le mai d'accomplir les rits vulgaires? (Tcheang-treu chap. 6.)

-4-4-

通同 Yen-hoei demanda à Confucius: Quand la mère de 孟 孫 才 Mong-sourm-ts'ai fut morte, lors de ses funérailles, son fils poussa les lamentations d'u-sage sans verser une larme, et fit toutes les cérémonies sans le moindre chagrin. Néanmoins, dans le pays de 為 Lou, il passe pour avoir satisfait à la piété filiale. Je n'y comprends rien. — Il a en effet satisfait, répondit Confucius, en illuminé qu'il est. Il ne pouvait pas s'abstenir des cérémonies extérieures, cela aurait trop

choqué le vulgaire; mais il s'abstint des sentiments intérieurs du vulgaire, que lui ne partage pas. Pour lui, l'état de vie et l'état de mort, sont une même chose; et Il ne distingue, entre ces états, ni antériorité ni postériorité, car il les tient pour chalnons d'une chaîne infinie. Il croit que les êtres subissent fatalement des transformations successives, qu'ils n'ont qu'à subir en paix, sans s'en préoccuper. Immergé dans le courant de ces transformations, l'être n'a qu'une connaissance confuse de ce qui lui arrive. Toute vie est comme un rève. Toi et moi qui causons à cette heure, nous sommes deux réveurs non-réveilles... Donc, la mort n'étant pour Mongsounn-ts'ai qu'un changement de forme, elle ne vaut pas que l'on s'en affige; pas plus que de quitter une demeure, qu'on n'a habitée qu'un seul jour. Cela étant, il se borna strictement au rit extérieur. Ainsi fi ne choqua, ul le public, ni ses convictions. - Personne ne sait au juste ce par quoi il est lui, la nature intime de son mol. Le même homme qui vient de rêver qu'il est oiseau planaut dans les cieux, rève ensuite qu'il est poisson plongeant dans les abimes. Ce qu'il dit, Il ne peut pas se rendre compte, s'il le dit évelilé ou endormi. Rien de ce qui arrive, ne vaut qu'on s'en émeuve. La paix consiste à attendre soumis les dispositions du Principe. A l'heure de son départ de la vie présente, l'être rentre dans le courant des transformations. C'est là le sens de la formule centrer dans l'union avec l'infini celeste ». (Tchoang-tzen chap. 6.)



Il n'y a pas d'individus reellement tels, mais seulement des prolongements de la norme... Jadis, raconte Tchoang-tzeu, une nuit, je fus un papillon, voitigeant content de son sort. Puis je m'éveillai, étant Tchoang-tcheou. Qui suis-je, en réalité? Un papillon qui rève qu'il est Tchoang-tcheou, ou Tchoang-tcheou qui s'imagino qu'il fut papillon? Dans mon cas, y a-t-il deux individus réels? Y a-t-il en transformation réelle d'un individu en un autre? — Ni l'un, ni l'antre, dit la Glose. Il y a eu deux modifications irréelles, de l'être unique, de la norme universelle, dans faquelle tous les êtres dans tous leurs états sont un. (Tchoang-tzeu chap. 2.)

-4-4-

Quand 老 雕 Lao-tan fut mort, 秦 夫 Ts'inn-cheu étant allé le pleurer, ne ponssa, devant son cercueil, que les trois lamentations exigées de tout le monde par le rituel. Quand il fut sorti : n'étiez-vous pas l'ami de Lao-tan? Ini demandérent les disciples... Je le fus, dit Ts'inn-cheu..., Alors, dirent les disciples, pourquoi n'avez-vous pas pleuré davantage?.. Parce que, dit Ts'inn-cheu, ce cadavre n'est plus mon ami. Tous ces pleureurs qui remplissent la maison, hurlant à qui mieux mieux, agissent par pure sentimentatilé, d'une manière déraisonnable, presque damnable. La loi, oubliée du vulgaire, mais dont le Sage se souvient, c'est que chacun vient en ce monde à son heure, et le quitte en son temps. Le Sage ne se réjonit deme pas des naissances, et ne s'afflige pas des décès. Les anciens ont comparé l'homme à un fagot que le Seigneur fait (naissance) et défait (mort). Quand la damme a consumé un fagot, elle passe à un antre, et ne s'éteint pas. (Tchoangtzeu chap. 3.) — Ce texte est extrêmement important pour l'intelligence de la notion taoïste de la survivance. Les Commentateurs l'ont expliqué avec complai-

sance. «Durant l'état de vie, l'homme est comme un fagot lié; le déliement du fagot, c'est la mort. Mort et vie se succèdent, comme aller et revenir. L'être reste le même. Celui- qui est un avec l'être universel, où qu'il allle, il garde sou mol. L'ame est au corps, ce que le seu est au bois; elle passe à un corps nouveau, comme le feu d'un hois consumé passe à un antre bois. La feu se propage sans s'ételudre, la vie continue sans cesser. : - Fort blen, mais cette survivance n'est pas parsonnelle, au sens strict du mot. On tout de suite, ou après des passages éventuels dans d'autres corps quelconques, finalement la fonte dans l'être universel fera cesser l'individualité, la personne, le moi personnel, quoi que les Commentatours disent. - De plus, ce texte suggère d'autres pensées. Le fagot rappelle le faiscean des skandha; c'est la même îmage... Quels sont les Anciens qui out comparé l'homme à un fagot? pas des Chinois; il n'y a pas trace de cette comparaison dans la littérature chinoise autérieure... Et qui est le Seigneur qui fait et défait le fagot? pas le Souverain d'en haut chinois, qui ne s'est Jamais appliqué à une besogne pareille; alors, le Prajapati védique, ou l'Isvara des Yogis? - En résumé, ce texte sans précédent dans la philosophie chinoise, reproduit exactement des idées indiennes contemporaines. N'est-il pas légitime d'y voir une importation?



Le soleil se tève à l'orient et se couche à l'occident. Il illumine tous les êtres, qui tous s'orientent vers îni. Avec son apparition, leur action commence; avec sa disparition, ils deviennent ineries. Tel est le rythme diurne, jour et nuit. Le rythme vie et mort, lul ressemble. Tour à tour, l'être meurt, l'être vit (revit), Quand il a reçu une forme définie, il la conserve telle jusqu'à la fin de cette existence, période de jour durant laquelle il agit. Puis vient pour lui la mort, période de nult durant laquelle il se repose. El ninsi de suite, sans interruption, comme la chaîne des temps. - A la fin de chaque existence, les êtres qui y furent en conmet intime, épaule contre épaule, se quittent avec douleur. Que si le survivant cherche à savoir l'état du défunt, c'est bleu en vain, car il a cessé d'être lui. S'enquérir de lui, c'est donc chercher à la foire son cheval volé, lequel a déjà trouvé un autre maître. Porter le deuil, l'un de l'autre, c'est faire preuve d'un grave oubli doctrinal; c'est oublier que l'antre n'existe plus dans sa précèdente personnelité. Il ne faut pas s'affliger de cette cessation de la personnalité comme d'un malheur. Car l'annihilation n'est pus totale. Le moi physique a cessé d'être, c'est vrai, et ce serait une erreur que de penser à lui comme persistant. Mais la part de norme qui fut à cet être subsistant, on peut penser à lui comme existant (fondu dans le grand Tout, existence impersonnelle). (Tchoung-treu chap. 21.)



Le Principe un et universel subsiste dans la muiliplicité des êtres, dans leurs genéses et leurs destructions. Tous les êtres distincts, sont leis par différenciation accidenteile et temporaire (individuation) d'avec le Tout, et leur destinée est de rantrer dans ce Tout, dont leur essence est une participation. De ce retour, le vuigaire dit que ceux qui n'en trouvent pas le chemin, errent comme fantômes; et que ceux qui ont trouvé le chemin, sont éteints. Survivance, extinction, ce sont là deux manières de parler d'un retour identique, qui previonnent de ce qu'on a

applique à l'état d'être non-sensible, les notions propres à l'être sensible. La vérité est que, sortis par leur génération du néant de forme (l'être indéterminé), rentrés par leur trépas dans le néant de forme, les êtres conservent une réalité, celle du Tout universel, mais n'ont plus de lieu; ils gardent une durée, celle du Tout éternel, mais n'ont plus de temps. La réalité sans lleu, la durée sans temps, c'est l'unité cosmique, le Tout, le Principe. C'est dans le sein de cette unité, que se produisent les naissances et les moris, les apparitions et les disparitions, silencieuses et imperceptibles. On l'a appelée la porte naturelle, porte d'entrée et de sortie de l'existence. Cette porte est le non-être de forme, l'être indéfini. Tout en est sorti. L'être sensible ne peut pas être en dernière instance issu de l'être sensible. Il est nécessairement issu du non-être de forme. Ce non-être de forme, est l'unité, le Principe. Voilà le secret des Sages (le pépin de la science ésotérique). - Dans leurs dissertations sur l'origine, ceux des anciens qui atteignirent un degré supérieur de science, émirent trois opinions. Les uns pensérent que, de toute éternité, fut l'être défini Infini, auteur de tous les êtres limités. Les autres, supprimant l'être infini, pensérent que, de toute éternité, des êtres limités existèrent, passant par des phases alternatives de vie et de mort. D'autres enfin peusèrent, que d'abord fut le néant de forme, l'être indéfini infini, duquel émanérent tous les êtres définis, avec leurs genéses et leurs cessations. Étre indéfint, genése, cessation, ces trois termes se tiennent, comme la tête, la croupe et la queue d'un animal. Moi Tchoang-tzeu, le souliens cette thèse. Pour moi l'être indéfini, tous les devenir, toutes les cessations, forment un complexe, un tout. Je mots ma main dans le main de ceux qui pensent ainsi. Cependant, à la rigueur, les trois opinions susdites pourraient se concilier, Elles sont parentes, comme branches d'un même arbre. - L'être particulier est à l'être indéfini, ce que la suie (dépôt palpable) est à la fumée (type de l'impalpable). Quand la sufe se dépose, il n'y a pas en de production nouvelle, mais seulement un passage de l'impalpable au palpable, la suie étant de la fumée concrète. Et de même, si cette suie se redissipe en fumée, il n'y aura encore en qu'une conversion. sans modification essentielle. Je sals que le terme conversion que j'emploie, pour exprimer la succession des vies et des morts dans le sein du Principe, n'est pas vulgaire; mais il me faut dire ainsi, sous peine de ne pas pouvoir m'exprimer,... Les membres disjoints d'un bœuf sacrifié, sont une victime. Plusieurs appartements sont un logis. La vie et la mort sont un même état. De la vie à la mort, il n'y a pas transformation, il y a conversion. Les philosophes s'echauffent, quand il s'agit de définir la différence entre ces deux états. Pour moi, il n'y a pas de différence; les deux états n'en sont qu'un. (Tchoang-treu chap 23.) - Les trais systèmes, indiens, non chinois, cités ci-dessus par Tchoung-tzeu, sont blen connus. -1. Système Yoga de Nataputta, Išvara. - 2. Système Samkhya de Kapila. -3. Brahmanisme des Upanishad, l'advaita. — J'ai résumé ces systèmes dans mon Buddhisme chinois. Tome I. Introduction...

-4-4-

老成子 Lao-tch'eng-tzeu s'était mis à l'école de maître 尹文 Yinn-wenn pour apprendre de lui le secret de la fantasmagorie universelle. Durant trois années entières, celui-ci ne lui enseigna rien. Attribuant cette froideur de son maltre à ce qu'il le jugeait pou capable, Lao-tch'eng-tzeu s'excusa et offrit de se retirer.

Maltre Yinn-wenn l'ayant salue (marque d'estime extraordinaire), le conduisit dans sa châmbre, el la salu templos (communication de la science ésotérique), il lui dit: Jadis, quand Luo-tan partit pour l'Ouest, il résuma pour moi sa doctrine en ces mots: Tout, y compris l'esprit vital et le corps matériel, est soumis à l'évolution cosmique. Les termes vie et mort désignent deux états; daux phases de l'être. La euccession des genéses et des transformations, quand le nombre est plein, quand l'neure est venue, voità la fantasmagorie universellé. Nous ne connaissons que ces phénomènes visibles et manifestes. Celui qui les produit, le moteur universel, le Principe premier des êtres et de l'évolution, est trop mystérieux, trop profond, pour que nous puissions l'atteindre. Vollà le seèret. « (Lie-treu chap. 8.)

支触 Tchen-li et 所 介 Hou-kie (personnages fictifs) contemplaient ensemble les fombes des anciens, éparses dans la plaine au pleu des monts K'ounntunn, là où Houng-ti se fixa et trouva son ropos. Sondain tous deux constatérent qu'ils avaient chacun un anthrax au bras gauche (mal souvent mortel en Chine). Après le prémier moment de surprise, Tchèn-li demandar cela vous mit-il peur? — Pourquoi cela me ferait-il peur? répondit Hou-kie. La vie est chose d'emprant, un ôtal passager, un siège dans la poussière et l'ordure de ce monde. La mort et la vie se succèdent, comme lé jour et in muit. Et puis, ne venons-nous pas de contempler, dans les tombés des anciens, l'effet de la loi de transformation? Quend cette loi nous atteindra à notre tour, pourquoi nous plaindrions-nous? (Tchoang-treu chap. 18.)



La femme de Tehoang-tzeu étant morte. B 7 Hoci-tzeu alfa la pleurer, seton l'usage. Il trouve Tchonny-tzen accroupi, chautant, et battant la mesure sur une écuelle, qu'il tennit entre ses jambes. Choque, Horr-tren lui dit : que vous ne pleuriez pas la mort de celle qui fut la compagne de votre vie et qui vous donna des fils, c'est déjà bien singulier; mais que, devant son cadavre, vous chantiez en tambourinant, ca c'est par trop fort. - Du tout! dit Ichoung-treu. Au moment de sa mort, je fus un instant affecte. Puls, réfléchissant sur l'événement, je compris qu'il b'y avait pas lieu. Il fut un temps, où cet être n'était pas ne, n'avait pas de corps organisé, n'avait même pas un peu de matière ténne, mais était contenu indistinct dans la grande masse. Un tour de cette masse lui donna sa matière ténue, qui devint un corps organise, tequel s'anima et maquit. Un autre tour de la masse, et le voité mort. Les phases de mort et de vie s'enchidnent, comme les périodes dites quatre saisons. Celle qui fut ma femme, dort maintenant dans le grand dortoir. l'entre-deux du ciel et de la terre, en attendant sa transformation ultérieure. Si le în pleurais, l'aurais l'air de ne rien savoir du destin (de în loi universelle et încinctable des transformations). Or comme J'en sais quelque chose, je ne la pieure pas. /Tchoang-tzeu chap. 18.)

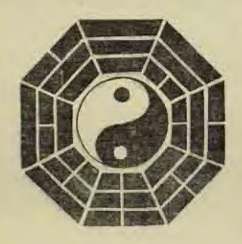


Quand Tehoang-treu fut près de mourir, ses disciples manifestèrent l'intention de se cotiser pour ini faire des funérailles plus décentes. Pas de cela! illt le mourant. l'aurai assez du ciel et de la terre comme blère, du soleil de la lune et des étoiles comme bijoux (on en mettait dans les cercueils), de la nature entière comme cortège. Pourrez-vous me donner mieux, que ce grand luxe? — Non, dirent les disciples, nous ne laisserons pas votre cadavre non enseveli, en proie aux
corbeaux et aux vantours. — Et, pour lui éviter ce sort, dit Tchoang-tzeu, vous
le ferez dévorer enseveli par les fourmis. En priver les oiseaux, pour le livrer aux
insectes, est-ce juste? — Par ces paroles suprêmes, Tchoang-tzeu montra sa foi
dans l'identité de la vie et de la mort, son mépris de toutes les values et inutiles
conventions. Quelle proportion ont, avec le mystère de l'au-delà, les rits et les
offrandes? (Tchoang-tzeu chap, 32.)

Notes. - Commentaire sur la fagot, cité page 175.

以生為縣,以死為網。死生一去一米。冥然與造化為一、 則無往而非我矣。火之傳於薪、猾神之傳於形。火之傳異 薪、滑神之傳於形。火佛而不誠、命續而不絕。

Sources et Ouvrages. - Comme pour la dix-huitième Leçon.



Révolution des deux modalités et des huit trigrammes.



Tablette de l'Ancêtre de la dynastie.

### Vingtième Leçon.

Sommaire. — Les Pères taoistes M 子 Lie-tzeu et 强 子 Tcheang-tzeu. —

1. Le grand principe de la paix avant tout, avec ses conséquences pratiques, le non-agir, le non-intervenir, l'interêt général, l'affection globale, fut développé à profusion par les Pères taoistes. J'ai réuni, dans cette Leçon, teurs meilleurs passages sur ce sujet. — Il. Au non-agir se rattache le non-paraître, l'obscurité voulue, la retraite délibérée, dont les avantages sont exposés abondamment et en termes savoureux. Rien ne protège, ne conserve mieux un homme, que son incapacité vraie ou simulée, disent-ils. De là l'esprit d'indépendance farouche des Mattres taoistes, doublé d'un mépris profond pour tous les serviles, pour tous les salariès. Ils différent par là radicalement des Matures taoistes, de nombreux coups de griffe, aux Jou en général, à Confucius en particulier.

#### 1

Quelqu'un demanda à Lie-treu; pourquoi estimez-vous tant le vide? — Le vide, dit Lie-treu, ne peut pas être estime pour fui-même. Il est estimable pour la
paix qu'on y trouve. La paix dans le vide, est un état indéfinissable. On arrive a
s'y établir. On ne la prend ni ne la donne. Jadis on y tendait. Maintenant on préfère l'exercice de la bonté et de l'équité, qui ne donne pas le même résultat. (Lietreu chap. 1.)

Faites du non-agir voire gloire, votre ambition, votre métier, votre science. Le non-agir n'use pas. Il est impersonnel. Il rend ce qu'il a reçu du ciel, sans rien garder pour lul. Il est essentiellement un vide. — Le surhomme n'exerce son intelligence qu'à la manière d'un miroir. Il sait et connaît, sans qu'il s'ensuive ul attraction ni répuision, sans qu'aucune empreinte persiste. Cela étant, il est supérieur à toutes choses, et neutre à leur égard. (Tchoang-tzeu chap. 7.)



La bonté supreme, dit Tchoung-tzen, c'est une bienveiliance abstraite globale, qui n'est pas contraire aux bienveillances concrètes détaillées, mais qui en abstrait. C'est almer, de si haut, de si loin, que l'objet est perdu de vue. Ainsi de Ying on ne voit pas, au Nord, le mont Minn. Il y est cependant. Effet de la distance, (Tchoung-tzeu chap. 14.)

Le Sage n'est pas liant. Il déteste la popularité par-dessus tout. Il n'est pas familier. Il ne se livre pas. Tout à ses principes supérieurs abstraits, il est blen avec tous et n'est l'ami de personne. (Tchonng-treu chap. 24.)

En soixante années de vie, I (A H. Kiu-pai-u changes soixante fois d'optnion. Cinquante-neuf fois il avait cru fermement possèder la vérité, cinquante-neuf fois il avait sondain reconnu qu'il était dans l'erreur. Et qui sait si sa soixantième opinion, avec laquelle il mourat, était mieux fondée que les cinquante-neuf précédentes?.. Ainsi en arrive-t-li à tout hom n., qui s'attache aux êtres en détail, qui cherche autre chose que la science confuse du Principe. Les êtres deviennent, c'est un fait; mais la racine de ce devenir est invisible. De sa fausse science de détail, le vulgaire tire des consèquences erronées; tandis que, s'il partait de son ignorance, il pourrait arriver à la vrais acience, celle du Principe, de l'absolu, origine de tout. C'est là la grande errour. Hélas | peu y échappent... Alors, quand les hommes disent oni, est-ce bien oui? quand ils disent non, est-ce bien non? Quelle est la valeur, la vérité; des assertions humaines?.. L'absolu seul est vrai, parce que seul il est. / Tahoang-teau chap. 25.)



Pour moi, dit Tchoang-tzeu, le bonheur consiste dans l'inaction, tandis que le vulgaire se démène. Je tiens pour vrai l'adage qui dit: le contentement suprême, c'est de n'avoir rien qui contente; la glotre suprème, c'est de n'être pas glorifié. Tont acte posé, est discuté, et sera qualifié bon par les pus, mauvais par les autres. Seul, ce qui n'a pas été fait, ne peut pas être critiqué. L'inaction, voilà le contentement suprème, voilà ce qui fait durer la vie du corps. Permettez-moi d'appuyer mon assertion par un illustre gremple. Le ciel doit au non-agir sa limpidité, la terre doit au non-agir sa stabilité; conjointement, ces deux non-agir, le côleste et le terrestre, produisent jous les êtres. Le ciel et la terre, dit l'adage, font fout en ne faisant rien. Où est l'homme qui arrivers à ne rien faire?! cet homme sera lui aussi capable de tent faire, (Tchoang-tzeu chap. 18.)



Avoir des aspirations élevées, sans préjugés préconçus: tendre à la perfection. mais non d'après le schéma bonté-équité; gouverner sans viser à se faire un nom; ne pas se relirer du monde; tout avoir, et ne faire cas de rien; attirer tout le monde, sans rien faire pour cela, voilà la voie du ciel et de la terre, celle que suit le Sage taoiste. - Vide, paix, contentement, apathie, silence, vue globale, non-intervention, vollà la formule du ciel et de la terre, le secret du Principe et de sa Vertu. Le Sage taoiste agit à l'instar, Paisible, simple, désintéressé, aucune tristesse ne se glisse dans son cœur, aucune convoltise ne peut l'émouvoir; sa conduite est parfalte; ses esprits vitaux restent intacts. Durant toute sa vie il agit à Pinstar du ciel, à sa mort il rentre dans la grande transformation. En repos, il communie au mode ginn; en mouvement, au mode gang, de l'univers. Il ne cause, à autrui, ni bonheur, ni matheur. Il ne se détermine à agir, que quand il y est contraint, quand it ne peut pas faire autrement. Il rejette toute science, toute tradition, tout précédent. Il imite en tout l'indifférent opportunisme du ciel. Aussi u'a-t-il rien à souffrir, ni du ciel, ni des êtres, ni des hommes, ni des fantômes. flurant la vie il vogne au gré des événements; à la mort il s'arrête. Il ne pense pas à l'avenir, et ne fait pas de pians. Il luit sans éblouir; il est fidéle sans s'être engagé. Durant le sommell il n'éprouve pas de rêves, durant la veille il n'est pas mélancolique. Ses esprits vitaux étant toujours dispos, son âme est toujours prête à agir. Vide, paisible, content, simple, il communie à la verto céleste. - La douleur et la joie sont également des vices, l'affection et le ressentiment sont pareillement des prois; qui aime ou hait, a perdu son équilibre. Ne connaître ui déplaisir ul

plaisir, vollà l'apogée de la vertu; être toujours le même, sans altération, vollà l'apogée de la paix; ne tenir à rien, vollà l'apogée du vide; n'avoir de rapports avec personne, voilà l'apogée de l'apathie; laisser aller, laisser faire, vollà l'apogée du désintéressement. — La fatigue musculaire incessante, use le corps; la dépense incessante d'énergie, l'épuise. Voyez l'eau. De sa nature, elle est pure et calme. Elle à est impure ou agitée, que quand on l'a troublée en la violentant. Vollà la parfaite image de la vertu céleste, calme spontancité. Pursté sans mélauge, répossans altération, apathie sans action; mouvement conforme à celui du ciel, inconscieüt, sans dépense de pensée ai d'effort; veilà ce qui conserve les esprits vitaux. Le possesseur d'un excellent sabre de Kan-ue, le conserve soigneusèment dans un fourreau, et ne s'en sert qu'aux grandes occasions, de peur de l'user en vain. Chosé étrange, la plupart des hommes se donnent moins de peine pour la conservation de teur esprit vital, plus précieux pourtant que la meilleure lame. / Tehoang-treu chup. 15./



L'influx du ciel s'exerçant libéralement, produit tous les êtres. L'influx impérial s'étendant impartialement, attire à lui tous les citoyens. L'influx du Sage se propageant uniformement, tout le monde se soumet à lui. Ceux qui ont l'intelligence du mode de cet influx du ciel, du Sage, du chef d'état idéal, se concentrent dans la paix méditative, qui est la source de l'action naturelle. Cetta paix n'est pas un objectif, que le Sage atteint par des efforts directs. Elle consiste dans le fait negatif qu'aucun être n'ement plus son cœur, et s'acquiert par l'abstruction. Elle est le principe de la claire vue du Sage. Telle une cau parfaitement tranquille, est timpide au point de réfiéter jusqu'aux poils de la barbe et des sourcils de celul qui s'y mire. Rien qui tende plus à l'équilibre, au repos, que l'eau; tellement, que c'est d'elle, qu'on a dérivé le niveau parfait (niveau d'eau). Or de même que le repos clarifie l'eau, de même il éclaircit les esprits vitaux. parmi lesquels l'intelligence. Le cœur du Sage, parfaitement calme, est comme un miroir, qui réflète le ciel et la terre, tous les êtres. Vide, paix, contentement, apathie, silence, vue globale, non-intervention; cet ensemble est la formule de l'influx du ciel et de la terre, du Principe. Les empereurs et les Sages de l'antiquité connurent cette formule. Vides de toute passion, ils ont saisi dans leur vérité les lois générales. Palsibles sans aucune émotion, ils ont agi efficacement. N'intervenant pas par eux-mêmes, laissant le soin des détails à leurs officiers, ils ont été exempts de plaisir et de peine, ot ont par suite vecu longtemps. N'est-li pas évident que le vide, la paix, le contentement, l'apathie, le silence, la vue globale, la non-intervention, sont la racine de tout blen? Qui a compris cela, vaudra comme empereur un Yao, et comme ministre un Chounn. Bien comprendre la nature de l'influx du ciel et de la terre, qui est une non-intervention bienveillante et tolérante, vailà la grande racine, l'entente avec le cisil. Pratiquer une nonintervention analogue dans le gouvernement de l'empire, voità l'entente avec les hammes. Or l'accord avec les hommes, c'est le banheur sur terre; l'accord avec le ciel, c'est le bonheur suprème. - Dans un paroxysme d'admiration pour son Ideal, le Vide, le Repos, le Principe, Tchoung-treu lui adresse cette prosoponée: O

mon Mattre! mon Mattre! Toi qui détruis sans être méchant! Toi qui édifies sans être bon! Toi qui fus avant les temps, et qui n'es pas vieux! Toi qui couvres tout comme ciel, qui portes tout comme terre, qui es l'auteur de tout sans être habile (action inconsciente)! Te comprendre ainsi, voltà la joie céleste. Savoir que je suis né par ton influence, qu'à ma mort je rentreral dans ta voie; que reposant je communie au yinn ta modalité passive, qu'agissant je communie au yang ta modalité active; vollà le bonheur suprème. Pour l'Illuminé qui possède ce bonheur, plus de plaintes contre le ciel (intermédiaire inintelligent, fatal), plus de ressentiment contre les hommes (qui suivent leurs voies, comme moi), plus de soucis pour les affaires (qui n'en valent pas la peine), plus de crainte des revenants (qui ne peuvent rien). L'action de l'illuminé se confond avec l'action du clei, son repos avec le repos de la terre; son esprit ferme domine le monde; à la mort, son âme inférieure ne sera pas malfaisante (se dissipera paisiblement), son âme supérieure n'errera pas famélique (passera sous une autre forme). Oni, suivre l'évolution du Principe, dans le ciel et la torre, dans tous les êtres, vollà la jole céleste. Cette joie, c'est le tréfond du cœur du Sage. C'est d'elle qu'il tire ses principes de gouvernement. - Fidéles imitateurs du ciel et de la terre, du Principe et de son influence, les anciens souverains n'intervenaient pas directement, ne s'occupaient pas des détails. De la vient qu'ils pouvaient gouverner l'empire tout entier. inactifs, ils laissaient agir leurs sujets, immobiles, ils laissaient les hommes se mouvoir. Leur pensée s'étendait à tout, sans qu'ils pensassent à rien; ils voyaient tout en principe, sans rien distinguer en détail; leur pouvoir, capable de tout, ne s'appliquait à rien. Tel le ciel ne faisant pas naître, les êtres naissent; la terre ne faisant pas croffre, les êtres croissent. Ainsi, le souverain n'agissant pas, les sujets prospèrent. Qu'il est transcendant, l'influx du ciel, de la terre, du souverain, ainsi entendu! Et qu'on a raison de dire, dans ce sens, que l'influx du souverain s'unit à celui du ciel et de la terre! Indéfini comme celui du ciel et de la terre, il entraîne tous les êtres et meut la foule des humains. - Unique, dans sa sphère supérieure, cet înflux se répand, en descendant. Le souverain formule la loi aletraite; ses ministres l'appliquent aux cas concrets. Art militaire, lois et sanctions, rits et usages, musique et danses, noces et funérailles, et antres choses qui tourmentent les Confuciistes, tout cela ce sont menus détails, que le Sage faisse à ses officiers. - Il ne faudrait pas penser, toutefois, qu'il n'y a, dans les choses humaines, ni degrés, ni subordination, ni succession. Il y a un ordre naturel, fondé sur la relation réciproque du ciel et de la terre, et sur l'évolution cosmique. Le souverain est supérieur au ministre, le père à ses fils, les aines aux cadets, les vielliards aux jeunes gens, l'homme à la femme, le mari à l'épouse; parce que le ciel est supérieur à la terre. Dans le cycle des saisons, les deux saisons productives précèdent les deux saisons improductives; chaque être passe par les deux phases successives de vigueur et de déclin; cela, du fait de l'évolution cosmique; et par suite, les parents ont le pas dans la famille, à la cour c'est le rang qui prime, dans les villages les vieillards sont honorés, dans les affaires on s'en remet au plus sage. Manquer en ces choses, ce serait manquer au Principe, dont ces régles sont des conclusions. [Tehoang-tzeu chap, 13.]

Jadis on ne dissertait, on n'ergotalt pas, sur les entités et les dénominations, comme font les sophistes de nos jours. On ne prétendait pas récompenser on punir adéquatement tout bien ou tout mal, comme le voudmient nos légistes. Les Sages s'adressaient, pour toute solution, à la racine, à l'origine, au Principe qui les contient toutes; et c'est cette vue de haut, qui faisait la supériorité de leur gouvernement. Tandis que, par le fait qu'ils se perdent dans les détails, nos sophistes et nos légistes ne sont propres à rien. (Tchoang-tzeu chap. 13.)

C'est dans l'abstraction, qu'il faut chercher le Principe. C'est de l'Infini, qu'il faut regarder les êtres particuliers. Or la plupart des hommes fout tout le contraire. — Les philosophes se perdent dans leurs spéculations, les sophistes dans leurs distinctions, les chercheurs dans leurs investigations. Tous ces hommes sont captifs dans les limites de l'espace, avenglés par les êtres particuliers. — Item, ceux qui font leur cour aux princes pour obtenir des charges, ceux qui briguent la faveur du peuple, ceux qui s'efforcent d'obtenir des prix. Item, les ascètes qui se macèrent pour devenir célèbres; les législes, les cérémoniaires, les musiciens, qui se poussent dans leur partie; enfin ceux qui font métier d'exercer la bonté et l'équité (les Confuciistes). Le paysan est absorbé par ses travaux, le négociant par son commerce, l'artisan par son métier, le vulgaire par ses petites affaires de chaque jour. Et cela, toute leur vie. Hélas! / Tcheang-tzeu chap. 24./



Lao-tzeu dit: Infini en lui-même, le Principe pénêtre par sa vertu les plus petits des êtres. Tous sont pleins de lui. Immensité quant à son extension, abime quant à sa profondeur. Il embrasse tout et n'a pas de fond. Tous les êtres sensibles et leurs qualités, toutes les abstractions comme la bonté et l'équité, sont des ramifications du Principe, mais dérivées, lointaines. C'est ce que le sur-homme seul comprend; Confucius, sage vulgaire, s'est trompé sur ce point, Aussi, quand il gouverne, le sur-homme ne s'embarrasse pas dans ces détails, et par suite le gouvernement du monde n'est pour lui qu'un poids léger. Il ne s'occupe que du manche (la barre du gonvernail), et se garde d'entrer en contact avec les affaires. De haut, son coup d'ail domine tout. Aucun intéret particulier ne le touche. Il ne s'enquiert que de l'essence des chases. Il laisse faire le ciel et la terre, il laisse aller tous les êtres, sans la moindre fatigne d'esprit, puisqu'il est sans passion. Ayant pënëtrë jusqu'an Principe et identific son action avec la sienne, il rejette la bonté et l'équité artificielles, les rits et la musique conventionnels. Car l'esprit du sur-homme est dominé par une idée unique et fixe, ne pas intervenir, laisser agir la nature et le temps. / Tchoang-tseu chap. 13./



Le maître charpentier & Cheu, se rendant dans le pays de & Ts'i, passa près du chène fameux, qui embrageait le tertre du Génie du soi à m & K'inquan. Le tronc de cet arbre célèbre pouvait cacher un bœuf. Il s'élevait droit, à quaire-vingt pleds de hauteur, puis étalait une dizaine de branches énormes. On venait en foule pour l'admirer. — Le charpentier passa auprès, sans lui donner un regard. — Mais voyez donc, lui dit son apprenti. Depuis que je manie la hache, je

n'al pas vu une aussi belle pièce de bois. Et vous ne la regardez même past — J'al vu, dit le maître. Trop grand pour faire un canot ou un cercueil, trop dur pour en faire des menhies. Bois sans usage pratique. Cet arbre vivea longtemps. / Ichoong-treu chap. 4./

Dans le pays de R Song, à fil If King-cheu, les arbres poussent en masse. Les tont petits sont coupés, pour en faire des cages aux singes. Les moyens sont coupés, pour faire des maisons aux hommes. Les gros sont coupés, pour faire des cercueils aux morts. Tous périssent, par la hache, avant le temps, parce qu'ils peuvent servir. S'ils étaient sans usage, ils vieilliraient à l'aise. — Le traité sur les victimes, déclare que les bœufs à tôte blanche, les porcs au groin retroussé, les hommes atteints de fistules, ne peuvent pas être sacriflés au Génie du Fleuve; car, disent les aruspices, cos êtres-là sont néfastes. Les hommes intelligents pensent que c'est faste pour eux, puisque cala leur sauve la vie. (Tchoang-tzeu chap. 4.)

En produisant des forêts, la montagne attire ceux qui la déponillerant. En laissant dégoulter sa graisse, le rôti active le feu qui le grille. Le cannellier est abattu, parce que son écorce est un condiment recherché. On incise l'arbre à vernis, pour lui ravir sa sève précleuse. La presque totalité des hommes s'imagine que, être jugé apte à quelque chose, est un bien. En réalité, c'est être jugé inapte à tout, qui est un avantage. (Tchoang-tzen chap. 4.)

#### H

Lie-tzeu était réduit à la misère noire, et les sonffrances de la faim se lisaient aur son visage. Un visiteur parla de lui à 7 E Treu-yang, ministre de la principauté 25, Tcheng, en ces termes: Lie-uk'éou est fort counu. Sa misére fera dire du prince de Tcheng, qu'il ne prend pas solu des lettres. - Pique par cette observation. Treu-yang fit immédiatement donner ordre à l'officier de son district, d'envoyer du grain à Lic-tzeu. Quand l'envoyé de l'officier se présenta chez lui, Lietreu le salua très civilement, mais refusa le don. Après son départ, la femme de Lie-treu, se frappant la poltrine de douleur, lui dit: L'épouse et les enfants d'un Sage, devraient vivre à l'aise et heureux. Jusqu'ici nous avons souffert de la faim, parce que le prince pous a oubliés. Or voici que, se souvenant de nous, il nous a envoyé de quoi manger. Et vons l'avez refusé! Navez-vous pas agi contre le destin? - Non, dit Lie-tzeu en riant, je n'ai pas agi contre le destin, car ce n'est pas le prince qui nous a envoyé ce grain. Quelqu'un a parlé favorablement de moi au ministre, lequel a envoyé ce grain; si ce quelqu'un avait parlé de moi défavorablement, il aurait envoyé ses shires, tout aussi bêtement. Hasard et non destin, voltà pourquoi j'ai refusé. / Tchoang-tzeu chap. 28. /

Le prince de A Lounyant entendu parler avantageusement de A Yen-heue, envoya un messager, lui porter en cadeau de sa part, un lot de soieries. Vétu de grossa tolle, Ven-heue donnaît sa provende à son heuf, à la porte de sa maissansette. C'est à lui-même que le messager du prince, qui ne le commissait pas, demanda: Est-ee lei que demoure Ven-heue? — Dui, dit celui-ci; c'est moi. — Comme le messager exhibalt les saieries: Pas possible, ût Yen-heue; mon ami, rons aurez mai compris vos instructions; informes-vous, de peur de vous attirer une mauvaire af-

faire. — Le messager retourna donc à la ville, et s'informa. Quand il revint, Yenhene fut introuvable. / Tcheang-tzen chap. 28. ]

Habillé d'une robe en grosse loile rapiècee, ses souliers attachés aux pieds avec des ficelles, Tchoang-tzeu rencontra le reitelet de Wei. — Dans quelle détresse je vous vois, maftre, dit le rol. — Pardon, roi, dit Tchoang-tzeu; pauvreté, pas détresse. Le lettré qui possède la science du Principe et de son action, n'est jamais dans la détresse. Il peut éprouver la pauvreté, s'il est né dans des temps malheureux. / Tchoang-tzeu chap. 20,/



用 其 Kien-ou dit à 民 报 数 Sounnehou-nao: Vous avez été mis en charge trois fois sans vous exalter, et avez été congédié trois fois sans vous affecter. l'ai d'abord soupçonné que vous posiez pour l'indifférence. Mais, m'étant convaincu que, dans ces occurrences, voire respiration reste parfaitement calme, je crois maintenant que vous étes vraiment indifférent. Comment avez-vous fait pour en arriver là? — Je u'ai rien fait du tont, dit Sounnehou-nao. Je n'ai été pour rien, ni dans mes nominations, ni dans mes dégradations. Il n'y a cu, dans ces aventures, ul gain ni perte pour mon moi, voilà pourquoi je ne me suis ai exalté ni affecté. Qu'y a-t-il en cela d'extraordinaire? Rien de plus naturel, au contraire. Ma charge n'était pas mon moi, mon moi n'était pas ma charge. Faveur et défaveur tanaient à ma charge, non à mon moi. Alors pourquoi me serais-je donné l'inquiétude et la fatigue de m'en préoccuper? N'enssé-je pas perdu mon temps à penser à l'estime on à la mésestime des hommes? / Tchoang-treu chap. 21. /



Comme Tchoang-tzeu pechait à la ligne au bord de la rivière of Pou, le roi de Tch'ou lui envoya deux de ses grands officiers, pour lui offir la charge de ministre. Sans relever sa ligne, sans détourner les yeux de son fioiteur, Tchoang-tzeu leur dit: l'ai oul raconter que le roi de Tch'ou conserve précieusement dans le temple de ses ancêtres, la carapace d'une tortue transcendante, sacrifiée, pour servir à la divination, il y a trois mille ans. Dites-moi, si on lui avait faissé le choix, cette tortue aurait-ella préféré mourir pour qu'on honorat sa carapace, aurait-ella préféré vivre en trainant sa queue dans la boue des marais? — Elle aurait préféré vivre en trainant sa queue dans la boue des marais, dirent les deux grands officiers, à l'unisson. — Alors, dit Tchoang-tzeu, retournez d'où vous êtes venus; moi aussi je préfére trainer ma queue dans la boue des marais. Je continuerai à vivre obscur mais libre; je ne veux pas d'une charge, qui coute souvent la vie à ceiui qui la porte, et qui lui coûte la paix toujours. / Tchoang-tzeu chap. 17. /



Tchoang-tzeu ayant visité le duc & Nai de & Lou, ceiui-ci lui dit: Il y a, dans le duché de Lou, beaucoup de lettrés; mais aucun, Mattre, n'est comparable à vous. — Il n'y a que peu de lettrés dans le duché de Lou, repartit Tchoang-tzeu. — Comment pouvez-vous parier ainsi, fit le duc, alors qu'on ne voit partout qu'hommes portant le costume des lettrés? — Le costume, oui, fit Tchoang-tzeu.

Ils annoucent, par leur bonnet rond, qu'ils savent les choses du ciel; par leurs souliers carrés, qu'ils savent les choses de la terre; par leurs pendeloques sonores, qu'ils savent mettre l'harmonie partout. D'autres savent tout cele, sans porter leur costume. Eux portent le costume, sans savoir la chose. Si vous ne me croyez pas, faites cette expérience: interdisez par un édit, sous peine de mort, le port de l'habit de lettré, à quiconque n'a pas la capacité compétente. — Le duc Nai fit ainsi. Cinq jours plus tard, tons les lettrés de Lou, un seul excepté, avaient change de costume. Le duc interrogea lui-mème sur le gouvernement de l'état, cet être unique. Il répondit à tout pertinemment, sans qu'il fût possible de le démonter. — Vous disiez, dit Tchoang-tzeu au duc, qu'il y avait, dans le duché de Lou, beaucoup de leitrés. Un, ce n'est pas beaucoup. (Tchoang-tzeu chap, 21.)

---

FM Treu-u et F Treu-sang étaient amis. Une fois la pluie tomba à verse durant dix jours de suite. Craignant que Treu-sang, qui était très pauvre, empêché de sortir, ne se trouvât sans provisions, Treu-u fit un paquet de vivres, et alia le lui porter. Comme il approchait de sa porte, il entendit sa voix, moitié chantante, moitié pleurante, qui disalt, en s'accompagnant sur la cithare: O père, o mère! O ciel, o humanité!.. La voix était défaillante, et le chant saccadé. Treu-u étant entré, trouva Treu-sang mourant de faim. Que chantiez-vous lâ? lui demanda-t-il. — Je songeais, dit Treu-sang, aux causes possibles de mon extrême détresse. Elle ne vient pas certes, de la volonté de mes père et mère. Ni, non plus, de celle du ciel et de la terre, qui couvrent et sustentent tous les êtres. Aucune cause logique de ma misère. Donc c'était men destin! /Tchoang-treu chap. 6.)

Sources et Ouvrages. - Comme pour la dix-huitième Leçon.







Souliers, bonnet, pendeloques.

#### Vingt-et-unième Lecon.

Sommatre. — Les Pères taoistes 列子 Lie-treu et 许子 Tchoang-treu. — Phénomènes psychiques. - Raisonner logiquement, est pour les Taoistes le fait d'une mentalité inférieure, ils doivent tendre plus haut, à une forme d'intuition habituelle, agrémentée par des extases de temps en temps. Ces extases d'ont l'ai déjà parlé (page 158), sont des randonnées de l'âme, accompagnées de perte du sentiment et de lévitation. Les disciples taoïstes sont préparés à ces états, par une sorte d'éducation mentale graduelle, qui est censée produire à la longue certaines modifications physiques des organes. Les grands mattres sont censés pouvoir énlever à volonté leurs disciples, dans un rapt hypnotique. - De l'extase, les Taoistes rapprochent l'inconscience de l'enfance, de l'ivresse, de la narcose, J'al expliqué fadis (page 153 K) l'invulnérabilité produite par l'extase. Aux autres formes d'inconscience, sont aussi attribuées des verins protectrices extraordinaires. L'idée est que l'homme conscient est comme déployé et étendu, état qui l'expose à être lésé par un choc physique ou moral; tandis que l'inconscient est comme contracté et pelotonné, ce qui le rend quasi-invulnérable. - L'union intime aux forces naturelles, confère aussi comme une sorte d'invulnérabilité, parce que, les choses qui s'alment, sont censées ne pas se nuire réciproquement. - Le vertige est considéré comme un signe de faiblesse morale. Enfin un dernier texte nons parlera de la transmission physique de la volonté, comme d'un fluide, à travers un médium que les Taoistes appellent le continu.

A qui demeure dans son neant (de forme lutérieur, état indéterminé), tous les êtres se manifestent. Il est sensible à leur impression comme une eau tranquille; il les reflète comme un miroir; il les répête comme un écho. Uni au Principe, il est en harmonie par lui, avec lous les êtres. Uni au Principe, il connaît tout par les raisons générales supérieures, et n'use plus, par suite, de ses divers sens, pour connaître en particulier et en détail. La vraie raison des choses est invisible, insaisissable, indéfinissable, indéferminable. Seul l'esprit rétabli dans l'état de simplicité naturelle parfaite, peut l'entrevoir confusément dans la contemplation profonde. Après cette révélation, ne plus rien vouloir et ne plus rien faire, voilà la vraie science et le vrui talent. Que voudrait encore, que ferait encore, celui à qui a été révélé le néant de tout vouloir et de tout agir. Se bornât-li à ramasser une motte de terre, à mettre en tas de la poussière, quoique ce ne soit pas là proprement faire quelque chose, il aurait cependant manqué aux principes, car il aurait agi. / Lie-treu chap. 4 /

---

Le rève provient d'une rencontre faite par l'esprit, la pensée nait d'une perception du corps. Les pensées diurnes et les réves nocturnes, ont également pour origine des impressions. Aussi ceux dont l'esprit est froid et tranquille, pensent et révent peu, et attachent peu d'importance à leurs pensées et à leurs rêves, phénomènes subjectifs, reflets de la fantasmagorie cosmique. [Lie-tseu chap. 3.]

關 叔 Loung-chou dit au médecia 文 整 Wenn-tcheu: Vous étes un disgnosticien habile. Je suis malade. Pourrez-vous me guérir? - S'il plait au destin, je le pourrai, dit Wenn-tcheu. Dites-moi ce dont vons souffrez. - Je souffre, dit Loung-chou, d'un mal étrange. La lonnage me laisse froid, le dédain ne m'affecte pas; un gain ne me réjouit pas, une perte ne m'attriste pas; je regarde avec la même indifférence, la mort et la vie, la richesse et la pauvreté. Je ne fais pas plus de cas des hommes que des porcs, et de moi que des antres. Je me seus aussiétranger dans mu maison que dans une hôtellerie, et dans mon district natal que dans un pays barbare. Aucune distinction ne m'alléche, aucun supplice ne m'effraye; fortune ou infortune, avantage ou désavantage, joie ou tristesse, tout m'est égal: Cela étant, je ne puis me résoudre à servir mon prince, à frayer avec mes parents et amis, à vivre avec ma femme et mes enfants, à m'occuper de mes serviteurs. Qu'est-ce que cette maladie-là? Par quel remêde peut-elle être guérie? --Wenni-tcheu dit à Loung-chou de découvrir son buste. Pais, l'ayant placé de montère que le soleil donnat en plelo sur son des mu, il se plaça devant sa poitrine, pour examiner ses viscères, par transparence... Ah! dit-il sondain, j'y suis! Je vois votro cœur, comme un petit objet vide, d'un pouce carré. Six orifices sont déjà parfaltement ouverts, le septième va se déboucher. Vous souffrez de la sagesse des Sages. Que peuvent mes pauvres remédes contre un mal pareil? / Lie-treu chap. 4.) - Loung-chou est un indifférent taoiste, qui touche à la perfection. Il ne lui reste plus qu'à se défaire de l'illusion de prendre sa sagesse pour une maladie et de vouloir en guérir. Dés que cela sera fait, il deviendra extatique.



dadis quand Lie-treu était disciple, il mit trois ans à désapprendre de juger et de qualifler en paroles; alors son mattre 老 商 Lao-chang l'honora pour la première fois d'un regard. Au bout de cinq ans, il ne jugea ni ne qualifia plus même mentalement; alors Lao-chang îni sourit pour la première fois. Au bout de sept ans, quand il eut oublié la distinction du oui et du non, de l'avantage et de l'inconvénient, son maître le fit pour la première fois asseoir sur sa natte. Au bout de neuf ans, quand il eut perdu toute notion du droit et du tert, du bien et du mal, et pour soi et pour autrui; quand il fut devenu absolument indifférent à tout, alors la communication parfaite s'établit pour fui entre le monde extérieur et son propre lutérieur. Il cessa de se servir de ses sens, et connut tout par science supérieure universeile et abstraite. Son esprit se solidifia à mesure que son corps se duidifait; ses os et ses chairs s'éthérisérent; il perdit toute sensation du siège sur lequel II était assis, du sol sur lequel ses pieds appuyaient (lévitation); il perdit toute intelligence des idées formulées, des paroles prononcées. Enfin son esprit partit, au gré du vent, vers l'Est, vers l'Ouest, dans toutes les directions, comme une feuille emportée, sans qu'il se rendit compte si c'est le vent qui l'enlevalt, ou si c'est lui qui enfourchait le vent. - Plus tard un certain 🗗 🕏 Yinn-chong alla demeurer avec tui, pour assister à ses extases, qui le privaient de sentiment pour un temps notable. [Lie-treu chap. 2 et 4.]

Au temps de l'empereur & Mon des El Tcheon, il vint, à la cour de cet empereur, un magicien d'un pays situé à l'Extrême-Occident. Cet homme entrait impunément dans l'eau et dans le feu, traversait le métal et la pierre, faisait remonter les torrents vers leur source, changeait de place les remparts des villes, se soutenait dans les airs sans tomber, pénétrait les solides sans éprouver de rèsistance, prenaît à volonté toutes les figures, gardalt son intelligence d'homme sous la forme d'un objet inanimé, etc. L'empereur Mou le vénéra comme un Génie, le servit comme son mattre, lui donna le mellieur de son avoir en fait de logement d'aliments et de femmes. Cependant le magicien trouva le palais impérial inhabitable, la cuisine impériale immangeable, les femmes du harem indignes de son affection. Alors l'empereur lui fit bâtir un palais spécial. Matériaux et main-d'œuvre, tout fut exquis. Les frais épaisèrent le trèsor impérial. Quand l'édifice fut achevé, l'empereur le peupla de jeunes geus choisis, y installa des baîns et un harem, y accumula les objets précieux, les fins tissus, les fards, les parfums, les bibelots. Il y fit exécuter les plus cétébres symphonies. Chaque mois il offrit une provision de vêtements soperbes, chaque jour une profusion de mets exquis... Rien n'y fit. Le magicien ne trouva rien à son goût, habita son nouveau logis same s'y plaire, et fit de fréquentes absences. - Un jour que, durant un festin, l'empereur s'étonnait de sa conduite; vener avec moi, lui dit-il... L'empereur saisit la manche du magicien, qui l'enleva aussitôt dans l'espace, jusqu'au palais des hommes transcendents, situé su milieu du ciel. Ce palais était fait d'or et d'argent, orné de perler et de jade, sis plus haut que la région des nimbus pluvieux, sans fondements apparents, flottant dans l'espace comme un nuage. Dans ce monde supraterrestre, vues, harmonies, parfums, saveurs, rien n'était comme dans le monde des hommes. L'empereur comprit qu'il était dans la cité du Sonvernin céleste. Vu de la-haut, son palais terrestre lui apparut comme un tout petit tas de mottes et de brindilles. Il serait resté là durant des années, sans même se souvenir de son empire; mais le magicien l'invita à le suivre plus haut... Cette fois il l'enleva, par delà le soleil et la lune, hors de vue de la terre et des mers, dans une lumière avengiante, dans une harmonie assourdissante. Saisi de terreur et de vertige, l'empereur demanda à redescendre. La descente s'effectua avec la rapidité d'un aérolithe qui tombe dans la vide. - Quand II revint à lui, l'empereur se retrouva assis sur son siège, entouré de ses courtisans, sa coupe à demi pleine, son ragoût à demi mangé. Que m'est-il arrivé? demanda-t-ll à son entourage. - Vous avez paru vous recueillir, durant un instant, dirent ses gens. - L'empereur estimait avoir été absent durant trois mois au moins. Qu'est-ce que celu? demanda-t-it au magicien. - Oh! rien de plus simple, dit celui-cl. Pai enlevé votre esprit. Votre corps n'a pas bougé. [ Lie-tzeu chap. 3.]

--

Lie-tzeu demanda à PF Koan-yinn-tzeu: Que le sur-homme passe la où il n'y a pas d'ouverture, traverse le feu sans être brûlé, s'élève très haut sans êprouver de vertige; dites-mol, s'il vous plait, comment falt-îl pour en arriver là? — En conservant, dit Koan-yinn-tzeu, sa nature parfaitement pure; non par aucun procédé savant ou ingénieux. Je vais t'expliquer cela. Tout ce qui a forme, figure, son et couleur, tout cela ce sont les êtres. Pourquoi ces êtres se Ieraient-ils

opposition les uns aux autres? Pourquoi y aurait-il entre eux un autre ordre, que la priorité dans le temps? Pourquoi leurévolution cesserait-elle, avec la déposition de leur forme actuelle? Comprendre cela à fond, vollà la vrale science. Celui qui l'a compris, ayant une base ferme, embrassera toute la chaîne des êtres, unifiera ses puissances, fortifiera son corps, rentrera ses énergies, communiquera avec l'évolution universelle. Sa nature conservant sa parfaite intégrité, son esprit conservant son entière liberté, rien d'extérieur n'aura prise sur lui. Si cet homme, en état d'ivresse, tombe d'un char, il ne sera pas blesse mortellement. Quoique ses os et ses articulations soient comme ceux des autres hommes, le même traumatisme n'aura pas sur lui le même effet; parce que son esprit, étant entier, protège son corps. L'inconscience agit comme une enveloppe protectrice. Rien n'a prise sur le corps, quand l'esprit n'est pas ému. Aucun être ne peut nuire au Sage, enveloppe dans l'intégrité de sa nature, protégé par la liberté de son esprit. / Lie-tzeu chap. 2. ] - Tehoang-treu qui raconte ce fait, presque dans les mêmes termes / chap. 19 /, conclut : En toute circonstance, le Sage parfait sera conservé intact, par son état d'union avec la nature. Le Sage étant fondu dans la nature, rien ne saurait le blesser.



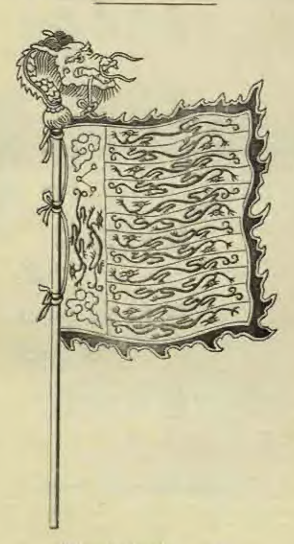
Confucius admirait la cataracte de 呂 梁 Lu-leang. Tombant de treote fois la hauteur d'un homme, elle produisait un torrent écumant dans un chenal long de quarante stades, si tourmenté que ni tortue ni caiman ni poisson même, ne pouvait s'y éhattre. Soudain Confucius vit un homme qui nageait parmi les remous. Le prenant pour un désespèré qui avait voulu se noyer, il dit à ses disciples de sulvre la berge, pour le retirer de l'eau, si possible. Quelques centaines de pas plus bas, l'homme sortit de l'eau lui-même, dénoua su chevelure pour la faire sécher, et se mit à marcher en chantant. Confucius l'ayant rejoint, lui dit: J'ai failli vous prendre pour un être transcendant, mais maintenant je vois que vous êtes un homme. Comment peut-on arriver à se mouvoir dans l'esu avec une aisance parellie? Veuillez me dire votre secret. - Je n'ai pas de secret, dit l'homme. Je commençal par nager méthodiquement; puis la chose me deviat naturelle; maintenant Je flotte comme un être aquatique. Je fais corps avec l'eau, descendant avec le tourbillon, remontant dans le remons. Je suis le mouvement de l'eau, non ma volonté propre. Voltà tout mon secret... Je voulus apprendre à nager, étant né au bord de cette eau. A force de nager, la chose me devint naturelle. Depuis que l'ai perdu toute notion de ce que je fais pour nager, je suis dans l'eau comme dans mon élément, et l'eau me supporte parce que je suis un avec elle. (Tchoung-treu chap. 19. 1



Le continu et la cohésion sont deux choses distinctes. Soit un cheveu. On y suspend des poids. Il y a rupture. C'est la cohésion du cheveu qui est rompue, pas le continu. Le continu ne peut pas être rompu (tout étant un Tout). C'est à travers lui, que se propage l'action à distance. — Exemple: 層 何 Tchan-heue péchait avec une ligne faite d'un seul filament maturel de soie, une aiguille courbée lui

servant d'hameçon, une baguette de gaule, un grain de blé, d'amorce. Or, avec cet appareil rudimentaire, il retirait des polssons énormes d'un gouffre profond, sans que sa ligne se rompit, sans que son aiguille se redressat, sans que sa baguette pliat. Le rol de Tch'ou l'ayant appris, lui demanda des explications. Tchan-heue lui dit: Mon esprit entièrement concentre, va droit au poisson, par ma main et ma ligne, établissant une continuité qui supporte tout l'effort. / Lie-tzeu chap. 5. / — Cette idée jouera un grand rôle dans la magie taoiste, manvais œil, envoûtement, etc.

Sources et Ouvrages. - Comme pour la dix-huitième Leçen.



La bannière impériale antique.



Offrande aux Ancêtres de la dynastie.

#### Vingt-deuxième Leçon.

Sommaire. — Les Pères taoistes II F Lie-tzeu et II F Tchoang-tzeu, persifférent et honnirent Confucius, comme le destructeur du peu qui restait encore de naturel à son époque, comme le champion de l'artificiel dans les principes et les mœurs. Je vais réunir, dans cette Legon, leurs meilleurs textes sur ce sujet, lis formulent l'antagenisme primitif du Taoisme contre le Confuciisme, du naturel contre le rituel, du spontané contre le compassé, Je parlerai, dans la vingt-quatrième Legon, du Mei-ti qu'ils nomment à plusieurs reprises.

## Lac-tan dit: Le sur-homme vit, comme les autres hommes, des fruits de la terre, des bienfaits du ciel. Mais il ne s'attache, ni à homme, ni à chose, Profit et perte le laissent également indifférent. Il ne s'affecte de rien, ne se réjouit de rien. Il plane, concentré en lui-même. — Celui dont le cœur est parfaitement indifférent, voit par la lumière naturelle (raison pure) ce qui reste encore en lui d'artificiel. Plus il se défait de cet artificiel, plus il devient stable. Avec le temps, l'artificiel disparattra entièrement, le naturel seul restant en lui. Les hommes qui ont atteint cet état, s'appellent ills célestes, peuple céleste; parce qu'ils sont redevenus tels que le ciel les avait faits primitivement. (Tehoang-tzeu chap, 23.)



Confucius dit à Lao-tan: J'ai donné mes soins aux Odes, aux Annales, aux Rits et à la Musique, aux Mutations, à la Chronique. Je me suis appliqué longtemps à l'étude de ces six traités, et me les suis rendus familiers. J'ai parlé devant soixante-douze princes déréglés, leur exposant les principes des anciens souverains, des dues de Tcheon et de Chao, pour leur amendement. Aucun d'eux n'a profité de mes discours. C'est difficile de persuader pareilles gens! — Quel bonheuri dit Lao-tzeu, qu'aucun d'eux ne vous ait écouté! S'ils l'avaient fait, ils seraient devenus pires. Vos six traités, ce sont des vieilleries, récits de faits qui sont arrivés dans des circonstances qui ne sont plus, de gestes qui seraient déplacés dans les circonstances actuelles. Que déduire de l'empreinte d'un pied, sinon qu'elle a été faite par un pied?. Qui? comment? et autres circonstances, l'empreinte est muette sur tout cela il en est de même des empreintes jaissées par les hommes dans l'histoire. Elles ne nous apprennent pas la réalité telle qu'elle fut, vivante et vraie, et chacun les interpréte dans son sens. (Tchoang-tzeu chap. 14.)

Une autre fois, Confucius ayant visité Luo-tan, lui exposa ses idées sur la bonté et l'équité. Écoutez, lui dit ceiul-ci, les vanneurs n'y voient pas, à force de poussière; quand les monstiques sant légion, impossible de reposer. Vos discours sur la bonté et l'équité, me produisent un effet analogue; l'en suis aveuglé, affolé. Allous! laissez les gens tranquilles! Croyez ce que vous voudrez, en théorie; mais pratiquement, piler au vent, acceptez les changements survenus dans le monde. Les oles sauvages sont naturellement blanches, les corbeaux sont natureltement noirs; aucune dissertation ne changera rieu à ce fait. Il en est de même des temps successifs, et des hommes de ces temps. Ves discours ne changeront pas les corbeaux modernes en clès antiques. / Tchoung-treu chap. 14. /



Alors que Confucius voyageait a l'onest de la principauté de tre Wei, son disciple M ill Ven-yuan demanda au maltre musicien & Kinn: Que pensez-vous da l'avenir de mon maître? - Je pense, dit maître Kinn, avec un soupir; je pense qu'il n'aboutlra à rien. - Pourquoi cela? fit Yen-yuan. - Voyez, dit Kinn, les chiens de paille, qui figurent dans les binérailles. Avant le cérémonie, on les conserve dans des coffres, enveloppés de belles tolles. Après la cérémonie, ou los brûle. C'est qu'ils n'ont plus de raison d'être. De plus, si on les remettait dans les coffres, tout le monde, dans la maison, serait tourmenté par des cauchemars, ces filtres à maléfices dégorgeant les influx néfastes dont lls se sont remplis. Or voilà que Confucins ramasse dans son école les chiens de paille des souverains de l'antiquité (ses livres, pleins de vieux souvenirs périmés et davenus néfastes). De là les persecutions dont it a été l'objet en divers lieux; cauchemars que lui ont procurés ses vieux chiens de paille. - Le passe est défunt et ne revivra pas. Vouloir appliquer maintenant les principes surannés des anciens, voutoir employer dans le duché de tou les procédes de l'empire des III Tcheou, c'est tenter l'impossible. Confucius travaille en vain et s'attirera des malheurs, comme tous ceux qui ent tente d'appliquer un système donné, dans des circonstances différentes, - De nos jours, pour élever l'eau, on a abandonné le seau des anciens, pour la cuiller à hasenle, et personne n'éprouve le besoin de revenir au seau. Alusi les procédés de gouvernement des anciens empereurs, qui furent aples en leur lemps et sont pérlués maintenant, ne doivent pas être imposés de force au temps actuel. A chaque salson on mange certains froits, dont le goût plait à ce moment-ià, taodis qu'il ne plairait pas en un autre temps. Alasi en est-il des réglements et des usages; ils dolvent varier selon les temps. - Mettez à un singe la robe du duc de Tcheou. Qu'arrivera-t-il? Il la déchirera de colère, avec ses dents et ses griffes, et ne restera tranquille, que quand il en aura arraché le dernier lambeau. Or l'antiquité et le lemps actuel, différent aniant, que le duc de Tchgou et un singe. Naffablez pas les modernes de la défroque des anciens. - Jadis quand la belle 🗷 🐹 Sichen avait ses nerfs, elle n'en était que plus sédulsante. Une fomme très mal faite l'ayant vue dans cet état, fit un jour comme elle lui avait vu faire. Le résultat fui, que les habitants du village se barricadérent dans leurs maisons. C'est que le luideron n'avait reproduit que les fureurs, non la beauté de la betle. Ainsi en estell de la parodle que Confucius nous donne de l'antiquité. Elle fait enfuir les gens. Cot homme n'aboutira pre. Tchoung-tran chap. 14.)



Confueius se rendait, de la principanté de Lou à l'Est, à la capitale des Tcheque (alors Lao- ang) à l'Ouest. Il vouluit offrir ses livres à la bibliothèque impériale. Son discipla : \$\frac{1}{2}\$ Treu-lou lui dit: Pai oui dire qu'un certain Lao-ton fat long-temps gardien de cette bibliothèque. Maintenant il vii dans la retraite. Faites-lui visite. Il ponera vous alder à obtenir que vos livres soient reçus. — Soit! dit Con-

fucius; et il alla chez Lao-tan. Celui-ci refusa net de patronner sea livres. Pour l'amadouer, Confucius commença à lui en exposer le contenu. — Pas tant de verbinge, fit Lac-tan; dites-moi, en deux mots, ce qu'il y a dedans. - Bonté et équité, dit Confucius. - Ah! fit Laostan, S'agit-il de la bonté et de l'équité naturelles? - Mais oul, dit Confucius; de celles qui font l'homme. - Alors définissez. dit Lac-tan. - Aimer tons les êtres, et les bien traiter, voilà la bonté et l'équité. dit Confucius. - Et vous prêchez cela, étant ambilionx et égoiste, dit Lao-tan. Mattre, si vous voulez vraiment du bien à l'empire, commencez par constater que, sous l'influence paisible et constaute du Principe, tout évolue et se transforme ; puis cessez de vouloir imposer à notre temps vos principes périmés et contraires à la nature... Un homme dont le fils s'était enful. At hattre le timbour pour qu'on tul dunnat la chasse, au lieu de chercher à le ramener en douceur. Le résultat fut, que le fugitif alla au lola, et ne put jamais être retrouvé. Ves efforts pour rappeler, à son de calsse, la bonté et l'équité dans le monde, aurout, je le crains, le même résultat négatif. Maître, vous faites fuir ce qui reste de pature, / Tehoang-tzeu chap. 13./



Dans le monde actuel, la vogue est aux livres. Les livres sont des assemblages de mots. Les mots rendent des idées. Or les idées vraies, dérivent du Principe, et ne peuvent guére mieux être exprimées en paroles que lui. Les formules qui remplissent les livres, n'expriment que des idées conventionnelles, lesquelles répondent peu ou pas à la nature des choses, à la vérité. Ceux qui savent la nature, n'essaient pas de l'exprimer en paroles; et ceux qui l'essaient, montrent par là qu'ils ne savent pas. Le vuigaire se trompe en cherchant dans les livres des vérités; ils ne contiennent que des idées truquées. Ils sont le fumier des anciens, le détritus des temps où lis vécurent. / Tcheang-treu chap 13. !



Les chevaux ont naturellement des sabuts capables de fouler la neige, et un poil impénétrable à la bise. Ils broutent l'herbe, boivent de l'eau, courent et sautent. Voilà leur véritable nature. Ils n'ont que faire de palais et de dortoirs... Quand 伯 變 Pai-lao, le premier écuyer, prétendit avoir trouvé la vraie manière de traiter les chevaux ; quand il eut appris aux hommes a marquer au fer, à tondre, à ferrer, à brider, à entraver, à parquer ces panvres bêtes, alors deux ou trois chavaux sur dix moururent prématurément, par suite de ces violences faites à leur nature. Quand, l'art du dressage progressant toujours, on leur fit souffrir la laim of la seif pour les endurcir; quand on les contraignit à galoper par escadrons, en ordre et en mesure, pour les aguerrir; quand le mors tourmenta leur houche. quand la cravache cingla leur croupe; alors, sur dix chevaux, cinq moururent prematurement par suite de ces violences contre nature. - Quand le premier potier eut annoncé qu'il s'entendait à traiter l'argile, on fit de cette matière des vases roads sur la roue et des briques rectangulaires au moule. - Quand le premier charpentler ent déclaré qu'il s'entendait à traiter le hois, on donna à cette matière des formes courbes ou droites, su moyen du pistolet et du cordeau. -

Est-ce la vraiment traiter les chevaux, l'argile et le bois, d'après leur nature? Certes non! Et cependant, d'age en age, les hommes ont loue le premier écuyer, le premier potier et le premier charpontier, pour teur génie et leurs inventions. -On loue de même, pour leur génie et leurs inventions, ceux qui imaginérent la forme de gouvernement moderne. C'est là une erreur, à mon sens. La condition des hammes fut tout autre, sons les bons souverains de l'antiquité. Leur peuple suivalt sa nature, et rien que sa nature. Tous les hommes, uniformément, se procuralent leurs vêtements par le tissage et leurs aliments par le labourage. Ils formaient un tout sans divisions, régi par la seule loi naturelle. En ces temps de naturalisme parfait. les hommes marchalent comme il leur plaisait et laissalent errer leurs yeux en toute liberté, aucun rituel ne réglementant la démarche et les regards. Dans les montagnes, il n'y avait ni sentiers ni tranchées; sur les eaux. Il n'y avait ni bateaux ni barrages. Tous les êtres naissalent et habitalent en commun. Votatiles et quadrupèdes vivaient de l'herbe qui croissait spontanément. L'homme ne leur faisant pas de mal, les animaux se laissaient conduire par lui sans défiance, les oiseaux ne s'impuiétaient pas qu'on regardat dans teur nid-Oni, en ces temps de naturalisme parfait. l'homme vivait en frère avec les animans, sur le pied d'égalité avec tous les êtres. On ignorait alors heureusement la distinction rendue si fameuse par. Confucius; entre le Sage, et le vulgaire. Également dépourvns de science, les hommes agissaient tous selon leur nature, Également sans ambition, tous agissaient simplement. En tout la nature s'épanouissait ilbrement. - C'en fut fait, quand parut le premier Sage. A le voir se guinder et se tortiller rituellement, à l'entendre pérorer sur la bonté et l'équité, étonnés, les hommes se demandérent s'ils ne s'élalent pas trompés jusque la. Puis vinrent l'enivrement de la musique, l'entichement des cérémonies. Hélas! l'artificiel l'emporta sur le naturel. Par sulte, la paix et la charité dispararent du monde. L'homme fit la guerre aux animaix, sacrifiés à son luxe. Pour faire ses vases à offrandes, il mit le bois à la torture. Pour faire les sceptres rituels, il infligea la taille au jade. Sons prétexte de bonté et d'équité, il violenta la nature. Les rits et la musique ruinérent le natural des mouvements. Les règles de la pointure mirent le désordre dans les couleurs. La gamme officielle mit le désordre dans les tons. En résumé, les artistes sont coupables d'avoir tourmente la matière pour exécuter leurs œuvres d'art, et les Sages sont exécrables pour avoir substitué un naturel la bonté et l'équité factices. - Jadis, dans l'état de nature, les chevans broutaient de l'herbe et buvaient de l'eau. Quand ils étnient contents, ils frottaient leur con l'un contre l'autre. Quand ils étalent fachés, ils faisaient demi-tour et se donnaient des ruades. N'en sachant pas plus long, its étaient parfaitement simples et naturels. Mais quand Pai-lao les ent attelès et harmachès, ils devincent fourbes et malins; par haine du mors et de la bride. Cet homme est coupalde du crime d'avoir perverti les chevaux. - Au temps du vieii empereur 赫 存 Hene-su, les hommes restaient dans leurs habitations à ne rien faire, on se promenaient sans savoir où ils allaient. Quand leur bouche était bien pleine, ils se tapaient sur le ventre en signe de contentement. N'en sachant pas plus long, ils étaient parfaitement simples et naturels. Mais quand le premier Sage leur eut appris à faire les courbettes rituélles au son de la musique, et des contorsions sentimentales au nom de la bonté et de l'équité, alors commancèrent les compétitions pour le savoir et

pour la richesse, les prétentions démesurées et les ambitions insatiables. C'est le crime du Sage, d'avoir ainsi désorienté l'humanité. / Tchoang-tzeu chap. 9./



Oni, c'est parce qu'il y ent des Sages, qu'il y a des brigands. Ce sont les Sages qui les produisirent, par leurs inventions contre nature. Par l'invention des mesures de capacité, des balances et des poids, des contrats découpés et des sceaux, ils ont appris à beaucoup la traude. Par l'invention de la honté et de l'équité, ils ont enseigné à beaucoup la malice et la fourberie. — Qu'un pauvre diable vole une boucle de ceinture, il sera décapité. Qu'un grand brigand vole une principauté, il deviendra seigneur, et les prôneurs de bonté et d'équité (les Sages, politiciens à gages) afflueront chez lui, et mettront à son service tonte leur sagesse. La conclusion logique de ceci, c'est qu'il ne faudrait pas perdre son temps à commettre d'abord de petits vols, mais commencer d'emblée par voler une principauté. Alors on n'aura plus à se donner la peine d'y revenir; on n'aura plus à craindre la hache de l'exécuteur. Alors on aura pour soi tous les Sages avec toutes leurs inventions. Oui, faire des brigands, et empêcher qu'on ne les défasse, voità l'œuvre des Sages (des politiciens de profession). / Tehaung-tzeu chap. 10. ]



A l'origine, au temps de la nature parfaite, les hommes trouvaient bonne leur grossière nouvriture, bons anasi leurs simples vétements, ils étaient heureux avec leurs mœurs primitives, et paisibles dans leurs pauvres habitations. Le besoin d'avoir des relations avec autrul, no les tourmentait pas. Ils mouraient de vieillesse, avant d'avoir fait visite à la principanté voisine, qu'ils avaient vue de loin toute leur vie, dont ils avaient entendu chaque jour les coqs et les chieus. En ces temps-là, à cause de ces mœurs-là, la paix et l'ordre étaient absolus. — Pourquoi en est-li tout autrement de nos jours? Parce que les gouvernants se sont entichés des Sages et de leurs inventions. Le peuple fend le cou, et se dresse sur la pointe des pieds, pour regarder dans la direction d'on vient, à ce qu'on dit, quelque Sage. On abandonne ses parents, on quitte son mattre, pour courir à cet homme. Les piètons se suivent à la quene-leu-leu, une file de chars creuse de profondes ornières, dans le chemin qui mêne à sa porte. Tout cela, parce que, imitant les princes, le valgaire lui aussi s'est entiché de science. Or rien u'est plus funeste, pour les étais, que ce malheureux entichément. (Tchoang-tzeu chap. 10.)



C'est la science artificielle, contre nature, qui a causé tous les maux de ce monde, et le malheur de tous ceux qui l'habitent. L'invention des arcs, des arhalètes, des flèches captives, des plèges à ressort, a fait le malheur des oiseaux de l'air. L'invention des hameçons, des appâts, des flèts, des nasses, a fait le malheur des poissons dans les eaux. L'invention des rêts, des lacs, des trappés, a fait le malheur des quadrupèdes dans leurs haltiers. L'invention de la politique, de la sophistique, des arts, des rits, des lois, a fait le malheur des hommes. — Revenons à la nature. Pulvèrisez le jade et les peries, et il n'y aura plus de volenrs. Brûlez les contrats, brisez les secaux, et les hommes redeviendront honnêtes. Supprimez les mesures et les poids, et il n'y aura plus de querelles. Détruisez radicalement toutes les institutions artificielles des Sages, et le peuple retrouvera son bon sens naturel. Abolissez la gamme des tons, brisez les instruments de musique, bouchez les oreilles des musiciens, et les hommes retrouveront l'ouie naturelle. Abolissez l'échelle des couleurs et les lois de la peinture, crevez les yeux des peintres, et les hommes retrouveront la vue naturelle. Prohibez le compas et l'équerre, cassez les dolgts des mennisiers, et les hommes retrouveront les procédés naturels. Flétrissez les légistes, baillonnez les sophistes, meltez au ban les disciples de Confucius avec leurs formules artificielles, et les instincis naturels pourront de nouveau exercer sur les hommes leur mystérièuse et unifiante vertu. Oni, revenons à la nature, et c'en sera fait des grimaces factices. Philosophes, políticiens, légistes, sophistes, artistes, oni été les pervertisseurs de l'humanullé. [Tehoang-tzeu chap. 10.]



C'est par les deux sectes des disciples de Confucins et de Mei-ti, que lut inventé le gouvernement géométrique. Ils équarrirent l'empire avec la hache et la scie, lis appliquérent aux mœurs le marteau et le ciseau. Le résultat fut une révolution générale des peuples. Les Sages durent se cacher dans les cavernes des montagues, et les princes ne furent plus en súreté dans leurs temples de famille. Des réactions violentes sulvirent, quand Sages et princes revintent au pouvoir. Actuellement les cadavres des suppliciés s'enlassent par monceaux, ceux qui portent la cangue delilent en longues chaines, on ne voit partout qu'hommes punis de supplices divers. Et, nu millen de ce décor atroce, parmi les menottes, les entraves, les instruments de torture, les disciples de 孔 F Koung-tzen et de 墨子 Mei-tzen se dressent sur leurs orteits pour se grandir, et retroussent leurs manches avec complaisance, dans l'admiration de leur œuvre. Ah! extrême est l'endurcissement da ces hommes l'extrême est leur impudeur! La cangue résumerait-elle la sagesse des Sages? Les menoties, les entraves, les tortures, seralent-elles l'expression de leur bouté et de leur équité? Ces politiciens ne sont-ils pas plus malfaisants, qué les tyrans dont l'histoire a flétri les noms? Il a raison, l'adage qui dit: exterminez in sagesse, détruisez la science, et l'empire reviendra à l'ordre spontanément. Tchoang-treu chap. 11.



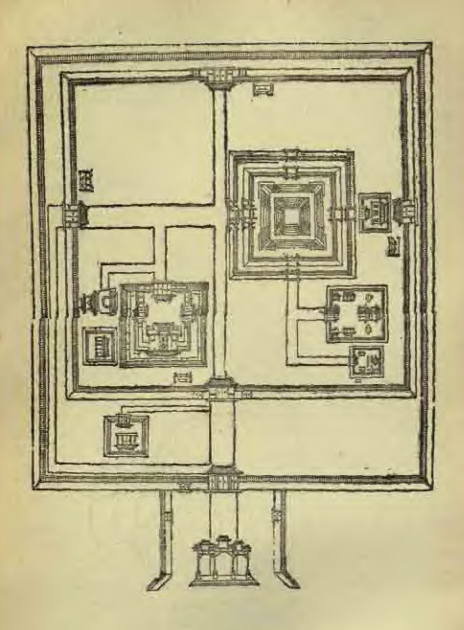
相 矩 Pai-kiu qui étudiait sous Leo-tan, [Ini dit un jour: donnez-moi congé pour faire un tour d'empire. — A quoi bon ? fit Lao-tan. Dans l'empire, c'est partout comme ici. — Pai-kiu lusistant, Lao-tan lui demanda: par quelle principanté commenceras-tu ta tournée? — Par celle de 常 Tr'i, dit Pai-kiu. Quand j'y sarai arrivé, l'irai droit au cadavre de quelqu'un de ces suppliciés, que le roi de Tr'i laisse gisants saus sepuiture; je le redresserai, je le couvrirai de ma robe, je crierai justice au Giel en son nom, je lui dirai en pieurant; frère l'art-it faith que tu fusses la vietime de l'inconséquence de reux qui liminant en main l'empire? Les gouvernants défendant, sous poine de la vie, de voier, de tuer. Et ces mêmes

hommes poussent au voi et au menrire, en honorant la noblesse et la richesse, qui sont l'appât des crimes. Tant que les titres et la propriété seront conservés, verrat-on jamais la fin des conflits entre les hommes? — Jadis les princes savaient gré de l'ordre à leurs sujets, et s'imputaient tous les désordres. Quand un homme périssait, ils se reprochaient sa perte. Maintenant il en va tout autrement. Lois et ordonnances sont des traquenards dont personne ne se tire. Peine de mort pour ceux qui ne sont pas venus à bout de tâches infaisables. Ainsi réduit aux abols, le peuple perd son hométeté naturelle, et commet des excès. A qui faut-il imputer ces excès? aux malheureux qui les expient? ou aux princes qui les ont provoqués? / Tchoang-tzeu chap. 25.)

Sources et Ouvrages. - Comme pour la dix-huitième Leçon.



Vase rituel antique.



Terrosse carrés de la Terre, et ses dépendances, à la capitale.

### Vingt-troisième Leçon.

L'age de fer. [1] & Yang-tchou, Égoisme, Fatalisme,

Sammaire. — A. L'age de fer. Deux courants. — B. Yang-tchou, Historique. — Textes. C. Le personnege. — D. Fatalisme. — E. Épicarisme. — F. Égoisme.

A. An cinquième siècle avant J.-C., l'empire des El Tcheou est tombé en pleine décadence. L'empereur n'a plus ni pouvoir ni influence. Les seigneurs, ignares, viveurs, ambitieux, jaioux, n'ent d'autre préoccupation que celle d'arracher à leurs voisins plus faibles des topins de territoire, s'ils ne peuvent pas les conquerir en entier. Des politiciens sans conscience aident ces nobles sans cervelle, combinant et défaisant des ligues, servant toujours le plus offrant, écrasant tantot l'un tantot l'autre pour s'entretenir la main. Guerres ou plutôt guet-apens incessants. C'est le pauvre peuple qui paie ce jeu barbare, de ses biens et de son sang. Asservissement sans précédent, misère indescriptible, existence précaire au jour le jour. Plus de droit, plus de justice, plus d'humanité. La force et le fer uniquement.

Cet état de choses crès, parmi les cares êtres pensants de l'époque, deux courants, l'un égoiste, l'autre altruiste. Ils sont représentés par deux hommes, W. Krang-tchou et B. Mei-ti, auxquels je vals consacrer deux Leçons. L'avertis préalablement qu'il ne faut pas les considérer comme les fondateurs de deux écoles. Ce invent les champions de deux manières de voir et de faire, dont leurs noms, célèbres dans l'histoire, sont devenus comme les personnifications.

B. Yang-tchon fut un disciple personnel de Lao-treu; un texte authentique en fait foi. Il fant donc placer sa vie dans la première moltié du cinquième siècle, avant 450. Ce fut un Taoiste orthodoxe pour le fond. Son monisme est plus fala-liste, son idée de la survivance est plus matérialiste, son rejet de toute morale est plus épicurien, que ce que nous avons va dans les textes des Pères. Mais cela tient peut-être plutôt à l'expression. Si Tchoung-treu avait été poussé à fond, il se servait, le paise, linalement exprimé comme Yang-tchou. — Alors pourquoi assigner à cet homme une pluce spéciale, et lui consacrer une Leçon? Parce que Menclus en à fait le prototype de l'egoisme. Parce que, depuis lors, dans la littérature confuciliste, pour dire égoisme systématique, on a toujours dit Yang-tchou. Il importe donc, pour l'intelligence de bien des passages, de connaître l'homme et ses idées. Je vals citer les textes, assez rares, qui nous renseignent sur lui. Ils datent de cinquante à cant ans après sa mort.

### C. Le personnage.

Yang-tehou allant à P'ei et Lao-tzen aliant à Ts'inn, les deux se rencontrèrent à Leang. A la vue de Yang-tehou, Lao-tzen leva les yeux au ciel, et dit avec un soupir: J'espérais pouvoir vous instruire, mais je constate qu'il n'y a pas moyen. — Yang-tehou ne répondit rien. Quand les deux voyageurs furent arrivés à l'hôtelle-rie où lis devalent passer la nuit, Yang-tehou apporta d'abord lui-même tous les objets nécessaires pour la toilette. Ensuite, quand Lao-tzen fut installé dans sa

chambre, ayant quitté ses chaussures à la porte, Yang-tehou entra en marchant sur ses geneux, et dit à Lan-treu: Je n'ai pas compris ce que vous avez dit de moi, en levant les yeux au clei et souphrant. Ne voutant pas retarder votre marche, je ne vous al pas demandé d'explication alors. Mais maintenant que vous êtes tibre, veuillez m'expliquer le sens de vœ paroles. — Vous avez, dit Lan-treu, un air altier qui rebute; tandis que le Sage est comme confus quelque irréprochable qu'il soit, et se juge insuffisant quelle que soit sa perfection. — Je profiterai de votre leçen, dit Yang-tehou, très morfondu. — Cette nuit-là même Yang-tehou s'humilla fellement, que le personnel de l'auberge qui l'avait servi avec respect le soir à son arrivée, n'ent plus aucune sorte d'égards pour lui le matin à son départ. Le respect des valets étant, en Chine, en proportion de la morgue du voyageur. (Lie-treu chap. 2.)

Yang-tchou ayant été reçu par le roi de Leang, lui dit que, avec sa recette, gouverner l'empire serait aussi facile que de retourner la main. Le roi de Leang lui dit: Maître, vous avez une épouse et une concubine, deux personnes, que vous n'arrivez pas à faire tenir tranquilles; vous possèdez trois arpents de jardin, que vous ne savez pas cultiver; et vous osez me dire que, avec votre recette, gouverner l'empire serait aussi facile que de retourner la main. Est-ce que vous voulez vous moquer de moi? — Yang-tchou dit: Avez-vous jamais vu un pastoureau conduire un troupeau de cent moutons, marchant derrière tranquillement avec son fouel, et laissant aller les moutons où il leur plait? Voltà mon système, ahandonner chacun à son instinct. Tandis que avec leur système de la coercition artificielle, Yao tirant et Chounn poussant, n'arriveraient pas à deux à faire marcher un seul mouton. Et pour ce qui est de mes affaires domestiques, auxquelles vous venez de faire allusion, je dirai seulement ceci. Ceux qui sont apies à gouverner les grandes choses, n'aiment pas à s'occuper de vétilles. Je pense que vous m'aurez compris. (Lie-tzeu chap. 7.)

#### D. Fataliame.

Yang-tchou dit: Quatre désirs agitent les hommes, au point de ne leur laisser aucun repos; à savoir, le désir de la longévité, celul de la réputation, celui d'une dignité, celui de la richesse. Ceux qui ont obtenu ces choses, craignant qu'on ne les leur enlève, ont peur des morts, des vivants, des princes, des supplices. Ils tremblent toujours, eu se demandant s'ils mourront ou s'ils vivront, parce qu'ils n'ont rien compris à la fatalité, et croient que les choses extérieures out pouvoir sur enx. Il est au contraire des hommes, qui, s'en remettant au destin, ne se préoccupent pas de la durée de la vie; qui dédaignent la réputation, les dignités, les richesses. Toujours satisfaits, ceux-là foulssent d'une paix incomparable, parce qu'ils ont compris que, tont étant régi par la faialité, rien n'a pouvoir sur eux. / Lie-tzeu chap. 7. /

Ki-leang, un ami de Yang-tchou, étant tombé malade, se trouva à l'extrémité, au bout de sept jours. Tout en larmes, son fils courut chez tous les médecins des atentours. Le malade dit à Yang-tchou; tâche de faire entendre raison à mon imbácile de fils... Yang-tchou récita donc an fils la strophe: Le que le ciel même ne sait pas, comment les hommes pourraient-ils le conjecturer? Il n'est pas vrai que le ciel bénit, ni que personne soit maudit. La fatalité est aveugle et inélucta-

ble. Qu'est-ce que les médeclus et les mugiciens y pourront? (Lie-treu chap. 6.)

Yang-pou le frère cadet de Yang-tchou dit à son aine; il est des hommes tout semblables pour l'age, l'extérieur, tous les dons naturels, qui différent absolument, pour la durée de la vie, la fortune, le succès. Je ne m'explique pas ce mystère. -Yang-tehou lul répondit : Tu as encore oublié l'adage des anciens que je t'ai rèpété si souvent ; le mystère qu'on ne pent pas expliquer, c'est la fabilité. Il est fait d'obscurités impénétrables, de complications inextricables, d'actions et d'omissions qui s'ajoutent au jour le jour. Ceux qui sont persuadés de l'existence de cette fatalité, ne croient plus à la possibilité d'arriver, par efforts, à prolonger leur vie, à réussir dans leurs entreprises, à éviter le malheur. Ils ne comptent plus sur rien, se sachant les jonets d'un destin avengle. Droits et intégres, ils ne tendent plus dans aucun sens; ils ne s'affligent ni ne se réjonissent plus de rien; ils n'agissent plus, mais laissent affer toules choses... Les sentences suivantes de Hoang-ti, résument bien la conduite à tenir par l'illuminé. Que le sur-homme reste inerte comme un cadavre, et ne se meuve que passivement, parce qu'on le meut. Qu'il ne raisonne pas, sur son inertie, sur ses mouvements. Qu'il ne se préoccupe jamais de l'avis des hommes, et ne modifie jamais ses sentiments d'après les leurs. Qu'il aille son chemin à lui, suive sa voie propre personnelle. Car personne ne peut lui unire, la fatalité seule disposant de lui. / Lie-tzeu chap. 6. /

#### E. Épicurismo.

Il faut se donner toute liberté d'écouter, de regarder, de flairer, de goûter; toute liçence pour les aises du corps et le repos de l'esprit Toute restriction mise a quelqu'une de ces facultés, afflige la nature, est une tyrannie. Être libre de toute contrainte, pouvoir satisfaire tous ses instincts, au jour le jour, jusqu'à la mort, voilà ce que j'appelle vivre. Se contraindre, se morigéner, être toujours souffrant, à mon avis, cela n'est pas vivre. (Lie-tzeu chap. 7.)

Yang-tchou dit: un logement luxueux, de beaux habits, de bons aliments, de belles femmes, quand on a tout cela, que désirerait-on de plus? qui désirerait davantage, serait un insatiable. Or l'insatiabilité use le cœur, comme les vers rougent le bois. (Lie-tzeu chap. 7.)

Yang-tchou dit: Yuan-hien fut pauvre à Lou, Tzeu-koung fut riche à Wei. La pauvreté de Yuan-hien abrégen sa vie, la richesse de Tzeu-koung l'usa de soucis. Mais alors, si la pauvreté et la richesse sont également nuisibles, que faire? Vollà: vivre joyeux, bien traiter son corps, vollà ca qu'il faut faire. Au joyeux, même la panvreté ne peut nuire, parce qu'il ne s'en afflige pas. A celul qui traite bien son corps, la richesse ne nuira pas non plus, parce qu'il ne s'usera pas de soucis. — Yang-tchou dit: s'alder durant la vie, cesser à la mort; l'aime cette parole des anciens. l'entends par s'alder, se procurer les aises de la vie, aliments et chauffage, tous les secours de la vie. l'entends par cesser à la mort, non la suppression des lamentations d'usage, mais celle des gaspillages, tels que la perle ou le jade mis dans la bonche du cadavre, les riches habits, les victimes immolèes, les objels offerts au mort. (Lie-tzeu chap. 7.)

Yang-tchou dit: Sur mille hommes, pas un ne vit jusqu'à cent ans. Mais mettons que, sur mille, il y ait un contenaire. Une grande partie de sa vie aura été

passée dans l'impuissance de la première enfance et la décrépitude de l'extreme vielllesse. Une grande partie aura été consumée, par le sommeil de la milt, par les distractions du jour. Une grande partie aura été stérilisée par la tristesse ou la crainte. Reste une fraction relativement bien fallile, pour l'action et pour la jonissance. - Mais qu'est-ce qui le décidera à agir? de quol joulra-t-il?.. Sera-ce la beanté des formes et des sons? Ces choses-la, ou lassent, ou ne durent pas... Sera-ce la loi, avec ses récompenses et ses châtlments, ses distinctions et ses flétrissures? Ces motifs-là soul trop faibles. Un blame est-li si redoutable? Un Utre posthume est-il si envlable? Y a-t-il llen, pour si pen, de renoncer au plaistr des yeux et des orellies, d'appliquer le frein moral à son extérieur et à son intérieur? Passer sa vie ainsi, dans la privation et la contrainte, est-ce moins dur que de la passer en prison et dans les entraves? Non sans doute. Aussi les anciens qui savalent que la vie et la mort sont deux phases afternatives et passagères, laissaientils ionrs instincts se maniféster librement, sans contraindre leurs appétits naturels, sans priver leur corps de ses plaisirs. Peu leur importait l'éloge ou le blame durant la vie ou après la mort. Ils donnaient à leur nature ses satisfactions, et laissalent les autres prendre les leurs. / Lie-tzeu chap. 7.1

Yang-tchou dit: Les choses de la plus haute antiquité ont si bleu disparu, que personne ne pourra plus les conter. Les affaires des trois Augustes, sont à peu près oubliées. Celles des cinq Souverains, sont confuses comme un rêve. Celles des trois Empereurs, on en sait la cent-millième partie. Des affaires contemporaines, on sait la dix-millième partie. De ce qu'on a vu soi-même, on retient la millième partie. La haute antiquité est si foin de nous! Fau-hi règna il y a plus de trois cent mille ans, et depuis lors, dans le monde, il y a des sages et des sols, des choses belles et d'autres laides, des succès et des insuccès, du bleu et du mai. Tout cela se suit sans cesse, en chaîne continue, tantôt plus lentement, tantôt plus vite. Est-ce bleu la pelne de fatiguer son esprit et son corps, pour obtenir une réputation posthume de bon prince, laquelle darera quelques siècles, et dont on n'aura même pas connaissance? Cela coûte le plaisir de toute la vie, et ne rafraichit pas les os après la mort. (Lie-izeu chap. 7.)

Vang-tehou dit: Les êtres différent dans la vie, mais non dans la mort. Durant la vie, les uns sont sages et les autres sots, les uns sont nobles et les autres vils; à la mort, tous sont également une masse de charogne fondante. Ces différences dans la vie, cette égalifé dans la mort, sont l'œuvre de la fatalité. Il ne faut pas considérer comme des entités réelles, la sagesse et la sottise, la noblesse et la vulgarité, qui ne sont que des modalités réparties au hasard sur la messe des hommes. Quelle qu'ait été la durée et la forme de la vie, elle est terminée par la mort. Le bon et le sage, le méchant et le sot, meurent tous également. A la mort des empereurs Yao et Chounn, des tyrans Kie et Sinn, il ne resta que des cadavres putrides, impossibles à distinguer. Donc, vivre la vie présente, sans se préoccuper de ce qui suivra la mort. Lie-tem chop. 7.)

Chounn, U. Tan due de Tehron et Confucius, les quatre Sages (des Confucius), n'eurent pas, durant leur vie, un seul jour de vrai contentement. Après tour mort, teur réputation grandit d'age en dge. Ce vain renom posthume est-il une compensation pour les vrais plaisirs dont ils se privérent durant leur vie? Maintenant on les loue, on leur fait des offrances, sans qu'ils en sachent rien, pas plus qu'un

soliveau ou une moite de terre. — Tandis que Kie, riche, puissant, savant, redenté, jouit de tous les plaisirs, satisfit tous ses appétits, fut glorieux jusqu'à sa mort, ent tout ce que les hommes qui vivent selon la nature désirent. — Sinn lui aussi se moqua des rits, et s'annusa jusqu'à sa mort, sort que les hommes qui vivent selon la nature préférent. — Ces deux hommes eurent, durant teur vie, tout ce qu'ils voulurent. Maintenant, sans doute, on les appetie sots, méchants, tyrans; mais qu'est-ce que cela peut leur faire? ils n'en savant rien, pas plus qu'un soliveau ou une motte de terre. — Les quatre Sages ont souffert tous les maux, sont morts tristement, et n'ont pour toute compensation que leur vaine renommée. Les deux Tyrans ont joui de tous les blees jusqu'à la mort, et ne souffrent pas maintenant de leur mauvaise réputation. / Lie-tzen chap. 7.)

Mongeounn-yang demanda à Yang-tchou: Un homma qui veille sur sa vie et qui soigne son corps, peut-il arriver à ne jamais mourir? — Il arrivera certainement à vivre plus longtemps, dit Yang-tchou. Mais, vivre plus longtemps, est-ce un résultat qui vaille qu'en se donne tant de mal, que l'on fasse tant d'efforts? Le monde a toujours été, et sera toujours, plein de passions, de dangers, de manx, de vicissitudes. On y entend, on y voit toujours les mêmes choses; les changements même n'y aboutissent à rien de nouveau. Au bout de cent ans d'existence, ceux qui ne sont pas morts de douleur, meurent d'ennut. — Alors, dit Mongsounn-yang, d'après vous, l'idéal serait le suicide? — Du tout, dit Yang-tchou. Il faut supporter la vie tant qu'elle dure, en s'ingéniant à se procurer toutes les satisfactions possibles. Il faut accepter la mort quand elle vient, en se consolant par la pensée que tout va être fini. On peut ne pas prolonger sa vie, mais on ne doit pas hûter sa mort. [Lie-tzeu chap. 7.]

Tounmou-chou de la maison princière de Wei, employa la grande fortune annassée par ses ancètres, à faire plaisir à soi et aux autres. Ratiments, jardins, mets, costumes, musique, harem, pour tout cela il éclipsa les princes de Ts'i et de Tch'ou. Il satisfit, pour lui et pour ses hôtes, tous les désirs du cœur, des orellles, des yeux, de la bouche, faisant venir à cette fin les objets les plus rares des pays les plus lolatains. Il voyageait avec le même luxe et les mêmes commodités. Les hôtes affluaient chez lui par centaines, le feu ne s'éteignait Jamais dans ses cuisines, la musique ne cessait jamais de retentir dans ses salies. Il répandait le surpins de ses richesses, sur ses parents, sur ses concitoyens, sur son pays. Il aoutint ce train durant solvante années. Alors sentant ses forces l'abandonner et la mort approcher, on un an II distribua en cadeaux toutes ses possessions, n'en donnant rien à ses enfants. Il se dépouille si bion, que, dans se dernière maladie, il manqua des médicaments nécessaires, et que, après sa mort, l'argent pour ses funérailles fit défaut. Ceux qui avaient bénéficié de ses largesses, se cotisérant alors, l'ensevalirent, et constituérent un pécule à ses descendants... Que faut-il penser de la conduite de cet homme?.. Certains jugent qu'il agit en fou, et déshonora ses ancêtres. Mol je peuse qu'il se conduisit en homme supérieur, et fut beaucoup plus sage que ses économes devanciers. Lie-tres chap. 7.)

## F. Egoisma.

Yeng-tcheu dit: Treu-kao n'aurait pas sacrifié un poil, pour l'amour de qui que ce foi. Il quitta la capitale, et se fit laboureur dans un recoin ignoré. Le grand

U au contraire se dépensa et s'usa tout entier pour les autres. - Les anciens ne donnaient pas un poil à l'état, et n'auraient pas accepté qu'on se dévouât pour eux au nom de l'état. C'est dans ces temps-là, alors que les particuliers ne faisaient rien pour l'état, et que l'état ne faisait rien pour les particuliers; c'est dans ces temps-là, que l'état se portait bien. - Et vous, demanda K'inn-kou-li à Yangtchou, sacrifleriez-vous un poil de votre corps, pour le bien de l'état? - Un poil, dit Yang-tchou, ne lui profiterait guere. - Mais enfin, s'il lui profitait, le sacrifleriez-vous? insista K'inn-kau-li. - Yang-tchou ne repondit pas. [Lie-tzeu chap. 7. / - C'est ce texte qui a servi à Mencius de thême pour ses attaques contre Yang-tchou. Mattre Yang, dit-il, préconisa le «chacun pour soi». Il ne se serait pas arraché un poll, pour le bien de l'empire. 楊子 取 寫 我。拔 - 毛 而利天下.不為也。Cette phrase est des plus célèbres, dans la littérature chinoise. Désespérant de son malheureux temps, Yang-tchou pensa et prêcha-t-II que, s'amuser de son mieux, était la meilleure chose à faire? En tout cas, à toutes les périodes troublées de l'histoire, de nombreux taoïstes tinrent cette conduite. noyérent leurs soucis dans le vin, nocérent en attendant la mort.

Sources et Ouvrages. — Le septième chapitre de l'œuvre de 对子 Lie-treu. Vous le trouverez, texte et traduction, dans L. Wieger S.J. Les Péres du système taoiste. — Le texte de Mencius se trouve dans S. Couvreur S.J. Les Quatre Livres, page 620.



Vaso rituel antique.

# Vingt-quatrième Leçon.

L'age de fer, 墨 湿 Mei-ti. Altruisme. Fol.

Sommaire. - A. Les thèmes de Mer-ti - B. Charité pour tous. Pas de guerres. - C. Économie. Vie simple et fragale. - D. Croire au filel et aux Mânes.

Le même speciacle de l'âge de fer qui fit l'égolste 概 来 Yang-tebou, fit aussi l'altruiste 整 似 deisti, le seul écrivain chinois dont on puisse penser qu'il crut en Dieu, le seul apôtre de la charité et chevalier du droit que la Chine ali produit. Je consacrerai la présente Leçon à cette belle figure. Les dates précises de sa vie, naissance et mort, ne nous sont pas conques. On sait seulement qu'il vécut au cinquième siècle, piutôt dans la seconde moitlé du cinquième siècle, après Lao-treu et Confucius, avant Lie-treu et Tehogon-treu il mourait avant l'an 40°, probablement. J'ai dit (page 203°) que He-ti ne tint pas école, à proprement parier. Mais il fut un modèle et eut des imitateurs.

....

# A. Voici les thêmes principaux de Mei-ti.

1º Les princes se battalent, par ambilion égaiste, pour s'agrandir. Mei-ti leur prècha hardiment que la charité, charité s'étendant à tous, est le premier devoir. Au nom de cette charité, il exigea qu'ils cessassent leurs aggressions.

29. Parfois les guerres avalent pour caison la capidité, le désir de s'emparer d'un riche butin, d'un objet rare, Mei-ti précha la simplicité de la vie, la frugalité et l'économie.

3º- Cherchant la racine profonde des maux de son temps, de la cuine des mœurs, Mei-ti la trouve dans la substitution de la philosophie moderne à la religion antique. Le Souverain d'en haut et les Mànes glorieux sont oubliés. La croyance au fatalisme dispense les princes d'avoir une morale et de la conscience. Mei-ti prêcha, en des pages magnifiques, la nécessité du retour à la foi des Anciens, la crainte du Giel et des Mânes, la nécoti des théories fatalistes.

4°. Des pallifetens rhéteurs et des sophistes de profession, trompaient les princes et les engageaient dans leurs criminelles entreprises. Mei-te voulut que ses imitateurs possèdessent l'art d'argumenter solldement, pour confondre ces mauvais conselllers et détromper leurs dupes. Il créa à cet effet le premier traité chinois de logique, que d'autres développérent.

5°. Mais aux coups de main de cette sauvage époque, il fallait opposer quelque chose de plus fort que des arguments. Mei-ti le sentit. Par son exemple se forma une sorte de chevalerie, politiques et guerriers, qui volait au secours du faible injustement attaqué. Il composa un traité de guerre défensive, que d'autres augmentérent. Il paraît que Mei-ti fut un ingénieur habite. Sa réputation comme constructeur de machines, a traversé les âges, incontestée.

Comme je l'al dit en commençant, cet homme ne fut pas banal. Son élévation morale arracha des cris d'admiration à ses contradicteurs les plus acharnés. Je vais résumer les principaux chapitres de son œuvre, trop prolixes pour que je puisse les citer en entier.

--

B. Chapitres 套 & kien-nai charité pour tous, et 非 攻 fei-koung n'attaquez pas.

a Pour remedier au triste état de l'empire, il faut, comme font les bons médecins, aller à la racine du mat. Or cette racine de tous les maux actuels, c'est que les hommes no s'aiment plus les uns les autres. Chacun cherche son intérêt seul, son intérêt avant tout, au mépris de l'intérêt d'autrul. Pour l'amour de sa principauté, on cherche à nuire sux autres familles. Pour l'amour de soi-même, le père travaille coutre son fils, le fils machine contre son père. Oui, tout mai vient de l'amour exclusif de soi-même, de l'égoisme. Tout bien viendrait, pour les particuliers et pour l'état, de la charité pour tous, du respect réciproque des titres et des droits d'un chacun. Considérez les affaires d'autrui comme les vôtres propres, aldez avec bienveillance les autres à obtenir leur avantage, et le monde sers transformé du coup. Tout mal est venu de la distinction du moi et du toi, du mien et du tien. De là tous les litiges, de la toules les guerres. Cessez d'être égoistes, devenez altruistes; faites cèder votre bien particulier au bien commun, et tout changers de face. » (Chap kven-nut.)

L'homme qui s'est empare, par la force on la ruse, des fruits; des poules ou des nores, des chevaux d'autrui, tout le monde l'appelle un voleur ou un brigand. Combien plus faut-il appliquer ces épithètes, à celul qui s'est approprié, par la force on la ruse, un fief sutre que le sien. - Celui qui a tue un homore, est une fais assassin ; celui qui a tué dix hommes, est dix fois assassin ; quiconque a tué cent hommes, est cent fois assassiu. Alors le prince conquérant est assassin, autant de fais qu'il a fait perir d'hommes. Et pourtant, trop souvent, cet archi-assassin s'admire et trouve des admirateurs. Quella perversion du sens moral!.. Est-ce que, multipilé à l'influi, le mai deviendrait bien? Autunt vamirait dire que, multiplié à l'infini, un point noir devient une surface blanche... Toute couquête est un crime, par le fait qu'elle est contre le droit, quoi qu'en disent les politiciens sans conscience... Fant-li parler des maux qui accompagnent ces iniquités? mort prématurée et violente d'un grand nombre d'hommes, soufirances de toute sorte de ceux qui survivent, destruction des provisions et ressources d'un pays, exactions pour couvrir les frais de la campagne ; les Manes privès de leurs nontiens, de leurs offrandes !.. Tout cela, parce qu'un prince s'est dit : moi je veux deventr célébre comme conquerant! moi je veux agrandir mon territoire!.. Or on n'est pas prince, pour sa gloire, pour son profit. On est prince, pour servir le Souverain d'en haut, les Monts et les Fleuves, les Manes glorieux. Qui fait bien cela, le Clel le récompense, les Manes l'enrichissent, le peuple le loue. Ces princes-là, sont rares de nos jours. Au contraire, parmi les princes actuels, c'est à qui détruira le plus de moissons en herbe, coupera le plus d'arbres fruitiers, tuers le plus d'animanx domestiques, rasers le plus de villes, fera mourir le plus d'hommes, privera le plus de Manes de leurs apputs. Et que vons servira de vous emparer de plus de isrres que vous n'en pourres gouverner et cultiver Il L'institution et la délimitation des fiefs, furent faites

par les ampereurs, au nom du Clel. Ils furent ainsi divisés et délimités, précisément pour qu'ils pussent être blen gouvernés et cultivés. C'est donc le devoir de chaque prince feudataire, de maintenir les fiefs dans leur nombre et état initial. Que les grands fiefs protégent les petits, s'entremettent quand ils ont des différends, les aident à entretenir les murs de teurs villes, leur prétent du grain dans les années de disetts. Que personne ne se laisse séduire par cette maxime des égoistes «le malheur d'autrui est mon bonheur à moi». Surtout qu'on n'abuse pas de sa grandeur et de sa force, pour conquérir et annexer plus petit et plus faible que sol. » (Chap, fei-Roung.)

--

C. Chapitres 節 用 tsie-young économie dans la dépense, 節 素 tsie-tsang économie dans les funérailles, 非 繼 fei-you pas de fêtes cuineuses.

Les Anciens avalent organise la propriété et les impôts, de telle sorte que chaque menage pût vivre à l'aise du produit de ses champs. Tont homme devait être marié à vingt ans; toute illie devait prendre un mari à quiuze ans; chaque menage devait avoir un enfant, tous les deux ou trois ans en moyenne, Grâce à la surveillance paternelle de l'état, nourriture, vêtements, armes, moyens de transport, tout suffisait. On ne tolérait, en fait d'artisans, que ceux qui fabriqualent les objets nécessaires, le luxe et l'art étant probibés. — Les princes de nos jours ont détruit cette organisation si sage. Hommes et biens, tout est sacrifié pour leurs guerres. Eurolés, les jeunes gens ne peuvent pas se marier, les hommes mariés sont tués; on ne voit partout que filles et veuves. Les exactions du fisc enlévent au peuple le fruit de son travail, le privent de nourriture et de vêtements; tandis que les armes et les moyens de transport, lui sont arrachés par les réquisitions. » [Chap. tsie-young.]

«Un autre motif d'exactions ruineuses pour le peuple, c'est le luxe que les princes modernes ont introduit dans les funérallles. A quoi bon enterrer tant d'objets précieux, avec les cadavres des princes ou des officiers? A quoi bon des tombes si fastneuses, un deuil si prolongé? Les Anciens a'ont jamais voulu, que la dépense pour les morts ruinat les vivants; ni qu'un denil d'une longueur et d'une rigueur exagérées, arrêlat la procréation de feurs descendants et diminuat la fortune de lour famille. Les Anciens exigentent seulement, que le cadavre fût revêtu de trois habits, que le bots du cercaeil eut trois pouces d'épaisseur; que la fosse ne fit pas crousée jusqu'à l'eau pour ne pas la soniller, et qu'elle ne fût pas si peu protonde qu'on sentit l'odeur de la décomposition; dans leur idée, le deut ne devait nuire, ni à la procrèation, ni à la fortune. Or maintenant, de par les princes, pour ne pas parier des objets gaspillés aux funérallies, on exige que ceux qui portent le deuil, s'exténuent par le jeune, au point de ne pouvoir se lever de terre qu'en s'aidant de leurs mains, au point de ne pouvoir marcher qu'en s'appuvant sur une canne. On exige que, durant trois ana, ils négligent tous leurs intérêts domestiques, et ne s'occupent d'ancune affaire; on exige que leurs femmes gardent strictement, durant tout ce temps, la continance des veuves. Ce sont là des principes faux et des usages ruineux. En ce faisant, vous n'obtiendrez pas la bénédiction des Manes; vous encourrez lour malédiction. Car vous appauvrissez, diminuez,

éleignez même les familles, privant les Manes de leurs appuis et de leurs offrandes, » ; Chap tsie-tsang, !

Un troi-ième motif d'exaction, c'olaient les orchestres et les corps de ballet, musiciens, danseurs, baladies et mimes, que les princes d'alors entretenaient au grand nombre et à très grands frais. Cette tourbe égayait les orgies princières, bei-ti flétrit les princes qui négligeaient le soin du gouvernement pour ces plaisirs vulgaires, et les accuse d'indumanté parce qu'ils arrachaient au peuple le nécessaire pour se payer ces superfluités. « Chap fei-yao. )

-4-4-

D. Chapitres 非命 fei-ming contre la croyance au fatalisme; 天志 l'ientehen la volonté du Ciel, loi suprême; 阿鬼 ming-koci faire revivre la foi aux Mânes.

«Là théorie du fatalismo, est le grand mal de l'empire. C'est la croyance à un destin avengle, qui a ételut la foi au Ciel et aux Mânes, qui a par suite privé les hommes des bénédictions du Ciel et des Mânes. C'est la croyance que tout dépend du destin sentement, qui a ruiné la morale, en supprimant la foi aux sanctions diverses du bien et du mal. Les fatalistes disent: le bonheur ne se mérite pas, le malheur ne s'évite pas; bien traiter autrui ne profite pas, maltraiter autrui ne nuit pas. Cette doctrine perverse a plu aux princes. Depuis qu'elle a cours, its font tout ce qu'ils venient, se permettent sans vergogne toutes les injustices, osent sans ramords tous les attentals. Le fatalisme, c'est la doctrine des supérieurs tyranniques et des inférieurs desespérés: Tout homme nimant la justice et l'humanité, doit s'opposer à elle de tout son pouvoir. « (Ghap Jei-meng.)

Ceux qui, de nos jours, ont encore quelque peu de condulte, se tlempent par peur de teurs familiers, de jeurs voisius, des officiers du gouvernement. Quel petit motiff - Le grand motif de se bien conduire, ce doit être la crainte du Ciel, du Seigneur du monde, coint qui voit tout ce qui se fait, dans les bois, les valloss, les lieux obscurs, tà où l'œil d'oucun homne ne pénétre. C'est Lu) qu'il ne faut pas irriter, c'est à Lui qu'il faut tacher de plaire. Or le Ciel veut le bien et halt le mal, il aime la justice et déteste l'injustice. Tout pouvoir, sur la terre, lui est subordonné, doit s'exercer selon ses vues. L'empereur est l'homme le plus puissant de ce monde, mais le Ciel est au-dessus de lui. L'empereur gouverne au nom du Ciel, mais c'est le Ciel qui donne le succès, le bonbeur, à condition que sa volonté ait été faite. Jadis on savait bien cela; maintenant on l'ignore trop; Il fandralt que ces vérités fussent de nouveau bien enseignées à tous - La Ciel rent que le prince fasse du bien au peuple, que tous les hommes s'aiment les uns les autres, parce que le Ciel aime tous les hommes. Quand le Ciel voit un homme hienfaisant, il se dit : celui-là aime tons ceux que f'aime et fait du blen à tons ceux à qui je veux du bien; et il élève cet homme. Quand le Ciel voit un homme malfaisant, il se dit: celui-là hait tous ceux que J'aime et fait du mal à tous ceux à qui je venx du bien; et il abrisse cet homme. Non, la raison dernière n'est pas la volonté d'un prince on de l'empereur; c'est la volonté du Ciel. Le Ciel abomine qu'un opprime, qu'on tue un innocent. Alors quels dolvent être ses sentiments à l'égard de ces princes conquerants, puissants qui écrasent les falbles, malins qui trompent les simples, bommes iniques pour lesquels il n'y a ni droit ni justice?! -

On ne volt plus qu'aggressions et invasions, moissons foulées, arbres coupés, bestians hiés, murallies rasées, temples brûlés, hommes ou massacrés ou réduits en servage, femmes venves et enfants orphelins. Et quand ils ont accompli quelqu'un de ces coups, ils notifient ce succès à leurs amis, et ces amis les félicitent. Se pant-il que le sens moral des hommes soit perveril à ce point-là! On félicite les voleurs de principantés! Alors pourquoi punit-on les voleurs de pêches, de poires, de pastéques? Sérait-ce parce qu'ils ont volé trop peu?.. On ignorait jadis, que le noir multiplié devint blanc, que l'amertume renforcée devint sucre, que l'assassinat en masse soil une vertu il a falla les princes de nos jours et leurs politicieus, pour qu'ou en vint à croire cela. - ils se trompent, ces malfaiteurs, quand ils se félicitent, quand ils se promettent l'impunité. Le Ciel les exècre. Le Ciel les châtiera. Quand l'homme ne fait pas ce que le Ciel veut, ou fait ce que le tiel ne vent pas, le tiel ne fait pas non plus ce que l'homme voudrait, on fait ce que l'homme ne veut pas. Il sévit, dans ces cas, par les muladles, la disette, les fléaux de toute sorte. Les Anciens le savaient bien, et cherchalent le bonheur dans la conformité aux intentions du Ciel. Les modernes font autrement. Leur crime contre le Ciel, est pire que la rébellien d'un fils contre son père, d'un officier contre son prince. Aussi périront-lis certainement. Ceux qui sont coupables de lese-majesté humaine, peuvent parfois se sauver par la fuite. Mais où se réfugiera le coupable de less-majesté divine? Pour lui pas de salut!s (Chap, l'ientelien.)

«Le fait qu'on ne croit plus à l'existence des Manes, à l'effet de leur bénédiction et de leur malédiction, est un grand malheur pour les gouvernants et pour les peuples. Comment peut-on douter de leur existence, de leur puissance, alors qu'ils se sont manifestés tant de fois, en plein jour, devant de nombreux spectateurs?. L'empereur A Suom des Tcheon, fut tue en plein midi, en présence d'une grande foule, par it fa Tou-pai qu'il avait fait perir injustement (page 113). Le fait est consigné dans les Annales des Tcheou, et les mattres l'enseignaient jadis à tous les enfants... Tout récemment, dans le duché de 🔅 To'i, deux plaideurs ayant poursuivi un litige durant trois ans, et le procès restant Insoluble, le duc ift. Tchoang (553-548 leur déféra le serment, devant le tertre du Patron du sol, sur un bélier qui serait ensuite Immelé. Le premier des deux processits jura tranquillement. Tandis que le second récitait la formule d'imprécation, le béller se précipita sur lui, le plaque contre le tertre, et le tua à coups de corne. (Fomets plusieurs autres anecdotes semblables.).. Oni, conclut Mei-tzen, quelque profonde que soil une vallée, quelque sombre que soil une forêt, quelque obscure que solt que caverno, les Manes voient ce qui s'y passe; on poul échapper aux regards des hommes, mais pas aux leurs. - Quelle foi les Anciens avalent en eux! Comme lis avalent confiance en eux! Comme ils les révéraient et les craignaient! Tout acte important se faisait, toute résolution grave se prenait, devant le tertre du Patron du sol, ou devant les tableties des Ancêtres. Dans toute fondation nouvelle, l'érection du tertre et du temple passait avant tout. Durant toute la vie, les offrandes aux Manes étalent le souci principal. Les hommes vivants et les affaires humaines, ne vennient qu'au second rang. En vue de transmettre leur foi à leurs descendants, les Anciens la formulérent par écrit à chaque occasion, plus que souvent. Pas un pied de laurs écrits sur sole, pas une planchette de leurs écrits sur hois sur tesquels les Mânes no soient nommés, une ou plusieurs fois... Tant que cette foi sera conservée vive, le gouvernement sera facile, les mœurs seront honnes. Si elle venalt à s'éteindre, tout serait perdu. Il faut que princes officiers et peuple, espérent être bénis par les Mânes, et craignent d'être maudits par eux. » / Chap. ming-koel. /

Sources. — L'œuvre de Mei-ti, en librairie W F Mei-tzeu, non traduite jusqu'ici. Elle se compose, chapitre par chapitre, de une, deux, jusqu'à trois répétitions du même sujet, en paroles différentes. Ce qui prouve que Mei-ti n'écrivit pas, et que ses discours, recueillis et rédigés par divers auditeurs indépendants, furent plus tard colligés en cette manière, qu'on mit bout à bout les fragments relatifs au même sujet.







### Vingt-cinquième Leçon.

L'age de fer. Les Sophistes des 54-30 siècles. Leur rôle.

Sommaire. — A. La dialectique de 墨 湿 Mei-ti, probablement exotique. — B. Exemples de ses thèmes d'exercice. — C. Le sophiste 惠 施 Hoei-chen. — D. Le sophiste 公 孫 献 Koungsounn-loung. — E. Résumé de l'opuscule de ce dernier. — F. Anecdotes.

l'al dit, dans la Leçon précédente, que, pour rendre plus efficaces les dis-A. cours de ses imitateurs en faveur de la paix, Met-ti voulut qu'ils apprissent la logique et s'exerçassent à la dialectique. Un chapitre de ses œuvres est consacré à ce sujet. Ce chapitre a été probablement retouché par d'autres mains, et date, sous sa forme actuelle, de la fin du cinquième, ou du commencement du quatrième siècle. C'est le premier texte de ce qu'ou appeis plus tard 🛠 🛣 ming-kia, l'école de la dénomination, des noms et des définitions, etc. Cette dialectique, qui dégénéra très vite en sophistique, est-elle vrutment d'origine chinoise? Je ne le crois pas. - l'observe d'abord que le texte attribué à Mei-ti, est antérieur, de cent ans au plus, de cinquante ans au moins, au premier contact de l'hellènisme avec l'inde (Alexandre, 327). Aussi hien o'est-ce pas aux Grees qu'il faut peaser. Précisément au temps de Mei-tr, la logique Nyaya de Gautama frisait fureur dans l'Inde. Je pense que si quelque Indianologue confrontalt les élucubrations de Mei-ti et de ses successeurs, avec le Nyayo-sutra, spécialement avec la section julpa sur la dispute, il y trouverait peut-être, non sentement les matières, mais les termes mêmes dont les dialecticiens et les sophistes chinois se sont servis. Je crois à l'emprunt, parce que rien d'analogue n'avait existé auparavant en Chine; que rien, dans la mentalité chinoise, n'avait préparé cette éclosion. Comme le Taoisme, la sophistique apparut soudain. Elle fermenta pour un temps tumultueusement, pour disparative ensuite tout a coup, avec ta fin de l'age féodal, quand dispararent simultanement, et la race des princes imbéciles, et celle des politiciens iniques qui vivaient de les exploiter.

Honnête en tout, Mes-ti visa à la formation de l'esprit de ses disciples, non à l'exploitation des princes. Il voulut que les siens s'exerçassent à préciser l'idée d'abord, puis à préciser la définition, la qualification, le A terme. Il dressa, pour leurs exercices, une série de thèmes à discuter, de questions à résoudre. Je vais citer les plus typiques de ces thémes et questions, et pour montrer ce que fut l'œuvre de Mei-ti, et dans l'espoir que ces données aideront quelque Indianiste à élucider la question de leur provenance.

-0-10-

B. Le but de la discussion, dit Mei-ti, doit être de distinguer le oni et le nop, le vral et le faux, en vue de produire l'ordre et d'éviller le désordre. L'art de la discussion suppose l'étude : dalable du remblable et du dissemblable, de la chose et des termes, du certain et du douteux. Son but est de mettre en évidence

la vérité objective, souvent obscurcie ou altérée par les termes, les épithètes, les comparaisons et les abstractions. Ce qui est vrai de sol-même, doit être tenu pour vrai des autres : ce qui n'est pas vrai de sol-même, ne doit pas être tenu pour vrai des autres. Ce qui est conforme à la nature, voilà le vrai dans tous les êtres; ce qui est contraire à la nature, voilà le faux, l'erreur L'opération qui fait discerner le vrai du faux, c'est l'analyse snivie de la comparaison des éléments obtenus. Ce qui a supporté l'analyse, voilà la vérité; ce qui n'a pas résiste à l'analyse, voilà l'erreur. L'analyse suivie du raisonnement, se termine par l'évidence. Il y a aussi la voie de synthèse, qui groupe des vérités, aboutissant à une conclusion. En résumé, quatre actes font arriver à la vérité; séparer, réunir, formuler, raisonner. La vérité une fois établie, reste à en tirer les applications pratiques. La interviennent souvent d'autres considérations. Une chose peut être vraie, mais pas applicable. Il se peut qu'il y ait deux manières possibles, une avantageuse et une déss-vantageuse. De là vient que la conclusion pratique ne suivra pas toujours la conclusion logique.

-4-10-

Après ces principes généraux, voici venir les thémes et questions d'exercice.

Un cheval blanc, c'est un cheval; monter un cheval blanc, c'est monter un cheval. Un cheval bai, c'est un cheval; monter un cheval bai, c'est aussi monter un cheval. Pourquei monter un cheval blanc et un cheval bai, est-ce également monter un cheval?

Un esclave est un homme qui sert quelqu'un. Un esclave qui rend des services à ses parents, ne sert pas quelqu'un: Pourquoi ?

D'un homme qui aime son frère très bien fait, on ne dit pas qu'il aime un bel homme. Ponrquol?

Un char est fait en bois, mais monter sur un char n'est pas monter sur du bois. Pourquoi?

Un brigand est un homme. Dire qu'il y a heauconp de brigands, ce n'est pas dire qu'il y a beaucoup d'hommes. Désirer qu'il n'y ait plus de brigands, n'est pas désirer qu'il n'y ait plus d'hommes. Expliquez!

Un coq de combat n'est pas un coq. Tuer un brigand n'est pas luer un homme. Lire un livre n'est pas aimer ce fivre. Pourquoi?

Se jeter dans un puits et s'y être jeté, sortir par une porte et en être sorti, ces termes différent. Comment?

Vie courte et vie longue na différent pas. Dans quel seus?

Habiter un pays, ce n'est pas avoir ce pays, Pourquoi?

Les pêches étant les fruits des pêchers, pourquoi les épines ne sont-elles pas les fruits des bronssailles?

Demander comment va un malade, c'est s'enquérir d'un homme; s'affliger de la maladie d'un malade, ce n'est pas s'affliger d'un homme. — L'âme d'un mort n'est pas un homme, mais l'âme de mon frère défunt c'est mon frère. Expliquez!

D'un cheval qui a de grands yeux, on ne dit pas qu'il est grand. D'un bœuf dont les poils sont james, on dit qu'il est jaune. Mals on ne dit pas d'un bœuf qu'il est nombreux, parce que ses poils sont nombreux. Pourquoi? Du fait que deux chevaux sont blancs, il ne s'ensuit pas que le cheval est blanc. Expliquez!.... Etc.

C. Au quatrième siècle, le sophiste qui nons est le mieux connu, fut II & Hoei-chen, vulgo if I Hoei-tzen mattre Hoei, compatriote, contemporain et plastron prefere de 莊 子 Tchoam, tame. Il mourut avant 330 probablement, Hoeitern fit école. Voici ce qui est dit de lui, dans le chapitre trente-troisième de Tchoang-tzeu, rédigé par les disciples de ce dernier ... « Hoei-cheu fut doué d'un esprit fertile. Il écrivit de quoi charger cinq charrettes con écrivait alors sur des planchettes). Mais ses discours partaient de rien et n'aboutissaient à rien, il péroruit en chéteur, sontenant ou réfutant des propositions dans le genre de célies-ci: Le ciel est plus has que la terre. Une montagne est plus plane qu'un lac. Il n'y a aucune différence, entre le soleil en son plein et le soleil couchant, ni entre la naissance et la mort d'un être. Parti pour le pays de Ue aujourd'hui, j'en suis revenu bier. La grande unité, c'est ce qui est « grand, qu'il n'y a rien en dehors; et la petite unité, c'est ce qui est al petit, qu'il n'y a rien en dedans, - Hogi-cheu raffolalt de ces discussions, qui lui valurent, par font l'empire, la réputation d'un sophiste habile. A son imitation, d'autres s'exercérent aux mêmes joutes, Voici des exemples de leurs thêmes favoris. Un œul a des plumes. Un coq a trois pattes. Il n'y a aucune différence entre un chien et un mouton. Les chevaux pondent des seufs. Les clons ont des queues, Le feu n'est pas chaud. Les roues d'un char en marche, ne touchent pas la terre. L'œil ne voit pas, Le doigt me touche, pas. Le continu ne peut être interrompu. Line tortue est plus allongée qu'un serpent. L'équerre n'étant pas currée, le compas n'étant pas rond, ne penvent tracer des carrés et des rouds. La mortaise n'enferme pas le lenou. L'ombre d'un diseau qui vele, ne se ment pas. Un tour qui tourne, ne marche pas et n'est pas arrêté. Un cheval brun, plus un bient noir, font trois. La poulain orphelin n'ent pas de mère, Uno longueur de un phel, qu'on diminue chaque jour de moitié, ne sera jamais réduite à zero. - C'est sur ces sujets, et d'antres semblables, que ces sophistes discutérent leur vie durant, sans être jamais à court de paroles. Ils excellérent à donner le change, à soulever des doutes, à multiplier les incertitudes, à mettre les gens à quia, mais saos jamais convaincre personne de quoi que ce soit, enlaçant seniement leurs patients dans le illet de Jeurs fallacies, triomphant de voir qu'ils n'arrivalent pas à se dépêtrer. C'est là tout ce qu'ils voutaient. Ils ne prouvérent jamais rien, et ne réfutérent jamais personne. Hom-cheu usa tout son temps et toute son intelligence, à inventer des arguiles plus subtiles que celles de ses émules. C'était là son ambition, sa gloire. Hélas, quand il avait réduit son adversaire au silence, il n'avait pas raison pour cefa. - Il était toujours pret et dispos, pour de nouvelles acrobaties. Un jour un méridional malin ful demanda de lui expliquer, pourquoi le ciel ne s'effondrait pas, et pourquoi la terre ne s'enfonçait pas, Aussitol, gravement et bravement. Hori-cheu se init en deveir de satisfaire ce farceur. Sans un moment de réflexion préalable, il parla, parla, parla encore, sans prendre baleine, sans arriver à aucun bout. - Contredire était son bonheur, mettre à quia était son triomphe. Tous les autres sophistes avaient peur de ini-Pauvre homme! Comme résultat, son activité prodigieuse ne produisit, dans l'univers; pas plus que ne produit le bourdonnement d'un moustique; un peu de bruit inutile. >

Tchoung-tzou nous apprend /chap. 24 / que, après la mort de Hoei-tzeu, il lui manqua quelque chose; qu'il n'avait jamais disputé contre personne avec autant de plaisir, que contre cet homme-là. Il nous a laissé, sur son plastron préféré, les anecdotes savoureuses que volci:

\*Tchoang-tzeu demanda à Hoei-tzeu: Du fait qu'un archer a atteint par hassid un but qu'il n'avait pas visé, peut-on conclurs que c'est un bon archer?.. oui, dit Hoei-tzeu. — Tchoang-tzeu reprit: Du fait que quelques hommes appellent bonne une doctrine qui leur plait, peut-on conclure que cette doctrine est bonne?.. oui, dit Hoei-tzeu. — Alors, dit Tchoang-tzeu, comme vous avez parfois dit vrai, et que quelques-uns vous goutent, vous valez les mattres actuels. Confucius et autres. — Je vaux mieux qu'eux, dit Hoei-tzeu. C'est celui qui dit le dernier mot, qui a raison. Or volla beau temps que les disciples de Confucius et autres, éphichent mes arguments et pérorent pour m'étourdir. Jameis ils n'ont pu me faire taire. J'ai toujours parié le dernier. Donc c'est moi qui l'emporte. » (Tchoang-tzeu, chap. 24.)

\*\*Hosi-tzen dit à Tchoang-tzeu.\*\* Vous ne parlez que de choses inutiles... Lui rendant la monnaie de sa pièce. Tchoang-tzeu repartit: Si vous savez ce qui est inutile, vous devez savoir aussi ce qui est utile. La terre est utile à l'homme, puisqu'elle supporte ses pas, n'est-ce pas?... oui, dit Hozi-tzeu. — Et supposé que, devant ses pieds, elle se creuse en abime, lui sera-t-elle eucore utile? demanda Tchoang-tzeu. ... non, dit Hozi-tzeu. — Alors, dit Tchoang-tzeu, il est démontré que inutile et utile sout synonymes, puisque vous venez d'appeler utile et inutile la même terre. Donc mes discours que vous appelez inutiles, sont utiles. s (Tchoang-tzeu, chap. 26.)

t Tchoang-tzeu et Hoei-tzeu prenatent leur recréation sur la passerelle d'un ruisseau. Tchoang-tzeu dil: voyez comme les poissons santent; c'est là le plaisir des poissons. — Vous n'étes pas un poisson, dit Hoei-tzeu; alors comment savez-vous ce qui est le plaisir des poissons? — Vous n'étes pas moi, dit Tchoang-tzeu; alurs comment savez-vous que je ne sais pas de qui est le plaisir des poissons? — le ne suis pas vous, dit Hoei-tzeu, et par suite ja ne sais pas tout ce que vous savez on ne savez pas, le l'accorde; mais, en tout cas, je sais que vous n'étes pas un poisson, et il demeure établi, par consèquent, que vous ne savez pas ca qui fait le plaisir des poissons. — Vous étes pris, dit Tchoang-tzeu. Revenons à votre première question. Vous m'avez demandé «comment savez-vous ce qui est le plaisir des poissons?». par cette plarase, vous avez admis que je le savais; car vous ne m'auriez pas demandé le comment de ce que vous saviez que je ne savais pas.» (Tchoang-tzeu chap, 17.)

D. Un autre sophiate, 公 孫 禄 Koungsounn-loung, est à connaître, car il a laisse un opuscule, unique dans son peure, qui est parrenn jusqu'à nous. Ce fui un collaiéral de la maison princière de 紹 Tchao. Il est nommé dans les œuvres de Lie-treu et de Tchoong-treu, mais ces passages furent ajoutés plus tard par des disciples. Les dates de sa noissance et de sa mort sont inconnues. Ce qu'on

sail de positif de son histoire, oblige à situer sa vie active, entre 320 et 280, probablement, il est donc postèrieur au contact gréco-indien (327); mais rien d'heltenique n'est perceptible dans son opuscule. El cet écrit, et les choses que la tradition rapporte de lui, l'assimilent à *Hoei-tzeu* et consorts.

"Treu-u dit à Moou de la maison princière de Wei: Koungsounn-foung no reconnaît pas de maltre, ne s'entend avec personne, rejette tous les principes requa, combat taufes les écoles existantes, n'aime que les idées singulières et ne tient que des discours étranges. Tout le but de son verbiage, c'est d'embrouiller les gens et de les meltre au pied du mur. Voiel quelques-uns de ses sujets favoris; On peut penser sans exercer son intelligence. On peut toucher sans atteindre. Ce qui est, ne peut pas cesser d'être. Une ombre ne peut pas se mouvoir: Un cheveu pont porter treate mille livres. Un cheval blane n'est pas un cheval. Un vean orphelin n'a pas su de mère. Etc. - Vous n'y entendez rien, dit Meou. Peuser dans l'intelligence concentrée, non active, c'est la pensée la plus profonde. Dans le continu universel, les êtres se touchent same s'atteindre. Les autres paradoxes apparents qui vous choquent, sont des titres pour introduire la discussion contradictoire des notions de changement, de quantité, de pesanteur, l'identité ou la différence de la substance et des accidents, la relation entre l'état passé et l'état présent; etc. : [Lin-teen, chap. 4.] - C'est la l'Interprétation charitable d'un disciple de Mei-ti, d'un brave homme. Il parall blen cependant que Koungsourinloung fut, non un honnête dialecticien, mais un franc suphiste, à la Houi-treu. Dans les pages suivantes, le vais résumer son opuscule inédit.



# E. Chapitre 白馬 論 Pai-ma-lunn.

Thèse: un blanc-cheval n'est pas un cheval.

Démonstration... Cheval désigne une certaine essence générale et illimitée. Blanc désigne une certaine couleur, notion pareillement générale et illimitée. Si vous composez cheval et blancheur, logiquement, sans porter atteinte aux deux termes, vous aurez cheval blanc; cela peut exister et se dire; car les deux termes composent, sans se nuire l'un à l'autre. Mais si vous qualifiez et dites blanc-cheval, blanc déterminant et limitant la notion générale et illimitée cheval, la détruit; donc blanc-cheval ne peut al exister ni se dire; blanc-cheval, c'est nou-cheval.

Conclusion: un blanc-cheval est un non-cheval, n'est pas un cheval.

Développement... Il n'y a pas, en réalité, de chevaux sans conleur. Pour qui cherche un cheval, un bai fait l'affaire, un pommeié fait aussi l'affaire. Pour qui cherche un blanc-cheval, un bai, un pommeié, ne font plus l'affaire. Si un blanc-cheval était un cheval, un bai ou un pommeié devraient aussi faire l'affaire. Donc un blanc-cheval n'est pas un cheval.

On volt que Kanngsomm-loung considére son cheval blanc, comme composé de deux éléments généraux subsistants, qui coexistent dans le même individu, à savoir la nature équine et la blancheur. Il n'admet pas la notion d'accident, modifiant la substance sans l'altèrer. A ses yeux, toute délimitation détruit l'essence générale.

Chapitre 指 物 論 Tcheu-ou-lunn.

Thèse: Jes êtres sont distincts, umis la distinction n'est pas distincte.

Démonstration... Que les êtres sont distincts, cela est évident. Donc il y a distinction: il n'y a pas non-distinction. Mais si on peut constater que les êtres sont distincts, la distinction qui les distingue est inconstatable. Donc la distinction n'est pas distincte.

Développement... Le concept de la distinction se tire, par abstraction, de la constatation d'une multitude d'êtres réels si bien distincts, que chacun a sou appellatif propre. C'est donc un concept général. On ne peut pas le nier, puisque l'esprit l'a conçu. Mais on ne peut pas non plus affirmer qu'il existe dans la réalité. — Si l'indistinction existait, il n'y aurait pas d'êtres distincts. Il y a des êtres distincts, donc l'indistinction n'existe pas, donc la distinction existe. Elle n'existe pas en réalité, étant notion abstraite; mais se tire de l'observation globale de la foule des êtres distincts. Donc la distinction n'est pas distincte.



Chapitre 通 参 高 Toung-pien-lunn.

La dualité vrate, faite de deux entités complètes, ne se raméne pas à l'unité. Mais droit et gauche peuvent se ramener à l'unité; car ce sont deux entités incomplètes, se rapportant à un.

En effet, si droit se convertit, il cesse d'être; si gauche se convertit, il cesse d'être. Les deux sont, par rapport à une entité, et par rapport réciproque.

broit et gauche font deux, mais ne sont pas une dualité. Car ils n'ont pas de caractéristique absolue propre. — Leur être étaut relatif, droit et gauche penvent se ramener à une entité, et partaut à l'unité.

Un bélier et un bœuf ne font pas un, parce que le bélier a des incisives, sa caractéristique, le bœuf n'ayant pas d'locisives, sa caractéristique. Étant ainsi caractérisès, bélier et bœuf différent, et ne peuvent faira un, quant à leurs dents. — Un bélier a des cornes, un bœuf a des cornes, les cornes sont trait commun aux deux; donc un bélier et un bœuf fent un, quant à leura cornes. — Donc un bélier est un bœuf quant aux cornes, un bélier n'est pas un bœuf quant aux dents; un bélier ou un bœuf ne sont pas un cheval, quant à la quoue de crins qui caractérise le cheval; et, quant à l'absence de cette queue, la bélier et le bœuf sont encore identiques entre eux, comme lis sont aussi identiques par le fait qu'its ne sont pas cheval.

Les coqs ont un nombre fixe de pattes, ils en ont deux, ils ont donc, un plus denx, trois pattes. — Les bœufs et les moutons ont un nombre déterminé de pieds. Ils en ont quatre. Donc les bœufs et les moutons, un plus quatre, ont cinq pieds. — Prouvez le contraire.



Chapitre 怪白 論 Kien-pai-lunn.

Soit une pierre dure et blanche. Dureté-blancheur-pierre, cela fait deux, cela ne fait pas trois.

En effet, dureté est une notion générale abstraite, blancheur est une notion générale abstruite. Ces deux notions étant soustraites, pierre n'existe plus. Car, ni dur, ni blanc, c'est non-pierre.

La dureté se constate par le tact, la blancheur se constate par la vue; ces deux entités étant soustraites, l'existence de la pierre ne peut plus être constatée; donc elle n'existe plus; elle est non-pierre. Donc, dans dureté-blancheur-pierre, il n'y a que deux réalités; cela fait deux, cela ne fait pas trois.

Quand on a dit d'une pierre qu'elle est dure qu'elle est blanche, tout ce qu'on peut en dire est dit. Du moment qu'on ne peut rien dire de propre de la pierre, c'est qu'elle n'existe pas, c'est qu'elle n'a pas de sol.

On ne peut pas dire que la déreté et la blancheur soient un avec la plerre, et qu'ainsi la pierre se cacherait dans la dureté dans la blancheur. Car l'œil ne constate que la blancheur, le tact ne constate que la dureté. Par quel sens constate-rez-vous la pierre?

On infère son existence, direz-vous, du fait qu'il n'y a pas de dureté subsistante en soi, de blancheur existante en soi; donc pierre doit être le support de la dureté et de la blancheur.

Je réponds : c'est là une hypothèse. Votre support supposé est inconstatable. — L'œil voit, par la parcelle de feu qu'il contient et par laquelle l'esprit vital est éclairé; ce processus s'arrête à l'apparence superficielle et n'apprend rien de ce qu'il y a ou non dessous. Le tact estime le poids soupesé et la résistance éprouvée, et passe cette constatation plus lottine à l'esprit vital, lequel n'en apprend pas davantage, l'investigation par ce seus n'aliant pas plus loin. L'homme ne connaît des êtres extérieurs, que ce que ses seus lui apprennent. S'arrêter là est donc la seule régle de certitude. Vouloir prouver l'existence d'une entité support des apparences perceptibles, c'est litusion.

---

## Chapitre 名 图 Ming-chen.

Le ciel, la terre, et tout ce qu'ils ont produit, sont des êtres. Ce par quoi l'être est tell être, c'est son essence. Ce par quoi une essence est telle essence, c'est son degré dans l'échelle des êtres. Ce degré est fixé par la loi. La loi détermine l'essence, laquelle étant individuée, est ensuite exprimée par un nom. — Si le nom est précis, l'être est bien défini, et distingué des autres : ceci est ceci, cela est cela; ceci n'est pas pris pour cela, ni cela pour ceci. L'imprécision dans la dénomination, cause méprise et désordre. — L'être étant dénommé avec précision, on dit de lui ce qui est à lui, on ne lui attribue pas ce qui n'est pas à lui; on ne dit pas de ceci ce qui convient à cela, on n'attribue pas à cela ce qui appartient à ceci. — Aussi les Anciens attachalent-ils une grande importance à l'étude de l'essence et du nom, à la juste dénomination.

F. Voltà ce qui nous reste des vieux sophistes chinois. Je n'ai pu retrouver, dans ces fragments, un syllogisme nyâya entier, en forme. Ceta n'ébranle pas mon opinion, que toute cette sophistique est exotique. Les textes que l'ai réunis

dans ce chapitre, ne donnent-ils pas l'idee de lectures ou de leçons mal rapétées, parce que mal comprises. Koungsounn-toung ne fait-il pas l'effet d'un homme, qui à entendu parier de quolque chose de trop profond pour lui, en a retenu les points les plus saillants, et ressert, vaille que raille, cette science incomplète et non digérée; comme font, de nos jours, certains étudiants chinois, qui débitent des pages de philosophie européenne apprise par cœur, sans guère rien comprenà leur fond? N'importe, ce ramage suffissit pour ahurir les princes sur lesquels les sophistes opéraient. C'est tout ce qu'ils vonfaient obtenir.

Tchoang-tzen nous a laissé, sur la matière, un paragraphe délicieux. - Les principantes Wei et Ts'i étalent sans cesse en guerre, par la faute, surtont, du rollelet de Wei. Un sophiste nommé Tai résolut de dire son fait à ce boutefeu. S'étant présenté devant le rol, il entra en matière par l'allégorie suivante; O roi, soit une limace. Cette limace a deux cornes. Sa corne de ganche est le royaume du roi Brutal, sa corne de droile est le royaume du roi Sauvage. Entre ces deux royaumes, la guerre est continuelle. Les morts non inhumes jouchent le sol. Quinze jours après avoir fuit la paix, le vaincu cherche de nouveau sa revanche - Vener au falt, dit le roi de Wei. - L'y viens, dit Tui O roi, l'espace est-il llimité. dans qualqu'une de ses dimensions? - L'espace est illimité dans toutes ses dimensions, dit le roi. - Si l'immense espace est illimité dans tous les sens, dit Toi, les deux petits pays de Wei et de Ts's out-its des frontières? - its n'ont pas de frontières, dit le roi, jugeant qu'il ne pouvait pas exiger pour le plus petit, ce qu'il avait refusé au plus grand. - Pas de frontières, dil Tai; donc pas de causes de litiges. Mais alors dites-mol, o roi, en qual vous différez du roi Sauvage de la corne de droite? - Je ne sais pas, dit le roi. - Le sophiste Tai s'éclipsa. - La dispute entre Wei at Te'l an resta la. / Tohoang-trev chap. 25. )

Autre anecdote du même genre, rapportée dans Lie-treu. - Un sophiste célèbre alla voir le roi de Song et demands à parier devant lui. Le roi commança par lui dire: ce que je n'aime pas entendre, c'est la doctrine de Confucius et de Mei-ti; ce que l'aime entendre, ce sont les discours sur la force et la bravoure, Vous vollà averti. Parlez! - Comme c'était l'habitude de ses pareils, le sophiste visa immédiatement à mettre le roi en contradiction avec lui-même. Bien, dit-il. O rol, ne parlons pas de Confucius et de Mei-fi. Je vals vous exposer pourquel les coups des forts et des braves restant souvent sans effet. - Bon sujet, dit le roi, ils restent sans effet, dit ie sophiste, quand ils ne les portent pas. Or ils ne les portent pas, on parce qu'ils ne veulent pas, on parce qu'ils ne penvent pas. O rel, s'il y avait un comp que vous puissiez faire, qui vous gagaerait les Sages, qui vous attacherait le peuple, qui vous délivrerait de tous les ennuis et vous procurerait tous les biens... S'il y avait un coup pareil à faire, un voudriez-vous pas le faire? - Je le ferais certainement, dit le roi. - Alors, dit le sophiste, embrassez et propagez la doctrine de Confucius et de Mei-ti, et le coup sera fait, et tout ce que Pal dit s'ensuivra. - Cela dit, le sophiste sortit triomphant. Il était déjà loin. quand le roi de Song, revenant de sa stupeur, interpella ses courtisans: (Mals reponder done! Your voyer blen que cet homme m'a mis hors d'haleine, » (Lie-treu chap. 2.)

Sources. — L'œuvro de Mei-ti, en librairie 墨子 Mei-tzeu, surtout les chapitres 六 取 Ta-tz'u et il. 取 Siao-tz'u. — Les chapitres cités de 列子 Lie-tzeu et de 莊子 Tchung-tzeu. Se trouvent, texte et traduction, dans L. Wieger S. J. Les Péres du système taoiste, 1913. — L'opuscule de 公 孫 配 Koungsounn-loung se trouve en librairie sous son nom.



Troisième dynastie, empereur et impératrice.



# 7 Mencius, costume de son temps.

### Vinnt-sixième Leçon.

L'age de fer. Confucilisme ntophque.

Sommaire. — I. F. 18. Trèu-seu. — Bonté native. Le point neutre, la voie moyenne. Gouverne du cœur. — Les Sages. La trinde Cial-Terre-Sage. Cinq relations et trois qualités.

II. £ 7 aong-tzeu, Mencius. — Psychologie et morale. Bonté naturolle. Le cour d'enfant. L'intuition. — Convenance. Humanité et équité. — Le sens. La roison. — Tendance à la perfection. — Le Saga. Les disciples. — Pièté filiale. — L'étolle polaire. L'empereur-pèrs. Politique et administration. — Polémique.

Les disciples de F Loo-treu et ceux de F Mei-treu voulurent traiter l'âge du fer avec les formules de leurs écoles. Les S Confuciistes ne restérent pas en arrière. Eux anssi voulurent guérir leur âge, en fui appliquant les formules du Mohre, bon exemple du Prince, opportunisme du Sage, piété fillale, etc. l'appelle utopiqua cette présidère forme du Confuciisme. l'originale, la seule vraie, celle du Mattre... parce que, supposant l'homme naturellement bon, ce qu'il n'est pas, et n'admettant que des procédes de gouvernement paternes, elle dut faire et fit en effet flasco. — Deux nous personnifient le Confuciisme utopique. I E Treu-seu et E F Mong-treu Tons deux out inissé des ouvres importantes, que je vals analyser.

L. 子思 Tzen-sen est le nom littéraire de 孔 版 Koung-ki, le propre et unique petit-ûls de Confucius. Né peu avant l'an 500, il vit et entendit son aleul, jusqu'à l'âge de vingt ans au moins, trente ans au plus, car Confucius mourut en 479. Il vecut jusque vers l'an 440 selon les uns, beaucoup plus langtemps selon d'autres. Le trailé 中 胤 de la Voie magenne, qui est son œuvre, developpe l'opportunisme confucliste. Il fut conservé d'abord dans le 鑑 紀 Mémorial des rus, puis luséré dans le manuel scolaire 图 書 les Quarre Livres. En voici la substance.

Le décret du Ciel qui fait devenir un être, détermine la nature de cet être. Si l'être suil sa nature, en tout, saus dévier, il sera bon el sa conduite sera bonne. Sinon, il devra être ramené au bien par l'enseignement.

Pour ce qui concerne l'intérieur, la granda loi, c'est da se tenir en espos dans la concentration centrale, au point neutre, sans émettre ancun mouvement de passion, plaisir ou colère, complaisance ou aversion. — Suivre toujours la voie moyenne, entre l'aversion et la complaisance, sans aversion ni complaisance, c'est la caractéristique du Sage. — Se tenir toujours au point neutre, suivre toujours la voie moyenne, suppose qu'on réprime, même les premiers mouvements du cœur. C'est là l'étude et l'exercice de l'aspirant à la sagesse. — Se tenir toujours au point central, pratiquer en tout l'opportunisme neutre, voltà le but, l'apogée. Peu y atleignent, Le vulgaire reste toujours en deçù; cœux qui ne sont pas parfaitement sages, vont parfois au delà. Car, se teuir plusi en équilibre, sans incliner d'aucun côté, cola suppose une force d'âme qui manque à beaucoup.

Il y a deux sortes de Sages. Les le Cheng qui sont sages de naissance, le Ciel leur ayant donné une nature parhite, et eux l'ayant conservée parfaite: c'est la première catégorie. — Les le Hien sont la seconde catégorie. Ils sont devenus sages, par l'enseignement reçu et l'exercice prutiqué. La nature reçue par eux à la naissance fut boune, mais pas au maximum; ou peut-ètre fut-elle négligée durant la jeunesse. L'enseignement et l'exercice corrigérent leurs défauts, augmentérent leur fonds.

Par leur harmonieuse coopération, le ciel et la terre produisent tous les êtres. Le Sage parfait, dépourvu de vues égoistes, vraiment altruiste, fait le tiers avec le ciel et la terre. C'est-à-dire qu'il agit saus cesse, comme le ciel et la terre, pour le bien des autres, non pour son propre bien

Tzen-seu reconnaît au Sage parfait, une sorte d'instinct qui lui dévoile l'avenir. Cet instinct lui vient de son union au cosmos. Il perçoit confusément le seus de l'évolution du binôme clei-terre, avant que cette évolution ait abouti à son terme; prévoyant, devinant ainsi, ce que sera ce terme. C'est, dit Tzen-seu, une participation à la qualité de prescience que possèdent les Manes, les ames séparées des corps qui flottent dans le cosmos.

Voici le portrait que Treu-sen fait du Sage: il ne vexe pas ses inférieurs, et ne flatte pas ses supérieurs. Il exige heaucoup de ini même, et peu des autres. Il ne se plaint jamais du Ciel, et n'en veut jamais aux hommes. Allant au fii des circonstances changeantes, il attend l'accomplissement de son destin.

Le fondement des mœurs, de la morale, de tout, ce sont les cinq relations, entre prince et sujet, entre père et fiis, entre mari et femme, entre frères ainès et cadets, entre compagnons et amis. — Trois qualités dolvent être l'objectif de tous, à savoir : la sagesse qui prévoit qui dispose, la bleuveillance dans les rapports entre bommes, la force d'ame contre les difficultés. Tout ceta se résume dans le seui mot Mitch'eng perfection.

IL Après Tzeu-seu. I pp Mang-k'eue, vulgo Mong-tzeu maltre Mong. d'où la latinisation Meneius. Nó dans le pays de A Lou comme Confucius, il vécut de 372 à 289, des élèves de Tzeu-seu furent ses maîtres. Ou sait très peu de choses de sa vie. Il erra, à peu près comme Confucius, cherchant à qui donner des iecons de politique. Il vous reste de fui un livre intact, fond important et style superbe. Personne ne contribua autant à la conservation et à la diffusion du Confuciisme original, du Confuciisme utopique, que Menclus, qui est 75 fg is second Suge de la secte. Il est resté, jusqu'à nos jours, le porte-chendard du syslème. Aussi vals-je unalyser son œuvre avec une certaine ampleur.

Son but, Mencius l'a défini ini-même. Je désire, dit-il, rectifier les cœurs des hommes, arrêter la diffusion des doctrines perverses, meure un frein à la licence, bande les discours immoraux, afin de faire aboutir l'œuvre des trois grands Sages, & U le Grand, le duc de Al Tcheon, et Confucius.

Mencius renvoie souvent, dans son enseignement, à des principes de psychologie et de morale, qu'il me faut exposer avant tout.

La volonté, qui est de l'esprit, dell gouverner l'instinct, lequet tient on corps. La volonté est le principal: cependant l'instinct mérite aussi considération. Il fant

être mattre de sa volonté, et ne pas étouffer son instinct. Ces deux fucuités agissent et réagissent l'une sur l'autre - Quant a sa nature, Moncius considére l'insthict comme de la matière tenue, exhabison corporelle, de l'ordre des fumées et vapours. Tous les philosophes chinois ont depuis peusé comme lui. Il apparents l'instinct à l'éther cosmique, et l'appelle, dans ce sens, illimité. Il le dit accordé sur la loi universelle de couvenance, et devant être entretenu par des netes fréquents de convenance, sous peine de débilitation ou d'extinction. Ces actes doivent être posés avec suite et maturité. Il ne faut pas faire comme celul qui tirait de temps on temps les tiges de son blé, pour le faire pousser plus vite. - L'instinct moral, sorte d'intuition, pivot de la psychologie de Menclus, comprend la conscience, on même la constitue. C'est lui qui prononce le dictamen moral, d'après la convenance ou la non-convenance de l'acte en question. La convenance est appréciée par l'instinct moral. Elle constitue la moralité, une qualité intrinséque d'après Mencius. Son adversaire 高子 Kno-tzen soutenait que c'est la convention qui constitue la moralité. - Quant à la provenance de l'instinct moral, voici l'opinion de Menclus Inne, mais informe, il germe et se développe dans l'enfant, par suite d'un nombre d'actes positifs de convenance posès. Germe, développé, il doit être allmenté (sic : par les mêmes actes, pour pouvoir durer. Si les actes cessent. Il dépérit. Des actes contraires le tuernient.

Ceci est conforme à la théorie du temps sur les deux smes, théorie que nons connaissons. L'âme supérieure natt et grandit par absorption et condensation de la matière ténue médiane. Cette matière tonne, informée par la norme universelle, est confusément disposée dans le rens de l'ordre; c'est là la bonté originelle si souvent ressassée par Mencius. Par des netes ordonnés répétés, cette disposition confuse devient un instinct defini, l'instinct de l'ordre. l'intuition de la convenance, que Mencius appelle 具 知 le savoir naturel. Sulvre tonjours ce dictamen instinctif, vollà la moralité du Confucilsme. Non raisonnée, mais infuitive, et par suite combien subjective, nons aurons à le constater plus d'une fois. Que de cas de conscience, des plus simples, diversement jugés par les Confactistes. Parce que; en dernière instance, ils fixent plutôt l'opportunisme extrinsèque, que la moralité intrinsèque. Alors ce n'est pas la conscience instinctive qui juge: c'est le sens de l'Intéret. - Quant aux résultats que donne la convenance, comme règle des mœurs, aux mains des Confucilistes, un exemple suffica pour le montrer. La fornication avec une fille, est un grand péché, parce qu'il ne convient absolument pas qu'une alle ait un enfant. L'adultère est un petit péché, parce qu'il convient moins qu'une femme ait un cufant d'un autre que de son mari; cependant, comme l'enfant sera attribué au mari, si le secret est gard), la désordre est insignifiant, les apparences etant sauves. La sodomie n'est nullement du péché, Au contraire, comme elle resserre la cinquiême rélation compagnons-amis (page 226), elle est plutôt conveunble. Les Lettrés l'entendent ainsi.

Mencius suppose le cœur de l'enfant si bien incliné naturellement vers tout bien, à l'exclusion de tout uni, que l'idéal moral est pour fui la conservation de ce cœur d'enfant. Il affecte de résumar son système dans cette formule. Parmi les hommes, dit-il, ceux-là sont grands, qui, durant toute leur vie, n'out pas perdu leur cœur d'enfant... Et ailleurs: c'est par la conservation du cœur d'enfant, que le Sage diffère du valgaire.. Cette couservation est inhorieuse, dit-il. Elle exige

l'exercice prolongé du bien. La paix ne s'acquiert qu'à la longue, dans l'habitude formée, dit Mencius. — Comme Missionnaire ayant pratiqué les palens, l'ajoute, que sans la grâce de Dieu, elle ne s'acquiert pas.

D'après Mancius, l'instinct moral est accompagné nécessairement de quatre dispositions essentielles: — jenn faire à autrui le bien qui convient; ¾ i protègre autrui contre le mui qui ne convient pas; ¾ le réprimer son égoisme et pratiquer l'altruisme quand il convient; ¼ le les discerner le droit et le tort, et par conséquent ce qui convient dans la pratique. On voit que la quatrième disposition se confond presque avec ¼ ¾ le sens moral, l'instinct; l'instinct étant plutôt théorique, le discernement plutôt pratique. — Ce sont la comme les quatre membres de l'homme moral, sans lesquels il n'est qu'un homme incomplet; n'est pas un homme, dit Mencius. C'est par ces quatre dispositions, que l'homme diffère des aulimaux. Les deux premières en particulier, sont comme les traits distinctifs et caractéristiques de l'homme. — L'exercice développe ces quatre dispositions, comme il développe l'instinct moral, il en rend les actes de plus en plus spontanés et naturels; comme un fen qu'un attise, brûle de plus en plus; comme un puits où l'on pulse, donne de plus en plus. Tandis que l'inaction les étiole, que des actes contraires les étalgueut.

Les deux premières dispositions, que j'appetterai bienvaillance et équite, quoique ces deux mots ne rendent pas adéquatement les définitions précises données ci-dessus; la bienveillance et l'équité, dis-je, sont les notes propres que le Ciet a départies à l'homme, son degré dans l'échelle des êtres, le niveau auquel il doit se maintenir, la demeure de l'homme, la voie de l'homme, dit Mencius, métaphoriquement. Elles appartiennent en propre au ciel et à la terre, que l'homme finite en les éxerçant. — Reste à donner des limites pratiques à ces notions abstralles. Il faut, dit Mencius, éviter, et le purisme rigoriste qui rebute, et la famillarité vulgaire qui rapproche trop. Il ne faut pas, par crainte de sa souliller au contact des hommes, faire l'enmite, quand les temps sont mauvais. Il ne faut pas non plus de loyalisme outré et de dévouement aveugle. Il fant, comme Confucius, peser froidement la convenance, dans chaque cas particulier... Et nous vollà revenus à l'instinct personnel, à l'appréciation subjective .. Aussi bien Mencius est-il obligé d'avouer que les intuitions de Confucius ne furent jamais comprisés par le vulgaire, et furent souvent discutées par les intellectuels.

Volta le système; Voici maintenant des textes détachés qui s'y rattachent.

Le Ciel ne parie pas, mais agit, fait aboutir sa volonté. Ce qui arrive spontanément, dans le monde physique et dans le monde moral, c'est son œuvre. Ce qui est devenu sons qu'on l'ait fait, c'est l'œuvre du Ciel.

L'homme nait parté au blen, comme l'eau est portée à couler vers le bas, naturellement. Tout mai est contre nature, autant qu'il est contre la nature de l'eau de couler vers le hant.

Les quatre honnes dispositions naturelles innées, sont les mêmes dans tous les bommes, comme tous les grains de hié semés dans un champ sont identiques. Donc les hommes devraient tous être également bons Pourquoi ne le sont-ils pas? — Les touffes du tité tevé ne sont pas identiques, ou par suite d'inégalité du terrain, ou parce qu'on a marché sur telle touffe, etc. De même, le défaut d'édu-

cation, les exemples et les occasions, font que les hommes sont inégalement hons. L'ambiance sortout a une grande influence. Quand la moisson a été honne, les hommes sont genéralement honnètes. En temps de disette, beaucoup deviennent voleurs

Chaque espèce d'être, a reçu du Ciel sa règle, sa loi. De là l'uniformité de la nature, de l'instinct, dans l'espèce. Il en est, de l'espèce humaine, comme de tontes les autres.

La lei morale, la voici résumée en pou de mois: ne pas faire ce qui ne doit pas être fait, ne pas vouloir ce qui ne doit pas être vouln.

La pudeur morale, qui fait que, par devers sol, on n'agit pas contre la convenance, est essentielle à l'homme. L'avoir perdue, c'est n'être plus un homme.

La vue, l'oule, le goût de tous les hommes, se portent vers les mêmes objets. De même le cœur de tous les hommes se parte vers ce qui convient. S'il n'en est pas ainsi, chez l'un ou l'autre, c'est par le fait d'une destruction violente, comparable au déboisement d'une montagne par la hache. — Il s'agit de la destruction de l'instinct moral.

Mencins attribus un effet curatif moral au sommeil nocturne. Les petits désordres, dit-il, sont réparés, au jour le jour, par le repos de la nuit, si bien que, au matin, la bouté naturelle se trouve restaurée. Quand le désordre devient excessif, et surtout s'il devient nocturne, la réparation étant insuffisante. la perversion s'ensuit. Alors l'homme ne différe plus de l'animal.

Il faut nourrir (sic) ses bons instincts, el surveiller la tendance au vagaboudage du cour. Ce soin doit être continuel. S'il est intermittent, il n'aura que peu on pas de résultat. On n'arrive à rien, si on ne se surveille qu'un jour sur dix.

La condition essentielle de l'avancement, dans la culture de soi, dans la mise au point morale, c'est que la convenance alt toujours le dessus dans le conflit avec la sensualité. Une défaite en cette matière est fatale. Tout avantage, fût-ce la vie, doit être sacrifié, plutôt que de poser un acte contre la convenance, un acte qui ne conviendrait pas. — Ne jamais accepter une charge, qui serait offerte contre la convenance, ou sans les rits voulus. Mourir de faim, plutôt que d'accepter le morceau de pain donné en numône, sans les égards voulus. — Agir contre la convenance, c'est perdre son cour natif; c'est faire la seule perte redoutable, la seule à laquelle le Sage ne se résoudra Jamais. — Hélas! If y a des hommes qui sont matheureux, d'avoir un doigt difforme, d'avoir perdu une poule ou un chien. Et la perte de leur cœur d'enfant, leur difformité morale, ne les fait pas souffrir i

La grandeur de l'homme, loi vient de son esprit, non des sens. Est grand, qui cultive son esprit; est petit, qui flatte ses sens. Les sens étant déraisonnables, sont séduits par les objets, naturellement. L'esprit raisonnable doit discerner et juger, doit se déterminer; non se laisser captiver. C'est la le don propre, fait par le Ciel à l'homme; c'est la loi de l'humanité; c'est la dignité  $\mathcal{K}$  espéciale de l'homme, de par le Ciel. Il faut que l'homme lutte, pour conserver cette dignité. Elle s'entretient mieux dans le labour et la souffrance; le bonheur prolongé l'anèmie, l'étiole. Aussi le Ciel prépare-t-il et nide-t-il par la souffrance et le labeur, ceux qu'il destine à de grandes choses.

Une vertu imparfaite, n'est bonne à rien. Le grain qui n'est pas mur, ne nourrit pas. Le puits qui n'a pas été foré jusqu'à l'eau, ne désaltère pas. C'est en agissant en tout selon sa raison, que l'homme prouve qu'il comprend le degré spécifique de sa nature, et ce que le Clel voulut en la lui conférant. Il fant conserver et perfectionner ce don, si l'on veut plaire au Ciel. Vivre raisonnablement sa vie au jour le jour, en attendre le terme eu se perfectionnant chaque jour, vollà ce qui s'appelle marcher dans sa voie.

Le vulgaire marche sans savoir où il va, agit sans se demander pourquoi, est mù sa vie durant par des impressions sans loi... Rien de plus anti-humain, que cette vie irréfléchie et sans but!

Pour quiconque veut nourrir, c'est-à-dire développer son cœur natif, ses homes facultés, le premier pas à faire, c'est de restreindre, de diminuer ses appétences. Réduire ses désirs au minimum. Se concentrer au maximum.

Quiconque est vertueux dans son fond intérieur, sera certainement altruiste dans sa conduite extérieure. Agir pour son propre intérêt, contre celui des autres, r'est chercher délibérément sa ruine, Agir convenablement, equitablement, respectant les droits d'un chacun au soleil, cela rapporte prospérité et saint.

Voici maintenant des principes, qui firent loi parmi les Lettres, jusqu'à ces derniers temps.

Quiconque cherche la vertu et le bonheur qu'elle donne, trouvera: car ces choses intérieures sont à la portée de l'homme. Les biens extérieurs étant aléatoires, dépendant de circonstances dont l'homme n'est pas le maître, leur obtenifon est incertaine. Le vrai bonheur, c'est de constater que l'un progresse en vertu. Aussi le Sage ne s'applique-t-il qu'à cela.

Le Sage doit être très attentif à ses paroles et à ses actes. Mals il ne doit pas être étroit, inquiet, scrupuleux, morose.

Le Sage n'exige d'autrui, que ce qu'il fait lui-même. Il n'imite pas ceux qui sarcient le champ d'autrui, pas le leur; qui exigent beaucoup d'autrui, et rien de soi.

Le mauvais exemple d'un âge pervers, ne doit pas faire vacilièr le Sage. — Qu'il se moque des détracteurs, lesquels ne lui manqueront pas, muis qui ne pourront pas lui nuire.

Le Sage ne doit avoir de rapports, ne doit lier amitié, qu'avec ses pareils, les Sages vivants, et les Sages morts dont l'histoire a conservé les paroles et les exemples. Qu'il ne se commette pas avec les princes.

Mencius vent que le Sage soit fiérement, farouchement indépendant. Même le prince ne doit pas faire appeler le Sage, mais doit alter le voir. S'il n'est pas invité dans les formes, le Sage doit mourir plutôt que d'accepter quoi que ce soit. Le prince tui doit une charge, comme à tous ses parells. Si on la tui donne, il remerciera une fois, lors de sa nomination; mais il ne remerciera plus ensuite, quand on lui servira les arrérages de son traitement, lequel lui est dú. S'il n'a pas de charge, et se trouve dans le besolo, il peut accepter un don, une fois, parce que le prince qui lui devrait plus, lui doit cela. Mais il n'acceptera pas de dons renouvelés ou réguliers, qui feraient de lui comme un animal domestique engraisse par le prince.

Cetto fière indépendance est nécessaire au Sage pour l'exercice de sa mission. Célui-là n'arrivera à rien, dit Mencius, qui fait fléchir les principes pour la commodité d'autrul. Et celui qui courbe l'échine, ne redressera jamais qui que ce solt.

Les trois joies du Sage, sont: t° que sa famille jouisse de la santé et de la paix... 2° n'avoir rien à se reprocher devant le Ciel et devant les hommes... 3° voir affluer des sujets qui désirent être enseignés par lui.

Le Ciel vent la transmission des connaissances. Il vent que ceux qui ont su les premiers, enseignent ceux qui re savent pas encore. Le Sage se conforme à ce désir du Ciel, en enseignant. — Par l'enseignement d'autrul, le Sage gagne légitimement sa nourriture. C'est, de tous les gagne-pain, le plus noble. Mais, qui le nourrit, doit de plus l'honorer; sinon il devra renoncer à sa place. — Qu'il maintienne aussi fiérement le niveau de son enseignement, ne rabattant jamais des principes pour un élève médiocre. Atteigne qui pourra. Il se doit d'être supérieur.

Pour Mencius, et tous les Confuciistes jusqu'à la fin de la dynastie il Ts'ing, l'Instruction comprit toujours l'éducation, la formation. Formation délibérément systématique, longue, lente, dure. Qui a avancé vite, dit Mencius, reculera de même. Qui a avancé lentement, a des chances de persèverer.

Parmi les disciples. Mencius distingue trois calégories, qu'il attribue à Confucius: 1º ceux qui arrivent à l'intuition du principe même de l'opportunisme, de la convenance, et l'appliquent ensuite impeccablement. Ceux-là ont leur règle en eux-mêmes, et deviennent la règle des autres. Ce sont les mèrles blancs, sujets très rares. — 2º ceux qui, dépourvus d'originalité, sont épris des modèles antiques; idéalistes qui s'acharnent à copier, à reproduire les Anciens. Sorte bien inférieure à la première, mais encore honne. — 3º ceux qui ne cherchent qu'une certaine pureté, qui ne veulent pas se souiller au contact du mauvais on du médiocre; puristes qui s'abstiennent et s'éplachent. Sorte très inférieure, la dernière acceptable. — Pius bas que cela, il n'y a plus de ressort.

Sur la pièté filiale. Mencius reproduit l'enseignement de Confucius. Et, comme Confucius, il pense que cetté veriu pent tenir lieu de religion au peuple. — Ne cherchez pas au loin, ne tentez rien d'ardu. Ce que vous devez faire, est tout prés et facile. Pièté envers les parents, respect envers les supérieurs. — Pour le peuple, la piété filiale est, in concreto, la convenance, donc toute la morale pratique nécessaire. Elle est, pour ini, l'expression concrète de la bienveillance et de l'équité. L'alsiveté, le jeu, l'ivrognerie, l'inconduite, l'avarice, la violence, sont des péchés, parce que ces choses frustrent les parents de l'aisunce et des avantages auxquels ils ont droit.

Les funérailles et les offrandes aux parents défunts, sont chose encore plus importante que le service des parents vivants. — Des fautes contre la piété fillale, la plus grave c'est de mourir sans laisser de postérité, car elle prive les Aucêtres de leurs offrandes (et en fait des faméliques voués à l'extinction).

Entre pere et fits, Mencius exige l'affection cordiale. De là la conséquence, que jamais un père ne doit faire lui-même l'éducation de son fils. Car les punitions qu'il serait obligé d'infliger, lui alièneraient le cour de son fils. Car le fils enseigné par son père, constaterait peut-être que celui-ci ne pratique pas ce qu'il enseigne,

et le mépriserait. — Le résultat de ce principe, encore reçu de nos jours, est que l'autorité du père chinois, si vantée, est décidément faible, plutôt paterne que paternelle.

L'amour des parents doit primer les autres, y compris celui de l'épouse et des enfants, durant toute la vie, jusqu'à la mort. Préférer sa femme ou ses enfants à ses parents, est un pêché grave contre la piété filiale.

Inutile de démontrer que de plusieurs de ces principes, qui régissent la vie de famille chinoise, découlent des conséquences contraires à la morale chrétieune. Les chrètiens chinois savent ce que leur coûte la suppression des offrandes aux Ancêtres. Et combien de mariages rompus, parce que la bru déplait à la belle-mère. Pour ne pas parier du reste.

En politique, Mencius reproduit et développe la doctrine du prince étoile polaire, du prince père de peuple, chère à Confucius — Jamais, dit-it, le peuple ne se révoltera contre un prince bon ; car jamais on n'a vu des enfants se révolter contre un bon père. Même excité à la révolte, il ne se révoltera pas. Car ce serait contre nature.

A quiconque lui demandait des instructions politiques, pariant de ce principe que la nature est bonne de naissance. Menclus répondait; Que le prince donné le bon exemple, spécialement celui de la piété filiale; qu'il veille à procurer à ses sujets le bien être matériel nécessaire; et son pays sera en bon état... On ne peut compter sur les bonnes dispositions du peuple, que quand il est bien nourri. — Ailleurs il formule sa pensée encore plus crûment. La conduite à tenir pour gagner le cœur du peuple, la voici: lui procurer abondamment ce qu'il aime; ne pas lui faire ce qu'il n'aime pos.

Mencins insiste sur le devoir du gouvernement d'instruire le peuple. L'homme naît disposé au bien; mais pour que cette disposition porte ses fruits pratiques, il ini fant être enseigné. Il fant donc des écoles. An gouvernement de les établir. Mais on n'y enseignera que les devoirs sociaux, envers les parents, envers le prince; devoirs famillaux, règles des jeunes gens et des vieillards, etc. De plus, les rits, le vernis de la vie.

Mencius parle avec force contre les politiciens sans conscience, qui foulent les peuples pour l'avantage des princes, poussent à la guerre, aux exactions, etc. Il les traite de malfalteurs publics.

Mencius reprocha amérement aux princes de son temps, d'avoir exagéré 1º les taxes agraires, 2º les taxes perçues sur le commerce aux burrières. Il les exhorte à ne plus exiger une taxe agraire ammelle fixe, ce système réduisant le peuple à la misère dans les mauvaises années. Il leur demanda de revenir au groupe ancien de buit familles solidaires, cultivant, outre leurs terres particulières, un terrain commun dont le produit revenait au fisc chaque année, tel quel, gras dans les bonnes années, maigre dans les mauvaises, de sorte que le peuple donnait à l'état seulement du travail, supposé le même chaque année. — Ce bon Mencius, bean

discoureur, médiocre administrateur, auruit du savoir qu'un champ commne n'est jamais cultivé comme il faut. Généralement c'est à qui n'y mettra pas la main.

Si Mencius exigeait que l'impôt ne fût pas onéreux, d'un autre côté il ne voulut pas qu'il fût trop réduit. Un revenu de l'état très faible, peut suffire à la rigueur, disait-il, dans une tribu barbare, laquelle n'a presque pas de dépenses communes. Tandis que le degré avancé de la civilisation chinoise, exige des dépenses assez fortes, pour rétribuer un nombre de fonctionnaires, pour frais de representation, etc. Il faut qu'un impôt suffisant, mette le gouvernement à même de faire les dépenses nécessaires, sans lésiner.

Il exigeait aussi que, pour garantir son aisance et pour le mettre à même de payer les taxes facilement, l'état interdit au peuple tout iuxe exagéré, toute foile dépense, et veillôt à ce que cette loi somptuaire fût observée. « Que la consommation du peuple soit réglée d'après les saisons et les travaux. Qu'il ne lui soit permis de dépenser que ce que les rits exigent, pour les noces et les funérailles. Ainsi le peuple aura toujours surabondance de ressources, »

Pour ce qui est des harrières donnnes et péages, Mencius flétrit les exactions des seigneurs du temps, en ces mots: «Jadis les harrières furent établies pour protégar contre le brigandage, maintenant elles servent pour exercer le brigandage.» — En utopiste qu'il est, il en demande la suppression immédiate, instantanée. A un préfet qui lui promet la suppression graduelle, il dit: «Si un homme qui jusqu'ici a volé une ponte par jour, promet de n'en plus voler qu'une par mois, c'est mieux sans doute, mois le vol continue.»

Mencius ficiril la guerre avec une extrême violence. Tout général famé, mérite le pire supplice, dit-ii. La mort est trop pau, pour celui qui a obligé la terre, à dévorer des cadavres humains.

Mencius polémisa contre plusieurs personnages. Ces polémiques nous ouvrent des aperçus intéressants sur les idées et les mœurs du temps.

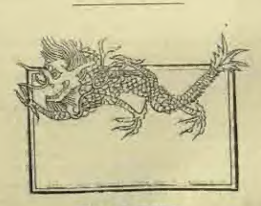
D'abord un certain \$\frac{1}{27}\$ \*\*Hu-bing posa en principe, que tout homme devait vivre du travail agricole tait par ini-même, du grain produit par son propre travail. Il exigea que, même le prince, premier citoyen de l'étal, gagnât ainsi sa vie, et n'eût ni traliement ni prérogalives. — Mencius le réfuta, en hii démontrant que ini et ses disciples devaient, malgré et contre leurs principes, acheter nox artisans certains objets indispensables. Que si on obligeait les artisans et le prince à cultiver la terre, ils n'auraient pas le temps de vaquer à leur mêtier on au gouvernoment. Il y a, dit-il, travail physique et travail intellectuel. Les mêmes hommes ne pouvant pas faire les deux, ceux qui font les travaux d'esprit doivent être nourris par ceux qui font les travaux agricoles, par voie de commerce ou de taxation.

scelateur éloigné de ce grand homine dit pareille chose, Mencius n'aurait pas dû rejeter cette faute sur Mei-ti. Avant Mencius, les Confucisiées avaient jugé la doctrine de Mei-tzen sur la charité parfaltement orthodoxe, et avaient cordialement fraieroisé avec lui, tes Jou-Mei étant toujours cités comme formant un groupe, cetui des attraistes, opposé à celui des égolstes. C'est depuis Mencius que la chârité de Mei-tzen fut jugée exagérée par les Confucilistes. Mei-tzen finit par être considéré par eux tout à fait comme un hérétique, quand les théories brutales de H F Sunn-tzen (Leçon 31) l'emportèrent. — La formule ressassée par Mencius, est que Yang-tchou raina la notion du respect dû aux princes, en refusant de rien faire pour la bien de l'état; et que Mei-ti ruina la notion de la piété due aux parents, en exigeant qu'on fit éventuellement, pour n'importe qui, autont que pour eux. Encore une fois, exagération manifeste, même pour Yang-tchou; pour pouvoir asseoir son opinion moyenne en bonne posture, entre deux extrêmes forcès.

li est remarquable que Mencius, qui vécut après Lao-tzeu el Lie-tzeu, qui fut contemporain de Tchoung-tzeu auquel il survécut de frente années au moins, an fait aucune allusion au Taoisneu al aux Taoisnes. On un peul pas admetire qu'il les ait ignorés. Car Lam-fizeu était connu dans tout l'empirez et Mencius visita le pays de ¿ Leang où Tchoung-tzeu était célèbre. Deux hypothèses possibles. Ou un secret pénchant vers eux, la psychologie de Mencius ayant une nu-ance taoiste... On la peur de la verve endiablés de Tchoung-tzeu, auquel il ne faisait pas bon se froiter. Je peuse que les deux motifs peuvent avoir coopéré pour fermer la bouche à Mencius.

Sources et Ouvrages. — Le 中 航 Tehoung-joung de 子 思 Treusen, et l'œuvre de 孟 子 Mong-treu, qui font partie des canoniques 四 書 Seuchon. Les immombrables commentaires, de valeur diverse, de ces deux brailés,

Traduction anglaise, très travaillée, par J. Legge. — Excellente traduction en latin et en français, par S. Couvreur S.J. Les Quatre Livres... parfois un peu idéalisée.



Plaque do oréance.

## Vingt-septième Leçon.

L'âge de sang. Les Légistes.

Sommaire. - I. Illatorique. - II. Teng-si, analyse. - III. Cheu-kiao, analyse.

I. Après l'age de fer, période durant laquelle les grands fiefs, devenus petits royaumes, se battirent entre eux, voici venir l'âge de sang, période durant laquelle le royaume de 麦 Ts'inn ancantit tous les autres, par la guerre incessanto et des massacres sans nom. Après chaque batallle, cena de Trinn comptaient soigneusement les têtes coupées, car une prime était payée pour chaque tête. C'est en nombres de têtes coupées, que Ts'inn inscrivait ses hauts fatts dans l'histoire. Je cite... En 361, à la bataille de Ti | Gheu-menn, Ts'inn coupa seixante mille têtes. En 312, à 丹 限, Tan-yang, quatre-vingt mille têtes, En 308, à 宜 區 I-yang, seixante mille têtes. En 293, à la bataille de la passe 伊 A deux cent quarante mille têtes. En 275, quarante mille têtes. En 274, encore quarante mille têtes. En 278, cent cinquante mille têtes. En 264, cinquante mille têtes. En 260, a 長 年 Teh'ang-p'ing, en un seul jour, quatre cent cinquante mille lètes, le plus grand massacre que l'histoire universelle alt euregistre, je crois. En 250, quarante mille, plus quatre-vingt-dix mille têtes, en deux batallies. J'ai omia les combats moindres et les prises de villes. Ce que l'al cité, suffira le pense, pour montrer que je n'ai pas exagéré, en appelant cette période l'âge de sang.

Les auteurs de ces horreurs furent des philosophes-politiciens, désignés dans l'histoire de Chine par le nom collectif de 注 家 fa-kia les Legistes. Le but théorique de ces hommes, fut de rétablir la paix en Chine, sur la base, non de l'ancien empire feedal incurablement décrépit, mais du concert des pailts royaumes issus de cet empire ; queique chose comme le concert européen jadis célèbre. Dans ce but, ils travaillérent à fortifier à l'intérieur l'autorité des roltelets sur leurs peuples, et à les faire se tenir en respect les uns les autres à l'extérieur. Le premier résultat pratique du système, fui l'oppression inouie et l'exploitation à outrance des peuples. Quant au résultat définitif, il fut le contraire de ce que les Légistes avalent cherché. Les comtes de 奏 Ts'inn s'appropriérent le système, devincent prace à lui trée puissants, écrasèrent tous les petits royaumes, détruisirent les derniers restes de l'ancienne féodalité, et fondérent, en 221 avant J.-C., la monarchie absolue chinoise, qui a dure Jusqu'en 1919. - Je vais parier assez au long de ces fégistes, nombreux surtout du quatrième au froisième siècle. Leurs personnes sont trop peu connues, et leurs muvres sont encore luddites. l'al consacré aux unes et aux autres une étude approfondie, dont le vals exposor les résultats. Et d'abord, les personnes, dans leur ordre chronologique.

野 好 Teng-si, vulgo Teng-si-tzeu maltre Teng-si, est à mettre en tête de ceux qui voulurent que 法 fa la loi fût la seule règle du peuple, tout ce qu'il avait besoin de savoir, la seule morale nécessaire; et que cette loi seralt ce que le prince voudrait bien la faire este voio, sie jubeo, sit pro ratione voluntass. Né dans le pays de 新 Tcheng, Teng-si fut contemporain de Lao-tzeu, et de 子 產 Treu-tch'an que nous connaissons par son texte sur la dualité de l'ame (page 118).

Tzeu-tch'an ayant fait un code nouveau pour la principauté Tcheng, Teng-si le critiqua. Tzeu-tch'an le fit mettre à mort, vers 530 probablement. Il nous reste de Teng-si un petit opuscule inédit.

李 悝 Li-k'oni et 李 克 Li-k'one servirent tous deux le marquis 文 Wenn de 我 Wei, entre 120 et 160. On salt peu de choses, presque rien, de ces deux hommes. Ils dirent, par leurs lois, que le marquis Wenn tira de son marquisat le maximum possible de rendement en tout genre. Wei devint riche et fort. Il ne nous reste aucun écrit de ces deux hommes. — Je me permets de penser que Li-k'ene furent un seul et même personnage, dont le prènom diversement prononcé dans deux dialectes, fit deux personnes distinctes dans les histoires, alors fort mai rédigées.

P 俊 Chen-kino, vulgo P 子 Chen-tren mattre Chen, originaire du pays de 晉 Tsinn, fut le conseiller de Wei-yang (ci-dessus) ministre de 葉 Ts'inn. Après la mort tragique de son patron, il s'enfuit à 蜀 Chon, où il composa son traité et mourut, après l'an 338

王 副 Wang-hu, plus connu comme 智 谷子 Kaei-kau-tren, le Maltre du Voi des Morts, lieu où il tenait école, est à placer vers l'an 350. Au «sic volo sic jubeo : des Lègistes, il ajouta la théorie des alliances politiques, faites et défaites seion l'intérêt du moment, sans aucune pudeur; les amis d'aujourd'hui devant se battre demain, s'il peut leur en revenir quelque avantage. C'est la famensé théorie dite 織 提 tsoung-heng, fong et large, chalm et trame; c'est-à dire des alliances en barrage, nord-sud pour isoler 喜 Ts'i à l'Est et 委 Ts'inn à l'Ouest; est-ouest pour isoler les principantés du Nord et du Sud les unes des autres. - Wang-hu passa sa vie dans la retraite, mais son influence fut considérable, car il forma beaucoup d'élèves, lesquels appliquérent ses théories comme politiciens à gages des princes du temps, Les plus célébres furent 嶽 秦 Sou-ts'inn mort en 318, et 張 備 Tchang-i, Trabissant son seigneur le marquis de Wei, ce Tchang-i lul fit la guerre, en 328, pour le compte du comte de Ts'inn, dont il devint ministre. En 323, nous le retrouvons, ministre de Wei, guerroyant contre Ts'inn. En 317, il rentra au service de Ts'inn. En 310, il rentra au service de Wei, où il mourut dans son lit, personne ne l'ayant pendu. Vollà le système tanung-heng. Cher à deux princes rivaux, Tchang-t les servit et les battit atternativement, durant touts sa vie, pour l'amour de l'art et pour espèces sonnantes. Les Chinois ne trouvent pas cela vilain. Bien joué, disent-ils, et lucratif. - Il nous reste un traité de Koei-kan-tzen, le mattre de Tchang-i.

中不告 Chenn-pouhai, vulgo 中子 Chenn-tzeu maltre Chenn, fut ministre du marquis 昭 Trhao de 韓 Han, de 351 à 337 année de sa mort. Taoiste, il composa un traité de politique en deux sections, qui n'est pas parvenu jusqu'à nous. Au système de la loi brutale, înexorable, il fallut une théorie qui le fit accepter. Des théoriciens se trouvérent pour rette besogne. Ce furent des Taoistes, qui déduisirent (ou plutôt, pour parler à la mode de la secte, qui dévidérent) la loi du prince de la Loi du Principe. Les ouvrages extrêmement importants de trois auteurs de ce genre, sont parvenus jusqu'à nons. Ce sont

to le traité attribué à 管 夷 書 Koan-i-ou ou 管 傳 Koan-tchoung, le célèbre ministre du duché de 警 Te'i, mort en 645. C'est là une fiction littéraire. L'auteur inconnu de ce traité intitulé 管 子 Koan-tzeu maître Koan, doit être placé dans la deuxième moitié du quatrième siècle.

2º le traité intitulé 尹 女 子 Yinn-wenn-tzeu, maître Yinn-wenn, fut écrit, après 330 probablement, par cet auteur, duquel en sait autant que des autres auteurs taoistes, c'est-à-dire rien.

3º le traité du E F Heue-koan-treu muitre au homset de plumes de faisan, un taoiste dont le nom même est inconnu. Je pense qu'il fut écrit avant l'an 300. Quelques passages qui relatent des faits arrivés au troisième siècle, furent ajoutés plus tard, comme c'est le cas pour presque tous ces anciens traités.

Entin le système des Lois, théorie et pratique, fut exposé, vanté et défendu, par Fei de la famille princière de Hon, vulgo 韓華子 Han-fei-tzen maître Han-fet, conseiller au service de ce rol de 秦 Ts'inn, qui devint plus tard l'empereur 始 皇帝 Cheu-hoang-ti. Il mourut en l'an 230, à la veille du triomphe de ses idées.

Done, formulée d'abord par Teng-si vers la fin du sixième siècle, en vue de fortitler les petits royaumes d'alors et d'étabile entre eux un certain équilibre qui rendit quelque paix aux peuples, la théorie de la loi arbitraire substituée à la moralité et à la conscience, se définit et s'accentua durant trois cents aus, 530 à 230, pour aboutir enfin au règne de l'autocrate 秦 衛 是 帝 Ts'inn Cheu-hoang-ti, l'homme le plus grand et le plus hai que la Chine ait produit, lequel écrasa les royaumes et fonda l'empire absoin chinois.

le vais procéder, durant quatre Leçons, su dépoulliement méthodique des traités des auteurs de 🔆 🐒 Fa-kia l'école des lois, des Légistes, encore inédits. Ce que j'en dirai, est le fruit de mes lectures. — Et d'abord ceiui qui formula les premiers principes du système, Teng-si.

II. 95 \$67 Teng-si part de ce fait d'expérience, que les discussions des politiciens de son temps n'aboutissent à rien. «Il y a beau temps, dit-il, qu'ils discutent, sur le semblable et le dissemblable, sur le droit et le tort, sur le blanc et le noir, sur le pur et l'impur, sans aboutir à aucune conclusion. C'est que, prises comme ils les prennent, au concret, dans le détail, les questions de ce monde sont insolubles. Pour en trouver la solution, il faut remonter plus haut, jusqu'au Principe de ce monde.

Tous les êtres perceptibles, sont issus du non-perceptible; l'agir est issu du non-agir. Le Principe agit et produit, par ses deux modalités aitermantes yinn et yang. Il agit d'après la loi générale prédéterminée, sans modifications subséquentes, sans considérations de détail. C'est pour cela que des hommes, mécontents de leur sort, accusent parfois le Principe d'être inintelligent, impuissant, inerte, Ré-

criminations increes. C'est la loi, c'est le décret porté d'avance sur cet être, c'est son destin qui s'exécute. S'il lui déplait, tant pis pour lui, cela n'y changera rien. Le Principe ne consulte pas les êtres; le Ciel, son intermédiaire, n'est pas hon pour les êtres. Selon les temps, le décret leur est appliqué, voilà tout. Ainsi, après avoir aidé les végétaux à se développer durant toute la chande saison, le Ciel les tue tous par la gelée en une nuit d'autonne. Il fait de même mourir tous les hommes, non à l'houre de leur choix, mais à l'houre du destin d'in chacun. Bien fous sont ceux qui se plaignent qu'il teur faut mourir jeunes, avant le temps comme ils disent. Bien fous sont ceux qui calculent comment ils éviterant toute sorte de malheurs possibles. Ils n'entendent rien au destin. Maigré tout, la loi leur sera appliquée, à son heure, sans aucune sorte de pitié, sans considération d'aucune personne.

Puisqu'il en est ainst au-dessus de ce monde, en ce monde il doit en être de même. Le prince doit trailer son peuple, comme le Ciel traile tous les êtres en genéral. Surtout qu'il ne veuille pas être bon, qu'il ne traite pas bien ses sujets. Il doit leur appliquer la toi, sans égards, en rigueur, voilà tout. — Et cette foi, d'où la tirera-t-il? De lui-même, de sa volonté, de son intérêt. Tant pis pour coux qu'il brisera! Le Clui ne brise-t-il pas chaque jour une infinité d'êtres? C'est la loi, expression de la volonté du prince, pratiquée par tous, appliquée à tous, qui fait l'unité d'une principauté. Gouverner, ce n'est pas agir; c'est laisser la loi s'appliquer, sans intervenir. Qu'on veille seutement à qualifier exactement les cas juridiques, puis que la loi s'applique, avenglément, inexorablement, a

On voit que le fatalisme légal de Teng-si est identique, même quant aux termes, avec celui de Lac-tzeu / chap. 5 /: « Le ciel et la terre ne sont pas hons pour les êtres qu'ils produisent, mais les truitent comme chiens de paille. A l'instar du ciel et de la terre, le Sage ne doit pas être bou pour le peuple qu'il gouverns, mais doit le traiter comme chien de paille. J'ai expliqué le sens de ce texte ( page 152). — Or Teng-si étant mort vers 530, si son opuscule tel que nous l'avons est vraiment de lui, il faut croire qu'il conout Lac-tzeu quand celui-ci avait environ quarante ans, ou le ranger parmi les préthoïstes ( page 69).

ill. Je passe à l'analyse de l'opuscule inédit de F 1 Cheu-kiao, écrit peu après 338. — Cheu-kiao, lui, n'est pas un taoîste. Il a fréquenté les disciples de Confucius et de Mei-ti, et il lui reste quelque chose de cette fréquentation. Il déclare que, sur la question du gouvernement des bommes, les doctes de son temps se sont divisés en plus de dix groupes ou àcoles; bien à tort; car, dil-li, la vérité est une. Ils se disputent donc sur des mots. Ces discussions théoriques stèriles sont à remplacer par une règle prutique et efficace. C'est la loi qui doit tout régir; et cette loi, c'est au prince seul à la déterminer. Que les titres de la loi soient bien clairs, que les cas juridiques soient bien qualifiés après enquête, puis que la loi s'applique.

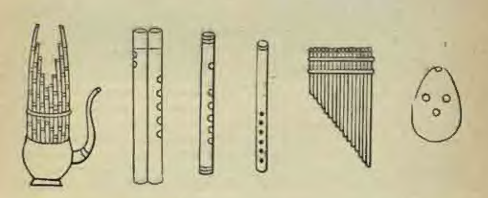
Et d'où le prince tirera-t-li la fol?, de l'imitation du Ciel. Le Ciel considére toujours le bian général, jamais le cas particulier. Que le prince fasse de même. Quand on regarde l'image du firmament dans un puits, on n'en voit qu'une partie limités; quand on a gravi une mostagne, on embrasse toute son immensité. Que

le prince évite de considérer les petits détails. Qu'il considére son état, et sa tache de gouverner, en bloc. Qu'il fasse du bien, comme le Ciel, comme le solell, à tous en général, à personne en particulier. Et s'il se juge incapable de vivre sans une affection particulière, sans un dada, 我 天 下 que l'empire soit l'objet de son affection particulière et le dada qu'il enfourchera.

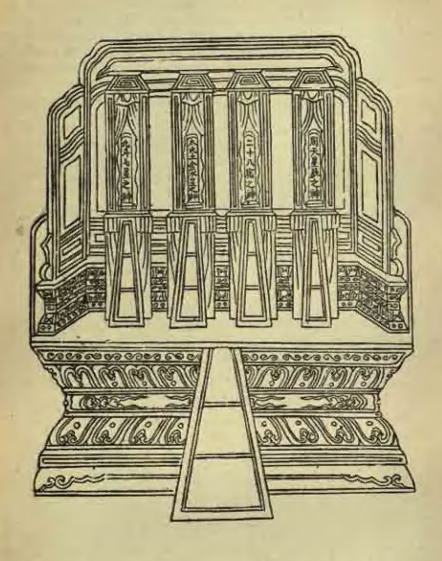
Donc, pour le peuple, la loi. Maiscette loi, il faut la lui enseigner. L'instruction fait le peuple. Il faut fui enseigner ce qu'on veut qu'il fasse, comment on veut qu'il se conduise. Certains hommes naissent pervers; ce sont des ratès au moral, comme les avengles et les sourds sont des ratés au physique. D'antres, nès bons, risquent de se déformer. A tout cela, l'instruction doit pourvoir. L'ean se moule dans le vase qui la contient; ainsi, par l'instruction, le peuple se moulern dans la volonté de son prince. Pour les rapports entre hommes, il faut enseigner à outrance, dans les écoles, les principes suivants: «Il ne faut par faire à autrul ce qu'un n'aime pas soi-même. Il faut corviger en soi-même ce qu'on trouve déplaisant en autrui; il faut s'exercer à prinquer soi-même ce qu'on trouve beau et bon en autrui. Par de jalousies, par d'envie! Qu'autrui profite, c'est comme si moi je profituls. Il faut se réjouir du bien reconnu en autrui, comme si on l'avait reconnu en aoi-même; et s'affliger de ses torts, comme si on les avait commis soi-même. De même qu'il faut supprimer les anarchistes fauteurs de désordre dans l'état, biasi faut-il étout-fer en soi jes pensees et les sentiments qui vont au désordre mural.»

Maigre cos éduicorations, Elien-Aino fut bien un legiste. Nous oltons voir Weiyang dont il fut le conseiller, appliquer ses tides, saus y mettre de sucre.

Sources et Ouvrages. — 前 折 子 Teng-si-tzen et F 子 Chevetzen; dans les collections 子 當 des philosophes. — L. Wieger S.J. Textes Historiques vol. I. fin des 周 Teheou, et la période 藏 圖 Tehen-kono, 秦 Te`un détruit les Royaumés.



Instruments à vent anciens.



Tablettes des astérismes, constellations zodiacales, cinq planètes, Grande Ourse.

## Vingt-huitième Leçon.

L'age de sang. 衛 鞅 Wei-Yang.

Sommaire. - I. L'homme. - II. Son omvre.

Yang de Wei est le plus important de tous les Légistes, parce qu'il fut à même d'expérimenter son système. Avant de résumer le traité inédit dans lequel ce système est exposé, je citerai l'abrégé de sa vie contenu dans l'Histoire.

I. 🌉 Yang était le petit-fils d'un marquis de 🐉 Wéi, par une concubine; de th ses appellatifs divers 及 孫 粉 Koungsounn-Yang prince Yang, ou 為 D Wei-Yang Yang de Wel. - Passionné pour la science du gouvernément et des iois, il s'attachs comme disciple au ministre 🅸 Trono du royaume de 🐉 Wei. Celui-ci reconnut en lui une grande capacité, et lui donna tous ses soins. Tsoue étant tombé malade, le roi de Wei alla le visiter, et lui demanda, selon l'usage, qui il jugenit apte à lui succèder dans sa charge, au cas où sa maladie aurait une issue fatale. I sono repondit : parmi mes disciples, Wei-Yang, quoique jeune encore, est de beaucoup le plus capable; le vous conseille de le prendre pour ministre... Comme le rol, qui avalt un untre personnage en vue, ne répondait pas, Tsouo ajouta : que si vous ne le prener pas pour ministre, faites-le mourir ; ne le laisser, à nucun prix, se donner au prince d'un état voisin; ce serait votre perte. -- Le roi s'étant retiré sans rien dire, Tsouo fit appeler Wei- Lang et ful dit: Dans mes affections, mon rol tient la première place, et vous tenez la seconde. Par suite, voict ce que je viens de dire au roi. J'al d'abord voulu procurer le bien du roi. Maintenant j'ai à pourvoir au vôtre. Fuyez au plus vite! Votre vie n'est plus en sureté ici. (Exemple d'application de la convenance.) - Or le comte de 基 Ta'inn avait fait publier portout, que tout Sage étranger qui viendrait lui donner des consells susceptibles de faire prospérer ses états, recevrait de lui une charge et un apanage. Wei- Yang s'enfult à Ts'inn. C'était en 361. Le coute le fit parier, fot euchanté de ses discours, et en fit son conseiller. Wei-Yang lui proposa d'exécuter des réformes. Le comte le lui pêrmit. Le peuple nyant en vent de ce qui se préparaît, murmura. Wei-Yang dit au comte: Quand on médite des changements, il ne faut Jamais consulter le peuple, lequel est essentiellement continier; il faut le mettre en présence du fait accompli, et lui eu faire remarquer les avantages, aiors il approuve foujours. D'ailleurs les habiles gens ne s'asservissent pas aux coutumes; les hommes de génie ne consultent pas le vulgaire, dant la vue basse ne parte pas al loia. C'est en rempant avec d'anciens errements, que des Sages ont agrandi de petits pays. Les sots ne savent qu'appliquer les les anciennes: les Sages savent en faire de nouvelles, - Le comte de Ts'unn dit à Wei-Yang : Vous avez bien parlêt et il le nomma ministre. Aussitôt les édits de réforme commencerent à paratire. Le peuple fut réparti par groupes de cinq familles, obligées de se surveillée et de e dénoncer mutuellement. Si celul qui avait connaissance d'un manquement ne te dénonçait pas, la peine méritée par le coupable, était appliquée aux cinq familles du groupe. Celui qui dénonçait un criminel, recevait la même prime que la foi de Tr'inn accordait à celui qui avait coupé la tête d'un ennemi, Celui qui cachait

un criminel, était pani de la même peine que les déserteurs. Toute famille ayant plus de deux enfants males, recevait des privilèges; celles dont le travail, agricuiture on tissage, rapportait beaucoup, étaient nussi privilégiées; tandis que des mesures de coercition étaient prises contre les paresseux et les négligents. Le luxe ne fut plus permis qu'à ceux qui avaient bien mérité de l'état, au prorate de leur mêrite. Toutes les autres distinctions furent abolies. Même les princes du sang de Ts'inn, ne furent inscrits sur le registre de leur famille, qu'après qu'ils se furent distingués par quelque hant fait militaire. — Quand ces nouvelles lais furent promulguées, se doutant que le peuple les considérerait, à l'ordinaire, comme des paroles qui ne seralent suivies d'aucun effet, Wei-Yang s'avisa du moyen suivant pour frapper les esprits, et montrer qu'il parlait sérieusement. Il fit dresser une perche à la porte sud de la capitale, avec un écriteau promettant dix linguis à celui qui l'aurait transportée à la porte du nord. Le peuple rit et ne bougea pas. Alors Wei-Yang lit remplacer l'écriteau par un autre, qui promettait cinquante llugots, somme très considérable. Un plaisant risqua l'aventure et transporta la perche. Aussitot qu'il tut arrivé à la porte du nord, on ini compta cinquante fingots. Alors le peuple se dit, que ce que le ministre Wei-Yang faisait promulguer. était à prendre au sérieux. - Cependant d'anciens personnages se montrécent rélifs, et le prince héritier transgressa les nouvelles lois ostensiblement, par bravade. Aussitot Wei-Yang dit au comte: Si les nobles violent la loi impunément, le peuple n'en fern naturallement aucun cas. Le prince béritier devant perpétuer la malson de Ts'ism, ne doit pas être mis à mort; mais que son precepteur soit decapité, et que son tuteur soit tatoné, pour l'avoir mal éduqué... Le comte accorda la requête, et la double exécution out lieu. De ce jour, dans le comte de Te'inn, tout le monde observa scrapuleusement les nouvelles fois. Au bour de dix aus, les mœurs furent tellement changées, qu'un objet perdu restait gisant sur la route, personne n'osant se l'approprier. Il n'y avait plus de brigands, même dans les montagues. Alors ceux qui avaient déblatére contre les lois nouvelles, les louerent avec emphase. Wei-Yang les fit punir, comme ayant parlé de ce qui ne les regardalt pas. On se tut dans le pays de Ts'inn. - Wei-Yang établit tout un réseau de canaux d'irrigation, répartit à nouveau les propriétés le long de ces canaux, remania les poids et les mesures, modifia le système de perception des impôts. En 340, le comte de Ts'inn le mit à la tête de ses armées, avec mission de combattre le marquis de Wei, celni-la même qui jadis n'avalt pas voulu l'employer et qui l'avait laissé échapper. Il Nang, un fils du marquis, commandait l'armée de Wei. Quand les deux armées furent en contact. la veille de la bataille, Wei-Yang envoya à Nang une lettre ainsi conque: Jadis, à la cour de Wei, nous étions compagnons de jeu Je serais désolé de devoir vous combattre. Venez ene voir ; nous boloms et trailerons ensemble, mettant alosi fin à la guerre qui troubly nos deux pays ... Le camilde Nany donna dans le piège. Il alla au rendez-vous et but copiensement. Quand il fut lyre, on le fit prisonnier, puis l'armée de Ta'inn fondant à l'improviste sur celle de Wei privée de son chef, l'écrasa complètement. Pour pris de cet exploit, Wei-Yang recut le flet de fi Chung, et une fiche dotation. De la vient qu'il est souvent appelé 裔 君 Chang-kiunn le seigneur de Chang ; ou 商 F Chang-treu le maître de Chang, titre que parte son opuscule. - En 338, la roue de la fortune tourna. Le cointe of Hino de To'inn étant mort, son tils, celuilà même dont Wei-Yang avait fait décapiter le précepteur et latouer le inteur, devint comie de Ts'éan. La macune l'emporta chez lui sur l'intérêt. Feignant de croire que Wei-Yang meditait quelque chose contre lui, il ordonna de l'arrêtar, Wei-Yang s'enfuit à Wei qu'il venait de battre. Wei le livra à Ts'ian. Le comte de Ts'ian le fit lirer a quaire chevaux, et extermina sa famille. Le peuple de Ts'ian qui l'avait mandit jadis, le regretta amérement.

II. Voici maintenant le résumé du traité de politique de Wei-Yang, intitulé 涵 子 Chang-treu.

Avant tont il faut se defaire de ce préjugé, que les contumes et les lois des Auciens sont choses socrées, qui ne devront jamais être modifiées. C'est là une funeste erreur. Les coutumes et les lois des Auciens, furent bonnes pour leur temps. Mais les temps changent; et avec les temps, les mœurs et les intérêts changent. Ce qui fut bon et utile dans un temps, n'est plus tel dans un autre. Le premier sonci d'un gouvernement intelligent, doit donc être de veiller à ce que les coutumes et les lois soient tonjours exactement adaptées à l'utilité du temps présent.

Cecl posé, sans nommer Confuctus. Wei-Yang démolit les fendements de sa politique. L'humanité et l'équité, dit-il, sont des dispositions personnelles, qui ne se communiquent pas à autrai à volonté. Un homme très humain aura beau faire, son humanité ne rendra pas les autres immains. Un homme très équitable aura beau faire, son équité ne rendru pas les autres équitables. Il est donc faux de dire que, puisqu'un homme est humain et équitable, il doit être mis en charge. Un prince sage ne doit se soucier ni d'humanité ni d'équité. Son unique souci doit être de faire de bounes tois utiles, et de vedler à teur stricte application.

Pour qu'une loi soit une bonne loi, elle doit être avant tout élaire... si claire qu'il soit impossible au peuple de se méprendre sur son sens... si claire qu'il soit impossible aux officiers de l'interpréter dans un antre sens... si claire qu'aucune exemption aneune exception ne soit possible. — La loi doit être générale. Son application, dans les cas particuliers, doit être brutale. — Tout officier qui aura transgressé ou laissé transgresser la loi, sera puni de mort, sans rémission possible, et tous les membres de sa famille périront uvec lui.

C'est la loi uniforme pour tous, qui fait un peuple. De soi, les hommes qui peuplent un pays, sont comma une volée d'aiseaux, comme une bande de garef-les. Rieu de plus mendérent, rieu de plus changeant. C'est le lieu de la loi, qui fait de cotte colme un ensemble un et homogène. — Un métal fondu s'écoule; quand il est fige, c'est un lingot massif. Une argite moulée s'effrite; quand elle est cuite, c'est un vase solide. Ainsi des hommes, La loi les fige, les cuit, leur donne une forme stable, en fait un tout un et homogène. Pas de loi, pas de penple. Si la loi n'est pas observée uniformement, on n'aura encore qu'un ramassissans consistance.

Pour empêcher que le peuple ne complote, toute ambition doit lui être interdite. Il doit être rivé à la glébe, contraint au travail agricole, stimulé à produire, mais sans espoir de pouvoir s'élèver, de sa combition plébélenne, au rang d'offifeier. Deux choses soulement lui seront enseignées : 1º le texte de la loi; 2º le service militaire. Tous les jeunes gens devront saveir les règles de la guerre offensive; tous les hommes âgés celles de la guerre défensive. — Ainsi le peuple de Te'ian tout entier formait une milice. C'est ce qui fui permit d'écraser les royaumes, moins bien disciplinés et aguerris.

Le peuple doit être considéré et traité, a priori, non comme A naturellement disposé au bien, mais comme & naturellement porté au mal. Il ne faut jamais compter sur lui avec confiance. Il faut toujours se défier de lui, le suspecter, le surveiller. Que la base du système civil soit le groupe de cinq familles, rivées les unes aux autres indissolublement, tenues de s'espionner et de se dénoncer mutuellement. Que jamais aucune récompense ne soit donnée pour le mérite civil, pour l'accomplissement du devoir, pour l'observation de la loi. Le récompense du civisme, c'est que le bon citoyen n'est pas châtié. Il n'en faut pas d'autre.

La force de l'état, c'est son armée. Tout homme est tenu au service militaire, pendant toute sa vie. Pour l'armée, deux régles: récompenses et punitions, Les récompenses seront extrémement libérales; alors leur espérance fera des jeunes gens des héros invincibles. Les punitions seront afrocement sévères; ainsi la torreur rendra l'observation de la discipliue aveugle et absolue. — Il n'y aura dans l'état qu'une seule espèce d'aristocratie 有 音音, celle confèrée pour hauts faits militaires. Cette aristocratie est dispensée de tout on partie des corvées. Tons les autres citoyens forment 语言 由 pièbe, corvéable à merci. La noblesse de naissance est supprimée. — On voit que le spectacle des désordres causés dans toutes les principautés du temps, par la foute obsive et déhauchée des 公子 koungtant et des 公子 koungtant et des 公子 koungtant et des 公子 koungtant et des A lie koung-sounn, fils et petits-fils des princes, avait impressionné Wai-Yang, lequel était d'ailleurs issu de cette catégorie.

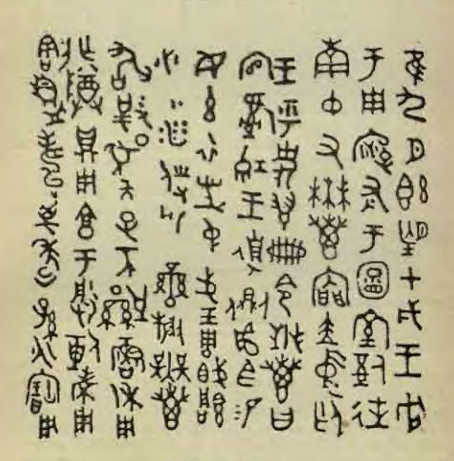
En résumé, un peuple soldat. Pour la plèbe, en temps de paix, la loi civite inviolable, et aucun espoir de s'élever par aucun mérite civil. Pour le citoyen mobilisé en temps la guerre, une loi martiale épouvantable, mais la carrière des distinctions grande ouverte. Et pour juger du mérite militaire, un moyen simple, mathématique; le nombre de têtes d'ennemis coupées, rapportees par chaque brave, et les quittances des primes touchées par lui pour ces têtes. De la les comptes macabres dont j'ai cité des échantillons plus haut (page 235).

Paur que la surveillance des laboureurs et l'enrôlement des soldals fussent possibles, pour que personne ne put échapper, Wei-Yung fit dresser, chose inouis en Chine, l'état civil complet de la population du comté de Ts'inn. Chaque homme, chaque femme, ligura sur les registres officiels. Chaque nouveau-ne fut inscrit, chaque mort fut effacé.

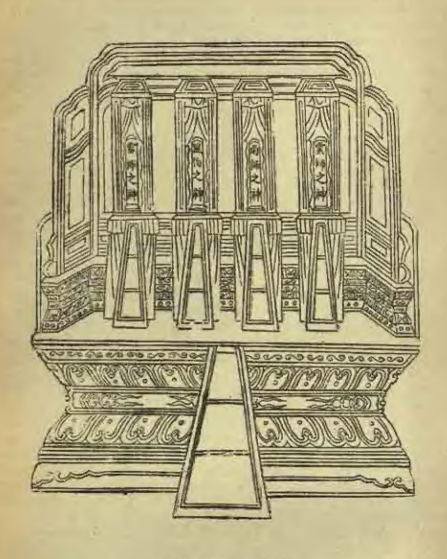
Wei-Yang commissait bien les princes de son temps, incapables imbéclles pour la plupart. Aussi tempére-t-il le pouvoir absolu qu'il leur confére de fabriquer des tois nouvelles, en teur conseillant de ne faire cette opération que de concert avec leurs politiciens, après mûre discussion et avec leur approbation. Conseil sage, sans donte; mais peut-être aussi intéressé. Car enfin, Wei-Yang était un de ces politiciens à gages, alors si nombreux.

Que nous sommes loin du Confuciisme paterne, de la douce influence de l'étoile polaire impériale, de la plété filiale, de la paix à tont prix, du Ciel père de tous, et des hommes tous frères. Plus loin encore du charitable Mei-tzeu... «On dit bien, écrit Wei-Yang, que tous les hommes sont des frères, de vrais frères... mais c'est un falt que seute la toi, doubtée de pénalités sévères, arrive à les faire se traiter fraternetiement. Sans cela, les hommes ne feront que se maltraiter et se détruire les uns les autres.» — Quant aux Pères du Taoisme, ils auraient réprouvé sans doute le système militaire de Wei-Yang; ils auraient trouvé qu'il pratiquait mai le non-agir; mais le reste?.. L'être trop abruti pour s'élever jusqu'au Principe, pour s'unir au Principe, ne doit-il pas, d'après Lao-tzeu, être traité comme chien de paille? Wei-Yang n'appliqua-t-il pas magistralement le principe de Lao-tzeu «vider les esprits et remplir les ventres, ôter toute initiativé et fortifier les oss?.. Pratiquement la tyrannic absolue est la consèquence logique des principes de Lao-tzeu.

Sources — Le traité de Wei-Yang, en librairie 商 子 Chang-tzen, dans les collections des 子 書 philosophes chinois. — Le 史 記 Cheu-ki, chap. 68.



Ecriture ancienne.



Tablettes des météores, nuées, pluie, vent, tonnerre.

#### Vingt-neuvième Lecon.

L'age de sang... l. 鬼 谷 子 Koei-kou-tzen. — II. 尹 文 子 Yinn-wenntzen. — III. 鵬 冠 子 Heue-koan-tzen.

1. \(\mathbb{H}\) Wang-hu dit Koei-kou-tzen le Maltre du Val des Morts, fut un taoiste, si naturiste qu'il paraît n'avoir eru à l'existence, ni du Souverain d'en haut, ni des Manes glorieux. En cela il fint d'allieurs conséquent avec son système. — Comme politicieu, il soutint, avec \(\tilde{V}ei-Yang\) et autres, la loi expression de la volonté du prince, la domestication du peuple et son devoir d'obéir aveuglément. Mais il ne s'étend pas sur ces sujets qu'il suppose connus. Le but de son traité inédit, que je vais analyser, c'est de démontrer la nécessité pour chaque prince de s'assurer des alliances, et de changer ces alliances au gré de son intérêt, sans strupule de paroie donnée ou de serment juré.

Wang-hu part du sixième chapitre de Lao-tira, où il est dit que la vertu du Principe fonctionne comme une porte et produit tous les êtres. Le terme porte, chose qui s'ouvre ou se ferme, signifie le mouvement alternatif, le jeu du yinn et du jang, les deux modifications du Principe. Ce jeu, alternance d'expansion et rétraction successives, produisit d'abord le ciel et la terre, pais par eux tons les êtres. — Rien n'est stable en ce monde, conclut Wang-hu. Telle une porte qui va et vient sur ses gonds, ainsi vont et viennent toutes les aboses de ce monde. Comme le yinn et le yang alternent dans la nature, ainsi changent continuellement les circunstances, les intérêts.

Primitivement tout est ism du Principe Invisible et impalpable. En lut est la Loi, qui fut avant toutes choses, qui fut le type de toutes choses. Puis vint l'alternance du ginn et du gang, du repos et de l'action, du verbe et du silence. L'un attire l'autre naturellement, comme la pierre d'aimant attire le ter. Quand l'un a atteint son apogée, le tour de l'autre est venu. Ces changements, on les attribue au Génie du Ciel, aux Manes glorieux, que sais-je? Ce sont là des manières de partier de l'action et de la réaction incassante, issue du Principe par le ginn et le gang.

bonc, si tout est instable et variable, si la constance n'est pas de ce monde, si les conjunctures et les interêts changent avec les tomps sous l'influence fatale de la variation cosmique... c'est une erreur de réver des alliances politiques qui durermient toujours; c'est une litusion de croire qu'en se déshonore, en renouçant aujourd'hul à l'alliance d'hier. Si vous considérez la changement comme un dédit, alors le ciel et la terre, le ginn et le gang, ne font que se dédire, car lis changent tous les jours. Nou! la nature propre de ce monde, c'est de tourner en cerele, c'est une mutation circulaire perpétuelle, c'est de quitter son point de départ pour y revenir ensuite. Donc, défaire et refaire ars alliances, y manquar pour y revenir, selon le temps et l'intérêt, c'est naturel, c'est sage, c'est ce qu'en doit faire. Tant pis pour coux qui jugent autrement. — Vollà pour les princes.

Et pour ce qui est des politiciens au service des princes, voici ce que Wanghu, qui tint école pour ces gens-là, leur prescrit comme régle de conduite. - Le monde politique, dit-il, se compose d'un nombre de morceaux, séparés par des fissures. Le rôle du politicien, c'est de cimenter parfois, pour un temps, certaines de ces fissures, pour joindre quelques morceaux; ou d'agrandir certaines fissures, nour écarter davantage quelques morceaux. Qu'il suive avec attention les affaires des principautés. Qu'il sache, de chacune d'elles, ses richesses, sa population, si le peuple est attaché ou non au prince, ses alliances et ses inimitiés. Qu'il cherche quelle combinaison ini seratt avantagense; s'il ne serait pas bon pour elle, de renoncer à cette alliance-ci, pour contracter cette alliance-là. Tout cela froidement, sans amour et sans haine, envisageant uniquement l'intérêt, et l'intérêt présent, pas un intérêt futur. Qu'il calcule ensuite, d'après le minn et le yang, d'après les nombres, si c'est l'heure du Ciel, si le projet qu'il a concu peut aboutir en ce temps. S'il juge que oul, alors qu'il se présente au prince anquel les chanres sont actuellement favorables, qu'il étudie d'abord par quel point il s'insinuera dans ses bonnes graces. Puls, quand il l'aura gagné, qu'il le persuade et le décide par ses discours; non pur des phrases creuses, non par des mensonges, mais en lui faisant voir et palper son intérêt. En résume, deux choses : concevoir un planpolitique par ses réflexions, pois le faire agréer et exécuter par son éloquence. -Que si le politicien est éconduit, qu'il élabore un plan nouveau, fût-ce au profit de l'adversaire ; qu'il l'offre à l'heure du Ciel, et s'efforce de le faire agréer. -Vollà la science politique, dont les résultats émerveillent le vulgaire, qui les attribue aux Manes glorieux. En réalité ils ne sont dus qu'aux méditations d'un politicien et à son éloquence. Les Manes glorieux furent inventés par les gouvernants de l'antiquité, pour se faire obéir.

Que, tandis qu'il sert un prince, le politicien se dévoue entièrement à la réussite de son plan, pour l'avantage actuel de ce prince. Mais, quand il jugera que l'heure du Ciel est venue pour un autre et que l'avantage futur est ailleurs. Il pourra aller offrir ses plans ailleurs et se donner à un autre. Aucun désbonneur à cela. C'est au contraire sagesse.

Vollà le système politique que Wang-hu appeia R fij la pince colante, pince de jet que le politicien fance pour saisir l'occasion propice; nous dirions, pour la harponner. — L'opportunisme éhonié avait eté pratiqué avant lui par bien des politiciens chinois, mais c'est Wong-hu qui le systèmatisa et qui l'enseigna sans pudeur, et ses disciples l'appliquérent sans vergogne durant tout le siècle que dura l'agonie des petits royaumes sous la griffe de Ts'inn. Les princes du temps trouvérent d'allieurs un moyen pour bénéficier du système sans en suhir les inconvénients. Quand un politicien s'était bien dévoué pour eux, les avait agrandis et avait humillé leurs ennemis, ils lui coupalent le con, préventivement, pour l'empécher d'alter se donner à leur adversaire, et le ginn-yang vensit à tourner dans l'autre sens. Charun sa manière d'interpréter l'heure du Ciel.

Il va sans dire que ces politiciens obèirent souvent à des mobiles encore plus vils que ceux énoncés ci-dessus. Plusieurs d'entre eux furent des êtres hideux. Par exemple ce 花 课 Fan-soci, dont voici l'histoire, en peu de mots... il était du pays de 我 Wei. Ayant accompagné à la cour de 茶 Te'i un envoyé de Wei, le roi de Ts'i lui fit donner une gratification, pour une raison ou pour une autre. A son retour, on peusa à Wei qu'il detait avoir vendu des secrets politiques, et Fan-soci fut assommé par ordre. Laissé pour mort, il en revint, et se rendit à

Ts'inn, on il sullicita une audience du roi. C'était en 266. Or le roi de Ts'inn était ennuyé de la tutelle de la feine sa mère, inquelle s'appuyait sur son frère le ministre 19 34 Wei-jan. Fan-soei étnit parfaitement au courant, bien entendu. En cutrant au polais, il prit hardiment l'allée centrale pavée. Cette allée est réservée au roi, lui dirent les officiers,... Bah! dit Fan-soei, y a-t-li un roi à Ts'inn? Je n'al jamais entendu parler que d'une reine et de son frère Wei-jan. - Le rol entendit ces paroles. Après la réception officielle, il prit Fan-soci en particulier, se mit à genoux devant lui, et lui dit : Mattre, quel bonheur pour moi, que vous soyez venu jusqu'ici pour m'instruire. Ne craigner pas de me dire la vérité. - Si je vons la disais aujourd'hui, dit Fan-soei, demain vous me feriez couper la tête, comme vous avez déjà falt à plusieurs autres. Il est vrai que je mourrais voiontiers pour la prospérité de Ts'inn. Mais je crains que, si mon nom s'ajoutait à ceux de vos précèdentes victimes, personne ne viendrait plus vous offrir ses services. -Parlez sans crainte, lui dit le roi, sur quelque sujet et sur quelque personne que ce solt, sans excepter ma mère et mes ministres. - Alors, versant de l'huile sur le feu, Fan-soci dit au roi : Avant que je ne vinsse lel, le n'al jamais entendu parter du roi de Ts'inn, Dans les autres pays, on ne connaît que la reine et Wei-jan. Cependant, dans un état, c'est le roi qui doit gouverner... Et puis, quelle politique que celle de Wei-jan! Ne vient-il pas, négligeant les principautes voisines, d'aller attaquer Ts'i, un pays éloigné. Ne vaudrait-il pas mieux rester en bons termes avec les principaulés éloignées, et faire la guerre à celles qui sont voisines? Chaque pouce chaque pied de territoire que vous enléverez à celles-là, sera autant d'ajouté à voire domaine; tandis que vous ne lirerez aucun profit d'une victoire sur un pays lointain... Et puis, pourquoi Wei-jan vous réduit-il à un rôle aussi offace? N'auralt-il pas l'intention de vous supprimer? Pareille chose s'est vue plus d'une fois. Mettez la reine de côté, exilez Wei-jan; et réguez vous-même. - Le roi ilt ninsi, et nomma Fan-soei premier ministre. En 258, celui-ci lanca les armées de Ts'inn sur les principantés centrales, son propre pays Wei y compris. En 255, lugeant sa vengeance suffisante, il s'esquiva pour se mettre bors de portée de la brute dont il avait aiguisé les griffes. Il faut croire que, dans la révolution du yinn-yang, l'heure du Ciel était venue.

B. Mattre 尹 文 Yinn-teann fut un taoiste convaincu, et de plus un logicien. Dans le traité qui porte son nom, il s'applique surtout à démontrer que la Loi dott être dérivée du Principe. Cet opuscule est d'un haut intérêt pour les trois écoles, des taoistes, des logiciens et des légistes.

Le Principe, dit Maître Yinn-wann, aurait du seul réguer en ce monde, et toutes les questions auraient du être résolues d'après lui, sans qu'il fut besolu de lois formulées et écrites. Mais puisqu'il n'en est pas ainsi, puisque les états tlennent à avoir des lois, de quelle nature devront être ces lois?.. Ich, une dissertation sur le subjectif et l'objectif; puis il continue,... C'est le prince qui fait la loi. Mais la loi ne doit pas être porament subjective, une expression quelconque des lubies du prince. Elle doit avoir son fondement objectif, non dans les êtres distincts, mais dans le Principe, la grande loi, la source de toute loi. Les lois formulées, sont un ple aller. Si elles sont arbitraires, elles sont néfastes. Si elles sont tirées

du Principe, passe qu'on s'en serve. — It insiste ensuite, comme tous les logiciens chinois, sur la nécessité de bien qualifier les cas bégaux, la justice consistant dans l'application au cas qualifié, du titre correspondant de la loi. Si le cas a été mat qualifié, la lot sera appliquée à faux, il y aura injustice. — Il termine en affirmant que les sectateurs de Confucius et de Moi-ti, qui ne reconnaissent pas le Principe, qui ne le nomment jamais explicitement, sont obligés de recourir à lui implicitement, pour donner un fondement à la nature, de laquelle ils déduisent leur règle des mœurs, l'humanité, l'équité, etc. Tout teur système, dit Yunn-wenn, est bâti en l'air, dépourvu de fondements, construction subjective. Il gagnerait en objectivité et solidité, s'ils consentaient à l'asseoir sur le Principe. — Ce reproche serait fondé, si Confucius et Mei-ti n'avaient pas reconnu, dans le Souverain d'en hant, l'auteur de la nature et le législateur universel. Il vant pour leurs disciples dégénérés, qui oublièrent le Législateur.

III. 關 汪子 Hene-koan-tzen, le Maître au bonnet de plumes, fut un profond penseur, taoîste pour les grandes lignes, mais original et indépendant dans les détails. Voici l'analyse de son œuvre inédite.

Primitivement il n'y ent que l'Un suprême, indistinct, immobile, dans le point qui est maintenant le centre de l'univers. Cet Un suprême, c'est le grand Point d'interrogation, le grand fanomé, le grand Inconnu. Celui duquel Lao-izeu a dit qu'il ne savait pas de qui il est fils, parce qu'il est de lui-même. — De lui émana la matière primordiale, dans laquelle commença la révolution alternante du yinn et du yang. La matière étant comme baraitée par ce mouvement, le sublif se sépara et forma le ciel, le grossier qui résta forma la terre. — Mais, nota bene, pour Heue-koan-izeu, l'univers est un monòme, non un binôme. Le ciel seul compte pour lui; la terre est un résidu.

La diguité et l'efficacité du Ciel, vient de ce qu'il est, dans le monde matériel, comme l'expression de l'Un suprème. C'est l'unité qui fait sa grandeur. Son rôle est de tout unilier. Il est comme le pôle d'émanation de la vertu du Principe, qui est la loi universelle. Est bien, tout ce qui est conforme à cette loi; est mal, tout ce qui en différe.

Le ciel n'est pas la voûte d'azur visible. Le ciel, c'est l'être un, qui donne, de par la vertu du Principe, feur nature à tous les êtres. Chaque être est produit par un A décret préalable du ciel, qui devient dans l'être A sa nature spéciale. Au moment où il devient dans la réalité, l'être reçoit Z un nom qui le définit et le qualifie. La loi, volonté universelle du Principe, régit tous les êtres; loi physique dans les choses physiques, loi morale dans les choses morales.

L'homme est composé de matière grossière terrestre, et d'une particule de matière subtile célesie. Cette particule est en lui III son intelligence, la note caractéristique de l'homme, sa nature spéciale. Après la mort, pas de survivance personnelle. Le corps retourne à la terre; et, en derulère instance, la particule subtile se refond avec le clei. S'II y a survivance temporaire, comme certains le prétendent, c'est une survivance indigente, impuissante, incertaine. Il ne fant donc pas demander des faveurs aux Mânes; il ne faut pas avoir peur des trépassés.

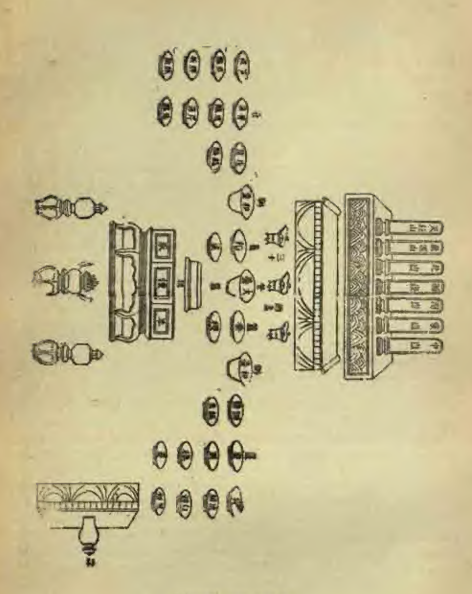
Le Principe est un, le ciel est un, la loi est une. Donc, sur la terre, la grande

règle, c'est de rèdnire à un, c'est d'unifier. Unité, uniformité, sur ces deux points Heue-koan-treu s'élève à une éloquence presque sublime. - Le rôle du Sage, n'est pas de faire la loi. Son rôle, c'est de saisir la loi, dans le Principe, dans l'action du ciel; puis de l'appliquer dans ce monde, telle quelle, sans altération. Telle la révojution uniforme de la Grande Darse autour du pôle, telle doit être l'uniformité de l'application de la foi unique. Le Sage doit s'efforcer de saisir, dans chaque instant du temps, le décret du ciel sur cet instant, afin de l'employer conformément à ce décret, ce qui est la condition sine qua non de tout succès. -Surtout pas d'égoisme; ne pas tirer à soit Car, dans les profondeurs mystérieuses du Principe, avant leur devenir déterminé, tous les êtres étaient un dans l'unité confuse, sans distinction de moi et de tol. Le grand secret de l'ordre, de l'harmonie, c'est de les considérer, quoique actuellement distincts, comme étant encore. un dans leur unité primordiale. C'est là la grande règle politique. Ni égoisme, ni altrulsme. La grande fraternité des êtres, la communion dans l'unité, 彼 我 专 同。 Ne pas lalouser le bonheur, ne pas plaindre le malbeur, car ni l'un ni l'antre n'existent. A chaque être son destin, fait de phases passagères, mais toutes dominées par ce fait certain, que, issu de l'unité, il rentrera dans l'unité.

Vu l'état de la Chine de son temps, Hene-koan-tzeu s'exprime, sur la guerre, d'une manière moins absolue que Lao-tzeu. Il faudrait, dit-il, ne pas la faire, pasmème une fois en cent ans; mais il ne faut laisser passer aucun lour, sans la prévoir et la préparer. — Il avait en vue, probablement, comme Moi-ti, la guerre défensive pour la protection de l'ordre, à l'exclusion de la guerre offensive.

Heue-koan-t:eu conclut par ce passage typique. Il y a trois espèces de médecins. D'abord, coux qui donnent des consells préventifs, pour préserver les gens de tomber malades. Ils sauvent la vie à beaucoup d'hommes, et personne ne leur têmoigne jamais de reconnaissance. - Il y a ensuite les médecins qui ne se chargent que des maladies prises à leur début. Ils les traitent correctement, et sauvent beaucoup de vies. Mais tout s'étant passé sans teu ni fumée, on ne leur a que peu de reconnaissance. - Il y a enfin les médecins qui se chargent des cas jugés désespérés. Le danger est visible, le malule se tord, le médécin se démène, on recourt au fer et au poison, c'est une chaude affaire! Aussi quelle reconnaissance, après une cure pareille! Et quelle réputation, pour ce médecin! Tout le monde le vantera, vondra l'avair. - Ainsi en est-il des politiciens qui traitent les étais... Les Sages qui prévieument les conflits, ceux grâce auxquels des peuples vivent longtemps dans une paix profonde, personne ne les vante, personne n'en parle; et pourtant, re sont les bienfaiteurs de l'humanite. Peu de reconnaissance et de réputation aussi, pour ceux qui remédient, un jour le jour, aux difficultés ordinaires. Mais ces artistes qui entreprennent de sauver une situation réputée perdue, et qui la sauvent, à grand tracas, per fas et nefas! Voilà, aux yeux du vulgaire, les hommes supérieurs. En réalité, c'est la catégorie infime.

Sources.— 鬼谷子 Kovi-kou-treu. 尹 文子 Yina-wenn-treu, 農 冠子 Hene-koan-treu, dans les 子書 collections des œuvres des philosophes chinois. — Inédits, donc pas d'ouvrages à citer.



Offrande aux monts.

# Trentième Leçon.

L'ago de saug... l. 管 子 Koan-izeu. — II. 輕 非 子 Han-fei-tzeu.

L L'auteur inconnu du traité attribué a 管 美 吾 Koon-i-ou, en librairie 管 子 Konn-izeu Maitre Koon, fut un taoiste d'un talent non médiocre. Les chapitres l à 16 de son ouvrage jusqu'ici inédit, exposent l'action du Principe dans le monde, et le devoir des politicieus de coopérer avec cette action. Les chapitres 17 à 24, sont des additions postérieures insignifiantes, faites par des disciples probablement. Voici le résumé du livre.

Le Principe, c'est le néant de forme, un être invisible, impalpable, indéfinissable, dont la veriu a tout produit. De lui est issu le sperme universel, la matière subtile, qui devint en hant le firmament avec ses étoiles, en has la terre avec ses produits, et les Manes glorieux dans l'espace médian. Le Principe qui les produit, n'est pas séparé de ses produits. Il est avec eux, il est en eux, il les pénètre invisible. Il est la raison dernière de toutes choses. C'est à lui que se técnine la chaine des causalités. C'est lui qui fait tout commencer, durer, cesser.

Il est dans l'homme, depuis sa naissance. L'ame de l'homme, c'est une participation de lui, c'est ful résidant dans le cœur. Mais, pour que faction de cette àme ne dévie pas, il faut qu'elle conserve la manière d'être du Principe. Le Principe habite dans le néant de forme, dans la pureté absolue, dans l'abstraction des êtres distincts qui lui doirent pourtant tous leur origine, dans le calme et le silence. Ainsi l'âme doit-elle tenir le cœur dans lequel elle habite, pur, vide, calme et silencieux. Autrement elle sern victime de l'illusion, et ses pensées dévieront.

Le repos, le non-agir, est l'équilibre, est la position normale, de laquelle il ne faut sortir que pour cause, et à laquelle il faut revenir des que la cause a cessé; car ainsi fait le Principe. L'action est une rupture d'équilibre, un état violent, qui doit être passager et cesser le plus tôt possible. L'action lutellectuelle, mentale, doit surtout être surveillée et réglée. Peu penser; le moins de connaissances particulières possible; et ne pas s'occuper des détails. Envisager fixement la raison ultime de toutes choses, et examiner senlement si le cas particulier présent est conforme à cette raison ou en dèvie.

Cette concentration parfaite en un, donne une clairvoyance, une pénétration, une intuition, qui dispense de recourir à l'achillée et à la tortue, et aux révélations des Mânes franscendants, pour connaître l'invisible et l'avenir. Car l'union de l'être avec l'unité universelle, l'unit à tous les êtres distincts, à ceux qui sont comme à ceux qui seront. Il connaît tout dans le sperme universel, duquel tout est sorti, sort et sortire.

La politique doit être l'application de ces principes, par les hommes sages, aux hommes qui ne sont pas sages. Avant tout, veiller à la paix mentale du peuple. Pour cela, ne pas l'instruire, le tenir dans l'ignorance. Quiconque sait trop, a trop de désire, devient par suite inquiet et remuant. Tandis que savoir peu ou rien, concentre et pacifie. Le point premier et principal de la boune politique, c'est qu'il faut procurer au peuple le bien-ètre matériel, des uliments à satiété. Car un homme repu, est coutent, et se tient tranquille. D'abord engraisser, puis gouverner.

Pour les relations des hommes entre eux, il fant lour prescrire des rits, qui réglent tous leurs rapports, et dont personne ne puisse se dispenser. Cela maintiendra la paix entre les citoyens. Veiller à l'uniformité absolue de tous les citoyens, même dans le parler, même dans le penser. Dans les usages de la vie, par exemple le costume, toute innovation sera interdite. Dans les conversations, tout propos singuiller sera prohibé.

Quant aux relations des citoyens avec le prince, voici les principes. — De méme que le ciel est l'agent du Principe pour l'univers, ainsi le prince est l'agent du Principe pour sa principaulé. Comme le ciel, il doit vouloir le bien de tous ses sujets en général; mais comme le ciel aussi, il ne doit connaître aucun de ses sujets en particulier. — C'est le prince qui fait, qui édicte la loi. Cette loi doit être conforme au Principe, et dans le sens de la vertu du Principe. Or elle sera dans ce seus, si elle est apportune quant au temps, et profitable quant au fond. — Le prince ne devra jumais expliquer au peuple les raisons de ses lois. Si on donne au peuple des motifs et des raisons, il discute son obeissance, sans terme ni fin. Qu'il connaisse seulement, de la toi; le texte précis et la sanction inexorable, et son obéissance sera parfaite. Aiusi obéie, la loi unifiera tout, les citoyens entre eux, et les citoyens avec leur prince.

Il faut endiguer le peuple comme une eau capriciense, le nouerle abondamment comme les animaux domestiques, l'exploiter savanament comme les près et les bois. — Pour qu'un gouvernement soit solide, trois choses sont réquises et suffisent: une loi claire, la bache de l'exécuteur, des récompenses pécuniaires. Surtout jamais de clémence, qui ne sert qu'à multiplier les délits. Que tout délit qualifié sublisse la peine légale, Que tout mérite constaté reçolve la récompense légale. Jamais al pardon ni amnistie. Alors tout ira bien.

Tel est le système politique, simple et draconien de Konn-tzeu. — En hon taoiste, il exècra la guerre. La victoire, dit-il, est toujours incertaine. Les morts et les destructions sont au contraire certaines. Une conquête de territoire ne sert le plus souvent à rien, et devient parfois une cause de malheurs sans fin.

Koan-tzeu insiste pour que le peuple prie, à cortains jours déterminés par le gouvernement, le Patron du sol, les Génies des monts et des fleuves. Nous connaissons ce culte populaire (page 50). C'est un legs des Auciens, dit Koan-tzeu. Il faut faire régulièrement aux Génies les offrandes prescrites, et les prier avec respect. Que, en cas de sécheresse on d'inondation, les sorciers examinent à quel Génie on a peut-être manqué, et que la faute soit réparée, pour le propitier. Que, même quand ils font des exorcismes, les sorciers parlent avec respect à l'être transcendant qu'ils chassent, et lui offrent au moins une fibation pour le consoler. — Les Mânes glorieux, les Génies, hument l'odeur de l'offrande, dit Koan-tzeu expressément.

Sur l'origine du pouvoir, Koan-treu expose cette théorie qui est deveuue classiqué en Chine: «Au commencement, les premiers hommes vécurent comme les bêtes, sans lien entre eux, sans institution d'aucune sorte. Il arriva que certains, plus malins et plus forts que les autres, les brutalisèrent. Alors quelques hommes plus sages coalisèrent la masse des faibles contre ces tyrans. Pour conserver le résultat acquis, la foule voulut qu'un Sage resist à sa tête, et promit de lui obêtr. Ainsi commencèrent la société humaine et le pouvoir princier.»

Dans Koan-tzeu (chap. 16) se trouve la première mention d'une cérémonie spéciale, la plus auguste de toutes, que certains souvernins anciens auraient faite, en l'honneur du tiel ou du Souverain d'en haut, sur la cime du mont & ili Tai-chan. Il s'agit de la fameuse cérémonie # in fong-chan, qui causa par la suite tant d'insomnies aux empereurs, et tant de querelles des lettrés. Il parait certain que la cérémonie fong-chan ne fut jamais falle par les souverains anciens, mais fut inventée par les Taoistes vers l'époque où le pseudo-Koantzeu écrivit sou ouvrage, fin du quatrième siècle probablement.

II. 韓 非 子 Han-fei-tzeu, Maltre Fei de Han, servit comme conseiller le roi de 秦 Trinn qui mit lin à la Chine féodale et devint l'empéreur 始 皇帝 Cheu-hoang-ti. Il nous reste de lui un recueil anecdotique assez considérable sur l'art de gouverner, résumé de ses discours et conférences probablement. Je vais analyser les chapitres de cet ouvrage inédit, qui se rapportent à mon sujet.

Fei de Han n'est pas un philosophie taoïste; il n'ent pas assez d'envergure intellectuelle pour cels. Mais c'est un taoiste convaincu. Pour Ini, le Principe fut l'origine commane de toutes choses. Les notions du droit et du tort dérivent de ful, ou plutôt, se décident de lui, comme disent les maîtres taoistes, comme dit Han-fei-tzen avec eux. Quiconque gouverne, doit s'efforcer de saisir ces notions dans leur origine, puis de les appliquer. Le Principe, c'est la vide (de forme), c'est le repas. Qui veut le scruter, doit avoir le cœur vide (de notions particuliéres) et en repos ; sans sympathie ni antipathie). Qui est vide, peut percevoir les êtres dans leur réalité; qui est en repos, percevra le moindre mouvement. - Le Principe est, pour tous les êtres, l'origine de leur être, de leur nature, de leur destin. Son verbe & prononcé produit l'être individuel, et devient en lui @ nature définie et destinée déterminée. La volonté du prince, qui ne fait pas l'être mais qui le régit, devrait toujours concorder avec la nature et la destinée de cet être. Il faudrait ne pas raisonner, mais contempler le Principe. Il faudrait ne pas agir, mais laisser agir le Principe. Il fandraît laisser le Principe gouverner l'état. Si on le faisait, tout irait bien. Les Anciens l'ont nomme la Mère des états.

Dans l'esprit du prince, le schéma abstrait de la loi ( que Han-fei appelle in choù et distingne de it fa la loi), doit être conforme au Principe. La loi, expression concrête écrite du schéma princier, doit être formulée si simplement et rédigée si clairement, que ni les officiers ai le peuple ne puissent avoir le moludre donte sur su signification, sa portée, ses sanctions. — Rien, dans le gouvernement, ne doit être passion, idéal, arbitraire. Le but doit être, procurer au peuple l'aisance, l'abondance. Quand il l'aura, il sera sage. S'il ne l'est pas, on sévira. — Le prince doit se faire obéir des officiers par la crainte. Les officiers doivent garder le peuple, comme les chiens gardent les troupeaux. Tous les chiens ont peur du tigre, parce que ses dents sont plus longues que les leurs. Ainsi tous les officiers doivent-ils craindre le prince, pour le cas où ils feraient mai leur devoir.

Les \$\frac{100}{30}\$ Jon et les \$\frac{100}{30}\$ Mei, disciples de Confucius et de Mei-ti, sont des hommes inceptes et inutiles. Ils sont inceptes, car tous leurs discours sur \$\frac{100}{20}\$ Yao et sur \$\frac{100}{20}\$ Chounn, tous leurs efforts pour ramener le mande à l'état de cet âge reculé, ne le feront jamais rétrograder d'un seul cran, ce dont ils s'opercevraient s'îls avaient quelque esprit. Ils sont inutiles, car après tout leur vie se réduit à un long

radotage. - Nont dans le monde actuel dégénéré et immoral, les discours des Sages ne sauraient plus suffire. Il faut, aux hommes de ce temps, des sanctions qui les obligent à faire ce qu'on teur a dit. Les Jou et les Mei prêchent la piète filiale avant tout. Mais, même la piété filiale n'est plus observée de pos jours, que par crainte des châtiments infligés à ses violateurs. Il est passé, l'age des Sages, l'âge de l'amendement par les discours et les examples. Il est passé, l'âge où l'amont maternel était censé guérir les enfants par de doux procédés. Maintenant, quand une mère a un écolier indoclie, elle s'entend avec le magister, qui le lui fouette comme il faut. Quand une mère a un enfant atteint d'un abcès, elle s'entend avec un chirurgien, qui le ligote solidement et puis l'opère malgré ses cris. Ouil une seule loi appuyée par des sanctions sévères, yant mieux, pour l'ordre. que tont le verbiage de tous les Sages. Que l'état empoigne le peuple, comme par deux poignées, les châtiments et les récompenses. Les châtiments sont l'essentiel, ce sur quoi il faut insister. - Il ne pousse naturellement aucun bambou assez droit, pour servir les quel de hampe de fiéche; il ne pousse spontanément aucun bois assez courbe, pour servir lel quel de cercle de roue. L'art doit toujours intervenir, pour dresser le hambon, pour courber le bois, jusqu'à la perfection. Ainsi en est-il des hommes et du gouvernement. Ancun homme n'est naturellement un citoyen parfait, utile, et qui rapporte. Il faut que la loi, avec espérance de récompense et crainte de châtiment, le rende tel. Rien de plus ridicule, en ces temps troubles, que les déclamations idéalistes et utopiques des Jou et des Mei. Il en est, du résultal qu'ils promettent, comme des dix mille ans de vie que les incaplateurs promettent aux clients qui les payent, promesse qui ne s'est pas réalisée une seule fois Jusqu'ici. - Et puis, savent-ils même nu juste ce qu'ils prétendent, ce qu'ils promettent? Actuellement les Jou sont divisés en huit sectes, et les Mei en trois sectes, qui tontes se disputent à qui mieux mieux. Chaque secte prétend posséder la vrale doctrine de Confucius on de Mei-ti, les vrais principes de Yao et de Chounn. Or Confucius Met-ti Yao et Chounn ètant morts depuis longtemps, ne reviendront pas leur dire qui a raison et qui a tort. Ces disputes ont donc bien des chances de s'éterniser, sans jamais aboutir à rien de pratique. Laissons ces marchands de recettes politiques débiter leurs boniments. Encore une fois, quand un enfant a un abcès, le vrai procédé, c'est de le tenir solidement et d'inciser profondément, sans faire attention à ses cris, Ainsi faut-il traiter le peuple. Il ne faut jamais lui demander son assentiment, ni compter sur sa reconnaissance. A U la Grand, le canalisateur qui sauva l'empire, faillit plus d'une fois être lapidé par la populace; et plus récemment F & Treu-tch'un qui lit tant de bien à la principaulé M. Tcheng, fut critique par le peuple durant toute sa vie.

En résumé, des lois indiscutables, une application des lois inexorable, peu de récompenses et béaucoup de châtiments. Des lois écrites courtes, et pas de Sages verbeux; voltà la veale formule pour gouverner les hommes.

Nous aflons voir le disciple de Han-fei-tzen, l'autoceate 始 皇帝 Chen-houngti, créer l'empire chinois un et alssolu, par l'application des principes des Légistes.

Sources. 一 管 子 Koan-tzeu, et 韓 非 子 Han-fei-tzeu, parmi les 子 書 wuvres des penseurs chinols.



# Trente-et-unième Leçon.

L'empire un et absoin des 秦 Te'inn.

Sommaire. - I. Le Premier Empereur. - II. Le Second Empereur.

I. En 256, le rol de 秦 Te'inn avait mis fin à l'antique dynastic 盟 Tcheou, Il n'y avait plus d'ampire, plus d'empereur. Les anciens flais s'étaient entre-dévores les uns les autres. En 256, il en restait six, 義 Ven 图 Tchao 溶 Tx'i 魏 Wei 权 Han 禁 Teli'on, dant les seigneurs s'étalent donné le titre de rois. Quatre rois successifs de Ts'inn, mirent trente-quatre ans, de 255 à 222, à les exterminer; besogne qui leur fut facilitée par ce fait que, taudis que Ta'inn leur faisait la guerre, les six royaumes sa battaient entre enx. J'ai racenté en détail, dans mes Trates Historiques, cette période de luttes fratricides, ce compage de têtes systématique, qui aboutit au remplacement de l'empire féodal avec ses seigneurs; par l'empire absolu avec ses fonctionnaires. Je me bornerai ici à peu de faits, ceux qui rentrent dans mon sujet. - En 247, le rol A Tchoany de Te inn étant mort, son fils in Teheng monta sur le trons; c'est lui qui fera l'empire. En 246, construction de la Grande Muraille; mieux converts contre les incursions des nomades de l'extérieur, caux de Ta'inn vont agir avec toutes teurs forces contre les six royaumes Leur s/stème militaire, organisé par 衛 鞅 Wei-Yang, nous est connu; c'est le système de la nation armée, les jeunes formant les corps d'attaque, les vieux formant les corps de défense. En 230, conquête du royaume de 🍄 Han. En

228, conquête du royaume de 16 Tchao, En 225, conquête du royaume de 13 Wei. En 223, conquête du royaume de 😤 Tch'ou. En 222, conquête des royaumes de 🏗 Yen et de 🚳 Te'i. En 221, la Chino entière étant soumise. le roi de 麦 Ts'inn prit le litre de 始 皇 帝 Cheu-hoang-ti, le Premier Empereur, sousentendu de sa dynastie, laquelle durerait éternellement pensait-il, les empereurs successifs portant simplement un numéro d'ordre. L'empire fut divisé en quarante préfectures. Toutes les armes de guerre furent confisquées et fondues. Des routes stratégiques rectilignes, traversérent les pays dans tous les sens. Puis l'empereur commença des tournées d'empire, dans le genre de colles des souverains autiques, usage tombé en désuétude sous les El Tcheou. En 219, visitant les préfectures de l'Est, l'empereur gravit plusieurs montagnes, et fit graver l'éloge de son gouvernement sur des stèles ou sur des rochers. Il fit l'ascension du mont & [Il Trichan, y fit dresser une stèle et célébra la cérémoule 封 龍 fing-chan (page 255), dit l'Histoire, loquelle se borne à ce détail unique que, tandis qu'il redescendait, l'empereur essuya un violent orage, ce qui fut considéré comme de mauvais augure. - C'est durant cette tournée de l'an 219, que le peuchant de l'empereur pour les fables taoistes communça à se manifester. Arrivé à l'extremité du promontoire du ill E Chaustong, il contempla longuement la mer qu'il n'avait Jamais vne. La on lui paria des fles des Genres. Cette communication devant lafluer considérablement sur le reste de la vie du Premier Empereur, Il me faut reprendre ce sujet de plus hant.

Dans le cinquième chapitre de l'œuvre de 独 子 Lie izeu, se trouve le passage suivant: a Très loin à l'est de la mer de Chine, est un ablme immouse, sans fond, qui s'appelle le confinent universel, où toutes les eaux de la terre, et celles de la voie lactée le fleuve collecteur des eaux célestes, s'écoulent, sans que lamais son contenu augmente ou diminue. Entre ce gouffre et la Chine, il y avait jadiscinq grandes lles, fir 姚 Tai-u, 邑 麟 Yunn-kuao, 方 壺 Fang-hou, 瀧 洲 Ying-tchenu, 强 录 Peng-lai. Les édifices qui couvrent ces lles, sont tous en or et en jade: les animaux y sont familiers; la végetation y est merveilleuse; les fleurs embaument; les fruits préservent de la vieillesse et de la mort. Les habitants de ces lles, sont tous des Génies. Ils se visitent, en volant à travers les airs. - Primitivement les fles n'élaient pas fixées au fond, mais flottaient sur la mer, s'élevant et s'abaissant avec la marce, vaciliant au choc des pleds. Ennuyes de leur instabilité, les Génies se plaignirent au Souverain d'en haut). Craignant qu'elles n'allassent de fait un jour s'échouer contre les terres occidentales, le Souverain donna ordre au Génie de la mer du nord, de ramédier à ce danger. Celui-ci chargea des toriues monstrueuses de soutenir les einq lies sur leur dos, trois par lie. Elles devalent être relayées tons les soixants mille ans. Alors les ties ne vacillérent plus, Mais voici qu'un jour un des géants du pays de fif th Loung-pai, arriva dans ces régions à travers les airs, et y join sa ligne. Il prit six des quinze tortues, les mit sur son dos, et s'en retourna comme il était venu. Du coup les deux tles Tui-u et Yuan-kiao, soutenues par les six tortues prises, s'abimèrent dans l'ocean, et les lles des génies se trouvèrent réduites à trois. > - Cest à ce texte de Lie-tzen, que se raltachent les faits suivants, racontès par divers historiens, en particulier par-司馬遷 Seuma-ts'ien [chaps 28 et 118]. D'abord la version du Miroir hietorique: Jadis, un cartain 宋 班 总 Song-ouki, disciple du célèbre 高 Kao dit le

Sage de 🁺 🎮 Sien-menn, enseignalt la possibilité pour les hommes de devenir Génies, après s'être transformés comme certains insectes, par le dépouillement de leur corps materiel. Les rois i Wei et 管 Suan de 藝 Ts'i (甘 董 Chan-tong actuel), et le roi 图 Tchao de 執 Yen (前 禁 Tcheu-li actuel; les règnes de ces princes couvrout les années 378 à 270), ferveuts adeptes de cette doctrine, avaient envoye des expéditions à la recherche des trois lies des Génies. On plaçait ces lies au large du promontoire du Chan-tong. On disait qu'elles n'étaient pas extrêmement éloignées, mais que des vents et des courants empêchaient qui que ce fut d'y aborder. On affirmait que les Génies de ces fles possédaient la drogue d'Immortalité... Or tandis que le Premier Empereur séjournait au bout du promontoire, 徐 融 Su-fon mattre és sciences occultes lui dit; m'étant purifié par l'abstinonce, je vous prie de me remettre des garçons et des filles vierges, que je puisse officir aux Génies, en échange de la drogue d'immortalité... L'empereur envoya donc Su-fou, avec plusieurs milliers de garcons et de filles. Ils arrivèrent en vue des Des des Génies, mais alors leurs bateaux furent dispersés par le vent. - Voici maintenant la version de Seuma-ts'ion; La Premier Empereur ayant envoyé Sufou avec mission de querir pour lui la drogue d'immortalité, celui-ci étant revenu bredonille, lui conta l'histoire suivante: En mer j'ai rencontré un Génie, qui m'a demandé: n'es-tu pas l'envoyé de l'empereur de l'Onest? - l'ai répondu: je la suis. - Que désires ju pour lui?. La drogue d'immortalité. - Le Génie dit; les présents de l'empereur des To'inn sont trop maigres. Tu verras la drogue, mais tu ne l'emporteras pas. - Pois il m'emmena jusqu'à l'île P'eng-lai. J'y vis la drogue, gardée dans le palais des Génies, par un dragon couleur de bronze, si étincelant que ses reflets rougissalent le ciel. Humblement prosterné, le demandai : que voulez-vous qu'on vons apporte, en échange de la drogue d'immortalité? - Le Génie dit : des garçons et des filles de bonue famille, et des artisans habiles de tout métier. — Très heureux de ce commencement de succès, le Premier Empereur renvoys Su-fou avec trois mille garçons et filles, des artisans et des semences. Su-fou gagna un pays fertile, le Japon probablement, s'y fit rol, et ne donne plus de ses nouvelles.

Continuant sa tournée, l'empereur arriva à la rivière in Seu. Il fit chercher dans le lli de cette rivière, par plus de mille plongeurs, les urnes des A Tcheou. Ces urnes en bronze, au nombre de neuf, qui remontaient à 🛒 U le Grand. avaient été prises, en 255, par le roi 🔡 🎉 Tchae-siang de Ts'inn, qui mit fin à la troisième dyna-lie. Elles étaient considérées comme le palladium de l'empire, C'est par superstition, pour assurer la durée de sa nouvelle dynastie, que le Premier Empereur voulut absolument les retrouver. Commeut avaient-ciles disparu? Mystère historique. La légende prètend qu'elles s'envolèrent et se jetèrent dans la rivière Scu. Je pense que des hommes pratiques convertirent ces anciens objets en des vaisselles modernes. - Cet insuccès chagrina le Premier Empereur. Il poussa sa tournée fort loin vers le midi. Près de 長 🗱 Tch'ang-cha, au pied du mont ill Stang, la barque qui le portait essuya un violent coup de vent. Il demanda aussitôt le nom du Génie du mont Siang. On lui dit que les deux filles de l'empereur 🕸 Yao, qui forent épouses de l'empereur 👺 Chounn, étaient ensevelles là. Jugeant que ces anciennes aristocrates lui en voulaient comme à un parvenu, le Premier Empereur se fâcha, fit déboiser le mont Siang, puis le fit racler jusqu'an vif, de sorte qu'il u'y resta pas un beln de végétation,

En 218, l'empereur fit une nouvelle tournée à l'Est. It y revint en 215. La mer fascinait cet esprit réveur. Cette fais il contourna le golfe vers le nord, jusqu'à la passe appelée maintenant ill 海 區 Chan-hai-koan, l'endroit où la Grande Muraille touche la mer. De là il envoya un magiclen, maître 區 Lou, à la recherche du sage Kuo de Sien-menn, mort un ou deux siècles aupanavant, mais qu'on prétendait vivre en Génie dans les montagnes avoisionntes, Maître Lou revint avec un billet de ce personnage, lequet contensit cet oracle «Hon parte du Ta'inn». Cela devait s'entendre de 初 安 Hou-hai, fils du Premier Empereur et son successeur, qui perdit la dynastie. L'empereur l'entendit des 初 Hou, nomailes du nord. Il inspecta donc bien vite les préfectures septentrionales, et établit, le long de la Grande Muraille, une ai mée permanente de trois cent mille hommes, pour être le boulevard de l'empire.

En 213 arriva l'événement, qui a fait du Premier Empereur et de son ministre d'alors 🥸 li Li-sen, les deux hommes les plus bonnis des Lettrès jusqu'à nos jours. A tort ou à raison?.. je dirai mon avis la dessus tout à l'heure — Donc, en 213, à la capitale, le Premier Empereur donns un banquet aux soixante-dix principaux of Jan de l'empire, pour les gagner à sa couse. Je dis délibérément Jou. et non Lettres ou Confuciletes, comme on dit trop sonvent, faussant ainsi ce fait important entre tous. Durant le hanquet, les luvités partèrent des toasts. La plupart louèrent l'empereur. Mais l'un d'entre eux, grognard rogne de la vieille école, éprouva le besoin de lui dire en face, que son gouvernement ne valuit pas celui des trois dynasties précédentes. Séauce tenante, le ministre Liseu, un Légiste, releva cette lucouvenante offense en ces termes; « Les grands empereurs de l'antiquité, puis ceux iles trois dynasties 夏 Hin 裔 Chang et 湖 Teheou, ne se coplèrent pas servilement les mus les autres, mais elucun gouverna comme sen temps l'exigenit. Ils innovèrent, non pour le plaisir de changer, mais parce que les circonstances étalent changées. Maintenant, à empereur, vous conformant aux temps nouveaux, your aver fait des institutions grandes et durables, qui ne peuvent pas entrer dans l'esprit borné des stupides Lettrés. Pourquoi imiteriez-vons les trois dynasties précédentes? Le temps de ces dynasties n'a-t-il pas été l'ére des luttes féodales et le règne des politiciens errants?! Maintenant l'empire est tranquille, les fois sont uniformes, le people est tout à ses travaux, les officiers sont tout à leur devoir. Souls les Jou, faisant fi du présent, fouillent le passé. afin d'y trouver des raisous de critiquer l'autorité, et des motifs pour inquiéter le peuple. Dans leurs dissertations, les Jou n'exaitent ce qui fut, que pour rabaisser ce qui est; ils enjolivent leurs utopies, afin d'enlaidir par contraste la réalité; ils mettent leurs conceptions privées bien au-dessus de vos Institutions. Alors qu'il n'appartient qu'à vous seul, tête unique et mattre absolu de l'empire, de distinguer le blanc du noir et de dicter des lois, oux, n'estimant que leur sens personnel, s'assemblent pour juger vos actes, et font savoir ensuite au peuple qu'lis ur les approuvent pas. Tout ce que vous dites et faites, devient aussitôt le thème de leurs gloses. Ces gens-là mettent leur point d'honneur à penser autrement que yous ils sont les anteurs de tout mauvals esprit parmi le peuple. Si vous n'y mettez bon ordre, votre position sera insensiblement ébrandée, par leur sourde et persistante opposition. Pour votre blen, réprimez-les! Je demande que, sanf celles du royaume de Ts'inn, toutes les archives solent brûlées. Je demande que qui-

conque possède un livre, commément un exemplaire des Odes ou des Annales (les deux anthologies confuciistes), soit tenn de le livrer au préfet, qui le fera brûler; sous peine du tatouage et des travaux forcés à perpétuité, passé un délai de trente jours. Je demande que quicouque aura disserté sur un texte des Odes ou des Annales, soit mis à mort; que quiconque se sera servi d'un de ces vieux textes pour dénigrer le présent, soit exterminé avec toute sa famille. Que les fonctionnaires qui sciemment auron' fermé les yeux sur les infractions susdites, sublissent la même peine que les délinquants ménagés par eux. Qu'on excepte de la destruction générale des vieux écrits, les seuls traités de médecine et de pharmacle, de divination, d'agriculture et de jardinage, qui sant utiles au peuple. Que désormais tous ceux qui désirent entrer dans l'administration, n'étudient plus sous des politiciens privés, mais sous des fonctionnaires officiels»; - A ce réquisitoire de Li-seu, l'empereur donna le placet impérial qui en fit une loi. La loi fut appliquée. De la masse des anciens écrits chinois, il ne resta que quelques épayes, qui sortirent de leurs cachettes longtemps après. - Font-il pleurer cette destruction comme une grande perte falte par l'humanité pensante?.. Sans doute, il se perdit en 213 bien des plauchettes importantes pour l'histoire et la géographie de la Chine aucienne, pour la connaissance de ses relations avec les pays voisins et de l'échange des idées. Mais, à en juger d'après les rubriques de teurs archives, lesquelles nous sont connues, il est probable que les anciens n'avaient pas écrit ce que nous simerions la plus counaître, les mœnes et les usages, la vie intime dans ce lolulain passé. Il n'y avait ul livres at écrivains proprement dits. Les archives se compositent presque exclusivement de registres administratifs, de collections d'ordonnances séchement nomenclaturées par les scribes. Encore ces collections étaient-elles complétes? Il paratt que non. Mencius écrivit, un siècle environ avant la destruction des archives, les lignes suivantes: «Il est impossible de savoir, de nos jours, quel fut l'ordre établi pour les rangs et les domaines féodaux, au commencement de la troisième dynastie. Car cet ordre ayant déplu aux seigneurs dont il empéchalt les emplétements, ils curent soin d'en faire détruire tous les exemplaires, ¿ C'était pourtaut là un document impérial et fondamental... Et puis, que pouvait-il bien rester des archives des deux premières dynasties, et des premiers siècles de la troisième, après tant de changements de capitale, déménagements, sacragements, incendies, en 842 et en 770 par exemple, pour ne pas parler des accidents plus anciens? L'histoire dit expressément que, en 770, quand l'empereur 译 Ping, fuyant les nomades 设 Joung qui avalent envahi le pays, se transporta de l'Ouest à l'Est, à la nouvelle capitale, le Gouverneur des Marches occidentales dul couvrir sa retraite, sur tout le parcours, en combattant. Que devinrent, dans cette bagarre, les fourgons portant les planchettes des archives, un si excellent combustible"... Sans doute il resta des documents anciens; puisque Confucius tira de ce reste ce qui est parvenu jusqu'à nous, mals la masse n'était certainement plus intacte, loin de la. Pleurops donc, mais ne pleurops que d'un cell, sur l'événement de l'an 213. - l'insiste sur ce qui suit. Le vrai moilf de la destruction des anciens écrits chinois par le Premier Empereur, a été souvent mal explique et mal compris. L'empereur n'en voulait pas aux lettres. Il ne trouva pas, comme fera le calife Omar, que les hommes n'avaient pas besoin de livres. Il en voulait aux lettrés qui abusaient contre lui des livres. Il se lassa d'être journellement confronté avec \(\sum\_{\text{Yao}} \subseteq Chomm et antres fessiles; de voir ses actes critiqués au nom de principes vieux de deux mille ans. Son ministre Li-seu n'en voulait pas davantage aux lettres; mais il avait hérité de la haîne cordinée de son maître \(\frac{17}{17}\) \(\subseteq \subseteq \text{Connection},\) contre \(\subseteq \subseteq \text{lettres},\) ces maîtres d'école bavards, ces politiciens faméliques, inconsolables que les jours où ils vivaient grassement aux frais des seigneurs imbéciles fussent passès. Quand donc les Lettrès geignent de la destruction des anciens écrits, il y n. ce me semble, deux réponses à leur faire: 1° si ce qui fut détruit ne contint pas des malières antres que ce qui fut conservé, la porte est médiocra... 2° si parte notable il y ent, c'est vous, frondeurs imprudents et impadents, qui l'avez provoquée.

Alors le Premier Empéreur fit construire à la capitale un palais immense; et non loin de la capitate, sa future sépalture, en style parelliement gramfiose. Sept zent mille forçats furent employés à ces travaux. - Géné peut-être par l'ingérence d'autres conseillers, maître Me Lou déclara alors à l'empereur que les Génies se tenalent eloignés, et que par consequent la drogue d'immortalité ne pouvait être obtenne, parce que l'empereur mennit une vie trop bruyante, trop à jour; tandis que, pour les rapports avec les Génies, il fant la retraite, le silence, le mystère. L'empéreur se laissa persuader, se tint renferme, mais ne s'occupa que plus activement des affaires de l'état, au point dit l'Histoire qu'il expédiait lui-même chaque lour cent-vingt livres de planchettes convertes d'écriture, et prit de plus en plus l'habitade de tout décider en personne, d'après les rapports reçus. Maître Lou qui avait compté être écouté seul par l'empereur qu'il avail confiné, fut donc trompe dans ses espérances. Furieux, il s'eclipsa, et parla de l'empereur le plus mal possible - Il ressort de ces faits curioux, que, si le Premier Empereur fut très superstitieux, il fut d'un autre côté très luttré, très appliqué, très capable, un rude bûcheur, un humme de fer. Les lettrés qu'il maltralta Justement, out défiguré son caractère et salt su mémoire. Il faut lire entre les lignes l'histoire du Premier Empercur écrite par eux, et corriger l'aberration de l'oculaire à travers lequel ils nons montrent leur bête noire dans le lointain passé. - Les médisances de mattre Lou le déserteur, parvinrent aux oreilles de l'empereur, qui savait tout. La suite fut qu'il ordonna une enquête sur la conduite des lettrés de la capitale. Il paraît que lusque là on avait fermé les yeux sur la manière dont ils observaient ou n'observaient pas l'interdiction de gloser sur les Annales et les Odes. Il paraît aussi que les lettres étaient divisés entre eux, les uns s'étant rallies au gouvernement, les nutres continuant leurs critiques, Les ralllés livrèrent eux-mêmes les réfractaires, quaire cent soisante personnes, coupables d'avair déulgré le gouvernement. On lear appliqua la loi, qui, comme nous avons vu plus haut, les condumnait à l'extermination. L'imagarle populaire les représente enterrés vifs dans une immense fosse: D'après les moeurs du temps, ils devuient être livrés à la populace, pour être lapidés et assommés par elle dans le marché. Il est possible que, pour empécher les évasions parmi tant de monde, on les fit descendre dans une fosse, dans laquelle lis furent lapidés et enterrés. De nos jours encore les exécutions populaires en masse se font parfois ainsi. A mon su, une troupe de chrétiens périt par ce supplice, fors de la persecution de l'an 1900. - Notons à nouveau que, de même que les livres furent détruits, non comme livres, mais comme instruments de désordre; alusi certains lettrés de la capitale, pas tous, et pas ceux de tout l'empire,

furent exterminés, non comme lettrés, mais commes rebelles, aux termes de la loi. — il fig Fou-sou, le fils ainé du Premier empereur, s'étant montré mécoutent de cette execution, fut envoyé comme commissaire à l'armée qui gardait la Grande Muraille. Exil honorable Les lettrés l'encensent à tour de brus.

Eo 211, un aérolithe étant tombé près du Fleuve Jaune, un inconnu y grava ces mots « Le Premier Empereur mourra bientôt ». On attribua ces mots au Ciel. -Pois un camée jeté par l'empereur dans le Fleuve Bleu en 210, jui fut rapporté de la part du Génie du Fleuve, avec l'annunce qu'il mourrait dans l'année... Néanmoins le Premier Empereur commença une nouvelle tournée d'empire, dans laquelle ll emmena son second fils 初 亥 Hou-hai. Quand ll fut arrivé au promontolre du Chan-tong, lequel exerçalt sur son imagination une fascination invincible, il s'enquit des Génies des Îles. On lui répondit que les monstres marins qui infestalent la côte, les empêchalent d'y aborder. Il ordonna de les massacrer, et tua lui-même, d'un trait d'arbalète, un marsonin quelconque. Tont fier de cet exploit, et plain d'espoir, il reprit le chemin de la capitale. Au gué du Fleuve Jaune, Il tomba malade. Le train împérial continua néanmoins ses étupes. Personne n'osa parler à l'empereur de son ciat. Il finit par s'en rendre compte lui-même, fit écrire à son fils siné Françon de revenir pour l'emevelir et pour lui saccèder, et mourut dans son wagon fermé. Sa mort fut tenue secréte Les officiers firent chaque jour le simulacre d'ader prendre ses ordres; les repas furent portés au wagon comme d'habitude: l'odeur qui s'en échappait fut mise sur le compte des chars chargés de poisson sec, qui fairaient partie de l'escorte. - Cependant l'eunnque 18 28 Tchno-kao complota avec le ministre Liseu et le prince Hou-hai, en vue de supprimer Fou-son et de mettre Hou hat sur le trone. La lettre du Premier Empereur à son ills alpe ful détruite, et remplacée par une autre pleine d'amers reproches sur sa complicité avec les lettrés conjubles de la capitale. Au reçu de cette pièce, conformement nux mours du temps, Fou-sou se suicida, Hou-hai, alors agé de vingi aus, devint le Second Empereur. - Au neuvième mois, on ensevelit le Premier Empereur dans le tombeau préparé de son vivant au pied du mont 🔄 ili Li-chan. On avait crouse Jusqu'à l'eau, puls coule sur place une base de bronze d'une sente pièce, afin d'intercepter les vents et les finx sonterrains. redoutés par les géommeisus. Sur crite have métalique, on installa le sarcophage en pierre, puis à l'entour tout un empire en miniature, paluis, ministères, villes et vilinges. Des rigules remplies de mercure, représentérent les fleuves et les rivières; une machine fulsait inouvair le mercure, qui coutait vers, le mer. A la voûte du caveau, un représenta le firmament avec ses étolles... Tontes les femmes du défunt qui n'avaient pas eu d'enfants, furent ensevelles avec lui. Nombre de serviteurs curent le même sort. Par crainte de violation et pillage, les artisans qui avaient dispose le caveau, furent tous emmurés dans le long tunnel soulerrain qui y donnaît accès. Pois on planta sur la tombe des arb es et des broussailles, de telle sorte que son emplacement exact ne put plus être déterminé.

II. Telle fut la courte et tragique histoire du premier autocrate chinois. Son fils Hou-hai fut naturellement le serviteur docile de l'eunuque Tchao-kao, qui

lui avait procure le trône. Sous prétexte qu'ils complotaient, tous les princes du sang furent exterminés avec leurs familles. Puis hécatombe des fonctionnaires dont Tchao-kao se défiait. Les cadavres des suppliciés s'entassaient sur les places, les chaînes de forçats se suivaient sur les routes. Comme le magicien Lou avait jadis séquestre le père, sous prétexte de communication avec les Génies; ainsi l'eunuque Tchao-kao sequestra le fils, sous prétexte que, moins on le verrait, plus il serait redouté, mieux il serait obéi. Il en résulta que Tchao-kao gouverna seul, au nom de sa créature. Le ministre Li-seu qui le génait, fut exécuté.

Copendant les innombrables forçats employés aux travaux publics, se révoltérent un pen partont. Plusieurs de leurs bandes se donnérent des chefs, et firent la guerre aux préfets des provinces. Leurs succès augmentérent leur nombre. Des bamies s'étant coalisées, formérent des armées redoutables. L'empire tout entier bourdonns, dit l'Histoire, comme un nid de frelons. Des aventuriers habiles relevérent l'un après l'antre les royaumes détruits jadis un à un par le Premier Empereur. Le Second Empereur ignora tout ce mouvement, car tout messager qui apportait une mauvaise nouveile était mis à mort. L'eunque Tchao-kao montra une incapacité complète Quand les rebelles ne furent plus qu'à quelques lienes de la capitale, l'empereur apprit la situation et fit d'amers reproches à l'eunuque, qui le fit aussitôt assassiner, et mit sur le trone le fils de l'infertuné frère ainé Fau-sou. Celui-ci vengea son père, en polgnardant Tchao-kao de sa propre main. Après quoi il se readit, et livra le sceau de l'empire à 2 3 Liau-pang, un des cheis des rebelles, lequel deviendra, après quelques années de péripéties, le premier empereur de la dynastie 淤 Han. - L'empire absolu des 奏 Ts'inn svait duré quinze ans à pelue. Mais, si sa durée fut courte, son influence fut énorme. L'unité nationale créée par elle subsista, et toutes les dynasties autocratiques qui anivirant, imitèrent plus on mains le système de gouvernement du Premier Empereur des Trinn, durant deux mille ans.

Sources. — Le 电记 Cheu-ki de 司 馬 遷 Seuma-to'ien, Mémoires historiques. — Le 通 经 嗣 日 Toung-kien kang-mou de 品 馬 先 Seumakoang et 朱 憙 Tehou-hi, Miroir historique.

Ouvrages. - L. Wieger S.L., Textes historiques, vol. 1, les 奏 Ts'inn.



# Trente-deuxième Leçon.

# 秦 Is'inn. L'oravre de 呂 不 章 Lu-pouwei.

Sommaire. — I. Le calendrier administratif des Ts'inn. — II. Politique et morale.

Je consacreral cette Lecon à l'analyse d'un ouvrage considérable, non traduit Jusqu'ici, qui se rattache à la dynastie 秦 Tr'inn. Il est intitulé 出 氏 春 秋 Lu-cheu tch'ounn-ts'iou, Chronique de Matire Lu. Il s'agit de 出 不 章 Lu-pouvei, qui fut le tuteur de cetut qui devint le Premier Empereur; ou même son vrai père, s'il fallait en croire les méchants Lettrés. De marchand, il devint ministre, fut longtemps tout-puissant, dut se suicider en 237. Ami des lettres, il payait bien les produits littéraires qu'on lui offrait. De là sa Chronique, qui n'est pas une chronique, mais une collection de traités administratifs, politiques et moraux, pleius d'anecdotes historiques, que divers savants lui vendirent. Cet ouvrage daté 248 avant J.-C., contient 紀 le calendrier administratif du royaume de Ta'inn, lequel servit ensuite à l'empire des Is'inn, et dont un abrégé fut inséré dans le il Li-ki Mémorial des rus. Ce calendrier, résumé des institutions des Ta'inn, a, pour cette dynastie, la même valeur documentaire, que le Rituel 川 福 Tcheou-lé / Lecons 11 21 12/ pour la dynastie Teheou.

I. Sous les Te'inn, l'année de douze mois lunaires, commençait au printemps, au moment au le renouveau de la nature allant se produire, les travaux agricoles allaient reprendre. Nous avons vu (page 243) que le peuple de Ts'inn était un peuple obligatoirement agricole, corvéable et mobilisable à merci. Comme ce tut la règle durant toute l'antiquité chinoise, aucun mouvement de la vie nationale, fût-ce le plus ordinaire, ne devait déclaucher que sur un ordre, un édit de l'empereur. Défense de devancer, déseuse de retarder, désense d'outrepasser. Les hommes étaient des machines à travail, actionnées par le ressort Impérial.

Au premier mois du printemps, après s'être purific par trois jours d'abstinence, accompagné des ministres des princes et des préfets, l'empereur allait au-devant
du printemps, à l'Est de la capitale. Au jour prapice, il demandait pour cette année une boune récolte, au Souverain d'en haut. Il faisait la cérémonie du labour
du champ, dont le grain était destiné à ses ancêtres. Cela fait, ordre était donné
aux astrologues, de bien observer, durant l'année, les phénomènes célestes, avis
donnés par le Ciel. Ordre aux préfets, de faire les offrandes aux monts et aux fleuves de leur région. Ordre aux directeurs des travaux agricoles, de faire relever les
limites de tous les champs, de mettre en était les chemins et les sentiers, puis de
faire procèder aux semailles. A partir de ce moment, sauf le cas imprévu de force
majeure, les hommes ne devalent plus être convoqués, ul pour la guerre, ni pour
des travaux publics. Offrande, dans toutes les familles, au Génie des portes Intérieures.

Au deuxième mois, second du printemps, mois de l'équinoxe, le jour propice ayant été déterminé par le gouvernement, ordre au peuple de prier et de faire les offrandes aux tertres des Patrons du sol, par tout l'empire, pour obtenir une bonne moisson. Ordre de reparer les temples des uncètres et les maisons. Au jour de l'arrivée des hirondelles, offrande au Génie des menages, pour obtenir la fécondité des femmes. Au jour de l'équinoxe, vérification officielle des poids et des mesures, qui vont servir durant la période de production. Défense aux juges de recevoir aucun procès durant la saison des travaux agricoles, pour éviter la perte du temps.

Au troisième mois, dernier du printemps. Ordre de réparer et de calfater les barques, pour la réouverture de la pêche. Ordre de creuser les cauaux et de réparer les digues, avant la saison pluvieuse. Interdiction de touté espèce de chasse, les animaux se reproduisant alors. Ordre de veiller à la saillle, dans les haran et les pacages, et de drésser l'état du bétail. L'impératrice fait la cérémonte de cuellitr des feuilles de mûrier, et de travailler à la magnanerie. Ordre de commencer l'élevage des vers à sole. Ordre de faire partout l'exordisme des germes morbides, de propitier par des offrandes les influences nocives, afin que l'action vividante du printemps obtienne tout son effet. Ordre d'inspecter les stocks des mailères premières dans les magasins de l'état, et de déterminer ce qui devra être fourni eu nature par le peuple, cette année-là, pour les compléter.

Au quatrième mois, premier de l'été, commencement de la saison chaude. Après s'être purifié par l'abstinence, avec les ministres les princes et les préfets, l'empereur va au-devant de l'été au Sud de la capitale. Dans chaque famille on fait les offrandes au Génic protecteur de l'âtre famillal. Après la moisson du blé, l'empereur offre du blé nouveau aux Ancêtres, puis en mange; le peuple fait de même. On festine quelque pau, pour se refaire du travail de la moisson.

Au cinquième mois, second de l'été, mois du solstice. L'empereur sacrifie au Souverain d'en haut, et ordonne que des offrandes soiont failes, par tout l'empire, aux fiénies des monts et des fleuves, à tous les Mânes glorieux, pour obtenir les pluies nécessaires, à ce moment critique où la régétation est en plein développement. Ordre d'enseigner aux jeunes gens, le soir à la fraiche, la civilité, les chants et les danses populaires. Quand le millet nouvean a été récolté, l'empereur en offre aux Ancêtres, puis en mange; le peuple fait de même.

Au sixième mois, dernier de l'été, mois des récoltes diverses. Ordre d'exiger du peuple, par tout l'empire, les choses nécessaires pour le culte officiel du Son-verain d'en haut, des Génies des monts et des fleuves, des Mânes glorieux, des Patrons des terres et des moissons; ann que les bénédictions nécessaires, puissent toujours être obtenues à temps, pour le bien du peuple. — Ordre de faire, dans les rivières et les fleuves, la chasse aux grands reptilés nuisibles, et de pêcher les tertues nécessaires pour la divination. — Ordre de préparer et de teludre la soie nouvelle de l'année.

Au septième mois, premier de l'automne. L'empereur s'étant purifié par l'abstineuce, va, accompagné des ministres des princes et des préfets, recevoir l'automne à l'Ouest de la capitale. — Si quelque guerre doit être falle, ordre est donné de la préparer. — Ordre est donné aussi de réparer les prisons; de refaire la provision des liens, entraves, instruments de torture; de rechercher les délinquants. C'est l'époque des poursuites et des procès. — Ordre de procèder aux grandes corvées, réfection des digues et des remparts. Ou répure tous les bâtiments endommagés par les pluies estivales. Les redevances en nature, dans au fisc, sont perçues. — Dans chaque famille, on fait des offrandes au Génie de la grande porte de la maison.

Au hultième mois, second de l'automne, mois de l'équinoxe. On fait la cérémonie d'exerciser les miasmes des maladies estivales, pour que le souffie salubre de l'automne puisse sortir son plein effet. Ordre de préparer les vêtements et les provisions pour l'hiver. Ordre d'examiner avec soin les animaux destinés aux sa-crifices et aux offrandes, lesquels ne doivent avoir aucun défaut. Ordre de faire tes semailles du blè. Le jour de l'équinoxe, révision officielle des poids et des mesures, qui vont servir pour le commerce. Des avances sont faites aux marchands, pour les attirer.

Au neuvième mois, dernier de l'automne. Tous les travaux des champs étant terminés, ordre est douné d'établir le total de ce que la moisson de l'année a rapporté. Pour cela on vérifie ce que chaque particuller a en magasin. — Une fois le froid commencé, les hommes ne sont plus astreints à des corvées en plein air. — L'empereur appelle à la cour tous les princes et préfots de son domaine propre, et vérifie le compte de leurs revenus et de ce qu'ils lui doivent. Pois il fait la cérémonie de la chasse impériale, pour exercer les chars de guerre. — L'empereur offre du rir nouveau aux Ancêtres, puls en mange; le peuple fait de même. — Ordre de revoir une dernière fois les causes criminelles, puis d'exécuter les condamnés.

Au dixième mois, premier de l'hiver. Purifié par l'abstinence, entouré des ministres princes et préfets, l'empereur va recevoir l'hiver au Nord de la capitale. Il fait ensuite des offrandes aux corps célestes et aux méléores, pour qu'ils préparent durant l'hiver la fertilité de l'année prochaîne. Il fait des offrandes au Patron du soi de l'empire, et aux Génies tutelaires des villes et des villages. Item aux Manss de ses Ancêtres et aux Pénates du palais. — Ordre est donné de reudre transcendantes, en les frottant avec du sang, les nouvelles écailles de fortue, et les brius d'achillée de l'année, préparés pour la divination. — Ordre de veiller aux frontières, aux ponts, aux portes, car l'hiver est le temps des surprises guerrières. — Ordre d'enseigner au peuple les grands rits compliqués, surtout ceux des funérailles et du deuil. On vérifie aussi l'uniformité des costumes et des ustensiles. — Ordre d'exercer les jeunes gens, alors oisits, au tir à l'arc et à l'arbalète, à l'escrime, aux manceuvres, à la conduite des chars de guerre. — Dans chaque famille on fail des offrandes au Génie protecteur des allées de la maison.

Au onzième mois, deuxième de l'hiver, mois du solstice. On fait des offrandes aux Monts et aux Fleuves, en prévision de l'année prochaîne. Ordre de préparer les liqueurs fermentées et distillées. Ordre de couper la provision de bois et de bambous pour l'année.

Au douzième mois, troisième de l'hiver, dernier de l'année. Avec l'assistance des ministres, l'empereur révise le Code et prépare la Calendrier pour l'année suivante. Il fixe toutes les taxes à prélever sur les princes, les officiers et le peuple. — Ordre de faire des offrandes à tous les Génies du ciel et de la terre. — Ordre de remplir les glacières et de les fermer. — Ordre de préparer les semences, de mettre eu état les charrues; de désigner nommément deux hommes par char-

rue, l'un pour conduire les bêtes, l'autre pour tenir le sep. — Ordre d'expulser les germes des maladies hivernales; et de conduire dans la campagne, enfermés dans un bœuf d'argille, les restes du froid.

On volt que, sous les Ts'inn, modifié dans quelques détails, le culte fut substantiellement le culte antique; et que le peuple fut traité en foule d'enfants mineurs, comme dans l'antiquite.

H. Voyons maintenant les principes de politique et de morale, épurs dans l'ouvrage qui porte le nom de Lu-pouvei.

Et d'abord, l'unique moyen, selon ful, d'unir les hommes en un état et de les tenir unis, c'est la loi une, issue du prince, et que tons sont tenns d'observer, sans distinction. Pas de politiciens! Pas de sertes ul d'écoles! Tout désordre vient de ce qu'on a laissé jaser les gens de cette espèce.

Quant à l'origine du pouvoir, Lu-poutten reproduit la théorie de # 7 Kountzeu, laquelle est d'origine taoiste. État primitif de sauvagerie et de promiscuité absolue. Oppression des plus faibles par les plus foris. Les faibles se groupérent, se donnérent un chef, et l'institution fut conservée depuis.

En général, l'esprit du livre de Lu-pouvei est celui des Legistes taoistes. Selon lui, Lao-tzeu seul a donné la vraie formule de l'affection générale que le Sage doit avoir pour le peuple; à peu près celle de l'élèveur pour son bétail. Confucius, trop méticuleux, s'est perdu dans les déluils. Mei-ti, idéaliste, a pris les choses de trop hant. Et il cite l'exemple de ce disciple de Mei-ti, dont le fils syant commis un meurtre, le père alla demander au roi de Ts'inn de le mettre à mort. Le roi ayant voulu gracler le coupable, le père lui dit; Que votre loi permette cela, c'est votre affaire; moi je suis disciple de Mei-ti; mon fils doit meurir.

Lu-poncei insiste avec force sur le grand rôle de l'enseignement. C'est l'enseignement qui fait l'homme moral, et qui le fait tel pour toute sa vie. Telle la teluture du fil (cette comparaison est primitivement de Mei-treu). Après sa sortie du baquet, le fil rouge restera toujours rouge, le fil bleu restera toujours bleu. Alusi l'homme est imprégné par l'instruction reque, d'une manière indôlèbile. Le Clet a fait l'homme capable d'apprendre; il faut done l'enseigner. Les ignorants sont des hommes incomplets, comme les sonrés et les avengles. Qu'un enseigne à tous, les rits communs, les droits et les dévoirs particuliers.

Ce sont les #6 Maîtres qui dalvent enseigner, et non les P Sages, comme le vent Confucius. Les Sages sont des théoricleus, le plus souvent des utopistes, qui prôneut chacan sa formule. Les Maîtres sont des praticieus, lesquois ayant étudié à fond l'histoire des temps passés, en out tiré les conséquences qu'ils communiquent aux antres, en vue de leur faire faire ce qui est utile et omettre ce qui est nuisible.

Avant tout, bien nourrir le peuple; lui donner une grande aissace; puis l'enseigner. Tirer d'un chacun ce qu'il peut donner pour l'état, selon sa capacité. A peu près comme on fait les fourrures de renard blanc. It n'y a pas de remards blancs. Les renards sont jaunes par tout le corps, et blancs seulement dans les aisselles. On découpe ces petits morveaux blancs, on les cond ensemble, et l'on obtient les fourrures de renard blanc. Ainsi doit se procurer le bien général de l'état, en additionnant ce que chaque particulier peut donner. — Il ne faut pas chercher à gagner directement la faveur du peuple. Cette laveur est de même nature, que l'ombre, que l'écho, qui ne se produisent pas directement, mais indirectement, en posant la cause à laquelle ils sont attachés. Ainsi la faveur du peuple se gagne le mieux, quand on me fait rien pour la gagner; quand on lui procure l'aisancé, qu'on lui applique la loi, le laissant libre pour le reste.

L'homme digne de ce nom, doit avoir grand soin de son corps, et entretenir la vie que le Ciel lui a donnée. Les passions naturelles sont innées il est vrai, mais le devoir de l'homme n'est pas de les suivre avenglément; son devoir est de les tenir en bride. Les désirs et les convoitises usent la racine de la vie. L'intempérance use plus encore. Elle étaint la virilité, elle rend fourd et incapable. Il ne faut jamais manger jusqu'à être reput il ne faut boire que par petites quantités. Que de malades recourent aux médecins ou aux sorciers, sans obtenir leur guérison! Pourquoi cela? Parce qu'ils ne font pas ce qu'il faudrait faire. Ils prétendent refroidir, en l'eventant, une chaudière sons laquelle brûle un grand feu; au lieu d'enlever ie feu, l'excès de nourriture et de boisson.

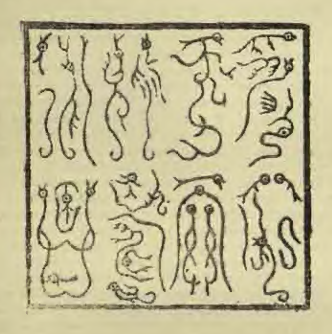
L'harmonie universelle doit être entreteaue avec le plus grand soin. Grande attention aux phénomènes célestes, qui dénoncent aussitot tout trouble. Grand soin d'enseigner au peuple la musique instrumentale et les chœnes, qui établissent l'harmonie entre hommes, apprenant à chœna à joner sa propre partition et à coopérer avec celles des autres. Que la musique soit simple, saine, morale. L'Histoire rapporte que plus d'une fois la dégénérescence de la musique eut pour suite la décadence des mœnes. Ceux qui inventérent les instruments et la musique, copièrent la mature, dans l'intention d'unir l'homme avec la nature, dans une commune harmonie. Il ne faut pas altèrer cette conception, la seule vraie, La musique fait les bouves mœnes, et cause la bonne entente.

Quoique tuoiste, Lat-pourcei parle de la guerre en citoyen de Ts'inn, la nation militaire. Il en est de l'art militaire, dit-il, comme de l'ean, du feu, des drogues, ces objets qui font si souvent du bien; et parfois du mal, parce qu'on les a mal employés. Il faut une armée, pour se faire respecter. Il faut parfois faire la guerre offensive, non pour conquérir, mais pour mettre à la raison ou pour supprimer un prince qui désobilt à son suzerain ou qui tyrannise son peuple. Voici comment it that alors proceder. On commencera par donner avis qu'on va envahur tel pays, non par baine du peuple qui l'habite, mais pour châtier son prince. Puis on marchera droit à la capitale, sans nuire aux habitions, sons thec ni détruire. L'armée ennemie étant composée d'hommes du people contraints, et qui ne veulent pas se hattre. Il ne faudra jamais l'encercler pour l'anéantir; il suffira de la pousser, en ini laissant où fuir; ce qui inspirera certainement aux soldats l'idée de se débander, dés que le danger sera prochain. Il ne faut pas avancer vite, mais talsser à l'ennemi lu temps de réfléchir, de se décourager, de se démoraliser. - Constatons que les comptes de têtes coupées que j'al chés jadis (page 235), ne correspondent pas tout à fait avec ces principes de Lu-pontwei; principes plutôt livresques. Le gouvernement de Ts'inn payali tant par tête; c'était là le principe pratique.

Terminous par une remarque. Lu-pourcei n'en appelle pas au Principe et à

sa Vartu, comme à la source des lois. Il évite ces termes trop spécifiquement taoistes, et les remplace par le terme nouveau Mi M cheng ti, la raison victorieuse, c'est-à-dire invincible; ce qui revient au même d'ailleurs. C'est la raison invincible, dit-il, qui doit gouverner l'état.

Sources. — 呂 氏 春 秋 Lu-cheu tch'ounn-ts'iou, la Chronique de Lupannei, non encore tradulte.



Sceau du Premier Empereur des Ts'inn

Figures voluntes, par allusion aux Génies, avec lesquels il désirait entrer en relations.

# Trente-troisième Leçon.

Exotisme.

Sommaire. — I. L'école des 题 Tseou, dans le royaume de 齊 Ts'i. — II. 前 鄒 Sunn-k'ing.

I. Durant la seconde moltié du quatrième, et la première moitié du troisième siècle, dans le royaume de & Ts'i (maintenant province du tit # Chan-tong). la famille 🚉 Tseou produisit trois hommes illustres. Le premier 🚉 🚉 Tseou-ki fut ministre. Le second the Treou-yen fut un homme politique doublé d'un savant curieux. Il voyagea beaucoup en Chine, pour des missions qui lui faisaient ouvrir partout les archives. En 336, il fut reçu avec honneur par le roi de ig-Leang. Il fut cher au roi 宣 Suan de 喜 Te'i (322-314). Enfin il servit avec dévouement, contre son propre pays, le rul El Tchao de M Yen (311-279). C'est tout ce que nous savons de sa carrière. Il disparait de la scêne vers l'an 280. -J'ai dit que Tseou-yen eut à sa disposition les archives chinoises, lesquelles contenaient ce qu'on avait appris des marchands, ambassadeurs et visiteurs, venus des pays étrangers. Il eut probablement encore d'autres sources. Il 48 Kino-tcheou, dans le pays de Ta'i, était alors le terminus septentrional du commerce maritime de l'Inde avec l'Orient, cabotage qui desservait toute la côte depuis Ceylan. L'homme fut toujours curieux, et les idées voyagérent de tout temps avec les marchandises. Bref, nous dit l'historien 司 馬 遙 Seuma-ta'ien dans un Important article, « Tseou-yen dit et écrivit des choses, qui n'étaient pas du tout conformes à ce qui se débitait communément. Partant de l'instabilité des choses humaines constatée par lui en politique, il chercha les lois de ces mutations continuelles dans une étude approfondie de la giration des deux modalités cosmiques ginn et gang. Il écrivit, sur cette matière, un traité de plus de cent mille phrases (perdu depuis), en contradiction absolue avec les idées contenues dans les écrits confucilistes. Ce fut un traité de pathologie politique, étudiant les maiadies des états, les signes et les causes de la prospérité et de la décadence, et les moyens de faire durar l'une en prévenant l'autre. Dans le système des 🔏 🛐 cinq agents physiques, il fit une innovation radicale, abandonnant le système de la production des agents l'un par l'autre, et le remplaçant par le système de la destruction mutuelle (page 59). Il expliqua tout par ce système. Pour le mieux accréditer, il l'imputa aux savants qui entouraient, dit-il, le fondateur légendaire de l'empire chinois, l'empereur iff W Hoang-ti. li remonta même plus haut, par delà l'origine, jusqu'avant la genèse du ciel et de la terre, jusqu'au mystère primordial insondable, dans lequel il chercha la cause de tout.» La rédaction primitive du 資 帝 鉴 問 Hoang-ti souscenn, premier traité de médécine chinois, fut probablement son ouvrage. Rem la rédaction primitive du 山 海 穩 Chan-hai-king, le premier traité de géographie. Ce sont des thèses géographiques qu'il fut le premier à soutenir, qui nous apprennent avec une certitude touchant à l'évidence, que Tseou-yen apprit des Hindous. Nous savons en effet que, avant lui, 天下 le dessous du ciel, 中 🛭

Pétat central, était considéré par les Chinois comme représentant le monde dans sa presque totalité, entouré par quaire mers, dans lesquelles quelques petites tles servaient de repaire aux Barbares. « Tseau-yen fut le premier qui apprit à ses conciloyens, que ces théories des Lettrès étaient erronées; que, en debors de la Chine, il y avait des terres et des hommes en quantité; que la Chine n'était que la quaire-vingt-unième partie du monde; qu'il y avait encore quaire-vingt autres territoires d'égale grandeur, réunis par neul co neut groupes séparés par des bras de mer, le grand Océan enveloppant le tout; que le morceau Chine, était le 🖟 👺 District rouge, ou le ph [4] Continent des Mânes glorieux ... Ces nombres et appellatifs sont indiens. — Soit dit en passant, le nom ph [4] Chonn-tcheou, donné à la Chine par les Hindons, à cause du culte chinois des Mânes, trait caractéristique, a été adopté depuis la dernière révolution, et se répaud de plus en plus.

Seuma-iz'ien nous apprend que, si les écrits et les discours de Tseou-yen aburirent les Lettrès, ils plurent aux princes qui les trouvérent heaucoup plus intéressants que ceux de Confucius et de Mencius. Les Taoistes ne lui furent pabhostiles, parce qu'll avait été chercher l'origine de la giration cosmique dans le premier Principe, ce qui lui ût pardonner par eux ses autres pêchés, ell se forma, dans le royaume de Ts'i, une importante école, qui développa et propagea les idées de 屬子 Tseou-treu, Mattre Tseou | Tseou-yen|. L'Histoire a retenu les noms suivants: 廣河 Chenn-tan, originaire du pays de 樹 Tchac; 田 娟 Tien-ping et 接子 Mattre Tsie, originaires de 壽 Ts'i; 環 洲 Hoan-yuan, originaire de 楚 Tch'ou; 淳子 子 Tch'ounn-u k'ounn, et surtout le troisième Tseou, 監 擬 Tseou-cheu, de Ts'i. Savants, habiles, intéressants, ces hommes gaguérent la faveur de toutes les grandes familles. Le roi de Ts'i les ût tous préfets honoraires. Tous les pays voisins trouvèrent qu'il avait bien fait. « C'est Seuma-ts'ien qui nous apprend tout cela.

Or Ts'i était le propre pays de Confucius et de Mencius. Ce dernier mourait en 289, éclipsé par l'école des Técou. Le Confuciisme allait-il périr? . Un homme le sauva, mais en le modifiant. Du Confuciisme utopique, voué à une extinction certaine, il fit le Confuciisme pragmatique qui survécut. Cet homme fut # Sunn-King.

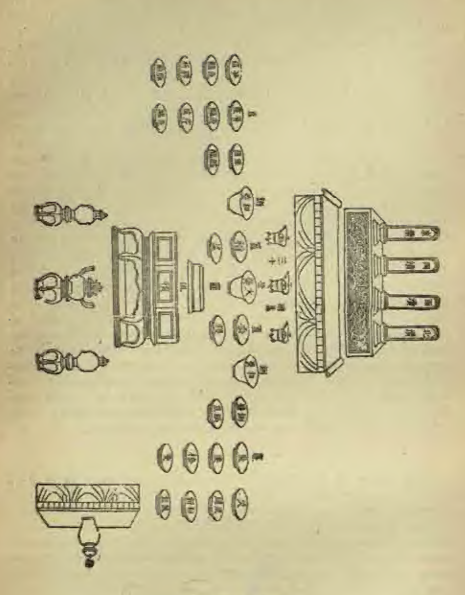
IL Né dans le royaume de 南 Tchao, dans la Chine du Nord, pays dont le grossièreté prosaïque n'a jamais goûté les miévreries poétiques des Sadistes, Sunn-k'ing était un lettré de marque et d'âge mûr, cinquante uns dit l'Histoire, quand le renom des Tseou l'attira dans le royaume de Ts'i. Il y fut très hien reçu. Client et commensal de Tch'ounn-u k'ounn, ami de Tien-ping et des autres, il étudia la doctrine nouvelle sous le troisième Tseou, 海 河 Tseou-chen, qui n'arriva pas à le persuader. Cependant Sunn-k'ing se rendit compte, que la théorie sur la nature bonne de Confucius et de Mencius, ne cadraît pas avec la réalité, et que leur politique était inapplicable dans le monde tel qu'il est. De ses considérations sortit un système mixte, métange des idées de Confucius-Mencius avec celles des Légistes, moins paterne que le système de Confucius-Mencius, moins brutal que celui des Légistes. Sunn-k'ing ent la grande midité de no pas désavouer Confucius. Partant d'un texte de 子 河 Tzeu-you, disciple immédiat de Confucius, il distingua dans l'histoire deux sortes de périodes, 大 同 les périodes de paix, et 小 原

les périodes de trouble. Le Confuciisme idéal 大 同 派, le vrai, celui de Confuclus-Mencius, pôle impérial plus plété filiale, convenait aux périodes de paix, alors qu'un & Yao régnalt sur la terre et que tous les hommes étaient bien sages; autant dire à la Bétique ou au pays d'Utopia, Mais, aux périodes troublées, il faffait 月. 康 派 quelque chose de plus corsé, peu de douces paroles et heaucoup de coups de rotin - l'analyseral l'ouvre de Sunn-k'ing, extremement importante, ni traduite ni expliquée jusqu'ici, dans la prochaine Leçon, lci, je vais esquisser sa carrière, et indiquer combien grande fut son influence. Dans le royaume de Ts'i, Sunn-k'ing gagna la confiance du roi S Siang (282-265), qui le fit préfet honoraire, lui donna même une charge effective, et le préféra aux disciples des Treou. Inde iræl.. Calomnié par des envieux après la mort de son protecteur, Sunnk'ing dut chercher son salut dans la fulte. Il passa dans le royaume méridional de 整 Tell'ou, dont le premier ministre 置 點 Hoang-hie le fit nommer sousprofet de 南 跨 Lan-ling, après 263. Il paraît que les soins de sa charge, laissaient à Sunn-k'ing du temps libre, car il ouvrit une école. Or Lan-ling était le pays de 🕸 🎼 Li-seu. Le futur ministre du Premier Empereur des Tr'inn, que nous connaissons, fut l'élève de Sunn-k'my, et apprit de fui le Confucilsme pragmatique, Han-fei-tzeu, le conseiller du Premier Empereur, fut aussi l'élève de Sunn-k'ing C'est ainsi que ce lettre de Tchan, exile de Te'i, refugie à Tch'ou, prépara l'empire absolu des Ts'iau, et, disons-le d'avance, tous les gouvernements confuciistes qui se sont succédé en Chine jusqu'à ce siècle. Sunn-k'ing écrivit son œuvre, mourut et fut ensevell à Lan-ling, après l'an 238, car il survecut à son patron Boung-hie assassiné cette année-là. Il critiqua, dit Seuma-ts'ien, les principes des disciples de Confucius, de Mei-trou et de Luo-treu. l'al dit que son esprit fut préparé, pour cette critique des systèmes de son pays, par l'étude de sciences étrangères. Le résultat fut la doctrine que l'exposerai dans la Leçon suivante. - Comme Sunn-k'ing ne renta jamais formellement Confucius, les Confucilstes de lous les ages n'osèrent jamais le renier formellement lui. Ils le discutérent souvent, le regardérent parfois de travers, mais durent après tout lui savoir toujours gre d'avoir sauvé ce qui fut sauvé du système des fai Jou.

Sources. — 史 記 Cheu-ki, les Mémoires historiques de 司 馬 遷 Seu-ma-ts'ien, chapitre 74.



Gobelet à libations.



Offrande aux fleuves.

# Trente-quatrième Leçon.

Le Confuciisme pragmatique de 前 子 Sunn-tzeu.

Sommaire. — A. La nature mauvaise. La loi, Son origine. — B. Naturisme. — C. Batlonalisme. — D. Traditionalisme mitigé. — E. Contre les Sophistes. Psychologie. — F. Enseignement et étude. — G. La convenance raisonnée. — H. Contre l'ostéologie divinatrice. — Conclusion.

Nous avons vu / Leçons 15 et 26/, que le point fondamental du Confuclisme, c'est la bonté originale de la nature humaine. S'il suivait toujours sa nature, l'homme agirait toujours bien. Le mal est chose contre nature, produite par le mauvais exemple, le mauvais enseignement, la violence volontaire que l'individu fait à sa nature. Cette doctrine idéaliste affecte d'ignorer la penie naturelle au mal du cœur humain. - Sunn-k'ing ouvrit mieux les yeux que Confucius, constata la pente au mal, et son universalité dans l'espèce humaine. Il tira, de ce fait d'expérience, la conclusion exagérée, que la nature humaine est essentiellement mauvaise; que mat faire est sa pente nécessaire, et qu'elle n'agit jamais bien que par force. «Le mal, déclare-t-il solennellement, voilà le naturel; tout bien est artificiel, est contre nature [chap. 23]. Aucun arbuste ne pousse droit, s'il p'est dressé par des mains et fixé par des liens. Dans le monde physique, rien n'est naturellement régulier, rond ou carré: mais toutes les figures régulières sont produites par l'intervention du compas et de l'équerre. Ainsi, dans le monde moral, tout bien est produit par intervention par culture: sans intervention et sans culture, tout tourne au mal. Méncius erra, quand il affirma que le bien découle de la nature. Ce qui sort de la nature, ce sont les passions mauvaises; fait d'expérience, qu'il est inutile de démontrer. Ce n'est pas en suivant sa nature, que l'on deviant bon; c'est en violentant sa nature, en agissant contre sa nature. A leur naissance, & Vuo et & Choung me furent pas bons. Ils devincent de bons princes, parce qu'ils A soumirent leur nature à un traitement énergique et suivi; tandls que 葉 Kie et 辛 Sinn devinrent d'odleux tyrans, parce qu'ils lachérent la bride à leur nature. A leur naissance, la nature de tous les hommes est la même, portée exclusivement à des actes égoistes has et vils, à s'approprier et à jouir. Tout ce qui sort de la, tout altruisme, tout respect pour le droit d'autrul, tout consentement à lui laisser son avantage, est un acte contre nature, qu'il faut s'extorquer par la violence. Si tous les hommes suivalent librement leur nature, le monde serait un chaos inhabitable; ce serait l'état de lutte d'un chacun contre tous.

Mais alors, la morale, c'est donc chose purement artificielle"... Out, c'est chose purement artificielle. Il n'y a pas, à vral dire, de blen et de mai intrinsèque. L'ordre, voilà le bien; le désordre, voilà le mai. L'ordre, c'est-à-dire un état dans lequel l'homme égoïste obtient son avantage personnel, et laisse aux autres le leur, voilà le bien. Le désordre, c'est-à-dire un état dans lequel l'homme, priva de son avantage par les autres, prive les autres du leur, voilà le mai. La morale,

c'est vivre dans l'ordre, au sens susdit. La politique, c'est obliger chacun à vivre dans l'ordre, au sens susdit. L'ensemble des règles qui produisent l'ordre et empéchent le désardre, s'appelle 注 la loi. Les deux parties principales de la loi, sont 注 l'étiquette, qui ablige à concèder à antrui la part de face qui lui est due, et X l'équité, qui contraint à respecter sa propriété et son droit d'acquérir. La loi, l'étiquette et l'équité, contrecarrent la pature. Elles ne sont donc pas naturelles; car une chose, et sa contradictoire, ne peuvent pas couler de la même source.

Alors, d'où proviennent la loi, les régles de l'étiquette et de l'équité?.. Elles sont l'œuvre, primitivement, de qualques rares 12 Sages; puis les fifi Mattres de tous les temps, les codifiérent et les conservérent (page 268). Les Sages ne furent pas des hommes différents, des leur naissance, des autres hommes, comme Confucius Tzeu-seu et Menejus l'ont prétendu. Tous naquirent mauvais, comme tous les hommes. Mais ils eurent l'œil plus ouvert et la volonté plus ferme que le commun des hommes. Après avoir constaté la pente au désonire en eux-mêmes, ils la réformèrent par la contraînte morale, sorte de corset dans lequel its lacérent leur personne et leur conduite. En uite ils appliquérent à autrai l'ensemble contre nature des lois, les règles de l'étiquette et de l'équité. Ces lois, ces règles, la sauvegardo de l'ordro et de la paix en ce monde, sont le lega des Sages, transmis par les Mattres de tous les tomps. Établies d'abord empiriquement, essayées, amendees, augmentées au fur et à mesure selon les besoins, elles sont le compas et l'équerre qui ont fait ce qu'il y out de régulier à tons les âges. Encore une fois, les jois ne sont pas chose naturelle; elles sont chose prificielle. Confucius cut raison de souteuir, contre les Troistes, que tout doit être régi par l'humanité et l'équité; mais il eut tort de penser, et Mensins eut le tort plus grand de dire, que l'humanité et l'équité sont naturelles, lonées, spontanées. Non, elles sont artificielles, contre nature, forcées. Ce sont des lois transmises par les Maltres, sans le quelles les hommes ne pourralent pas vivre en société. Elles ne dérivent pas, an dernière instance, comme les Taoistes le prétendent, du Principe universel-Elles ne dérivent pas, comme le veulent les Confucilistes, du Ciel. Ce sout des formules trouvées empiriquement au temps ladis, formules que l'insage a prouvé ôtre excellentes, dont l'application n'exige plus désormals de Sages théoriciens, mals seulement des Malires praticiens. Un médecin guérit, non parce qu'il est un Sage, mais parce qu'il a prescrit la formule traditionnelle appropriée. Un pat prend sur la roue sa forme régulière, non parce que le polier est un honuête bomme, mais parce qu'il y met les doigts. Ainsi des lois, et de ceux qui les appliquent. En ce monde, tout co qui n'est pes mat, est artificiel; tout, jusqu'à l'affection entre les parents et les comants, jusqu'aux relations entre l'opoux et l'épouse. Humanité et équité, les cinq relations (page 226), tout ce que les Confucilstes idéalistes out proné, tout est pure convention; mais convention nécessaire, convention obligatoire, sous ceine que l'humanité civitisée à grand'peine, ne retourue replifement à la harbarie féroce. La société ne peut subsister, que par la contrainité incessante des lois, de l'étiquette et de l'équité régales. Le mineral de fer ne devient une épée, que par nombre de fontes et de martelages, par des tremhes successives. Pour qu'un cheval de course conserve ses qualités, il faut qu'il sente couse le more dans sa bonche et la cravache sur sa croupe. Ainsi en est-il de la société humaine. Créée par la contrainte des lois et des usages, c'est

la contrainte des lois et des usages qui la fait durer.» (Ghaps. 23, 30, 18.) De ce qui précède, il résulte que Suan-k'ing accorda à la lei la même souveraineté absolue que les Légistes. Mais il refusa aux princes le pouveir de légisférer ad libitum: l'imbécillité de ceux qu'il consut, fut probablement la cause de ce dent il attribua ce pouvoir aux ministres, moins autoritaires et plus expérimentés que les princes; et il l'entendit, non de la création de formules nouvelles, mais du choix, parmi les formules traditionnelles, de celle qui résondrait la difficulté présente, qui maintiendrait ou rétabilirait l'ordre.

Le fondement du système de Sunn-k'ing étant ainst posé, je vais montrer que ce système... 1° se passe du Souverain d'en haut, du Ciel, des Mânes, de tout élèment supra-terrestre : que c'est un naturisme... 2° qu'il est essentiellement rationaliste, et traditionaliste mitigé.

---

B. D'abord Sunn-tzeu se passe du Souverain d'en haut, qu'il ne nomme jamais. Quant au Ciel et aux Mânes, il les nie implicitement. Voici le résumé du dixseptième chapitre de son œuvre: « Le Ciel, c'est le principe actif invisible et impalpable, qui pénêtre le monde entier, qui existe dans tous les êtres. Il ne fant pas vouloir scruter ni définic duvantage. Les organes des sens, l'activité de l'homme, sont une participation de lui. L'intelligence aussi, qui logée dans le cœur, contrôle les seus et dirige l'action. Toutes les propensions et répulsions naturelles, sont de Ini. - La richesse, le bien-être, out trois sources: l'influx fécondant appelé ciel. la complaisance de la matière appelée terre, l'industrie prévoyante productrice et compensatrice de l'homme. Il est inexact de dire que le bouheur et le malheur viennent du ciel. Le bonheur, c'est avoir ce qui convient à sa nature; le malheur, c'est ne pas avoir ce qui convient à su nature; le bou gouvernement, c'est procqrer à chacun ce qui convient à sa nature, et le préserver de ce qui lui est contraire. Donc le bien et le mai dépendent en majeure partie de l'industrie humaine, surfout de son industrie compensatrice. Car l'influx céleste et la complaisance terrestre sulvent des lignes générales et constantes, qui ne tiennent pas toujours compte de l'intérêt momentané de tous les particuliers. Ainsi, telle année, dans cette ligne générale, sera comprise une foundation ou une sécheresse, dont beaucoup d'êtres particuliers patiront. A l'hommé de prévoir et de compenser ces Incldente, de les neutraliser par son industrie. Il faut faire des provisions, il faut régler la consommation. Ainsi arrivera-t-on à échapper complètement aux vicissitudes de ce mande. Si tont a été prévu et préparé convenablement, la révolution incessante du youn et du yang, le fonctionnement excessif ou défectueux des agents naturels, serent protiquement sans effet sur l'humanité. Les éclipses, les ouragans, les inoudations et les sécheresses, seront des événements sans conséquence. Il ne faut pas craindre cas choses-là. Co qu'il fant craindre, c'est la mauvaise culture, qui fait qu'on ne produit pas la quantité nécessaire de provisions; c'est la manyais gauvernement, qui laisse des volours on des rebelles détruire les provisions amassées. Quand, d'après les expériences du passé, l'homme a bien prèvu et préparé le présent, il est indépendant du ciel et de la terre, il fait lui-même son sort. Les sols attendent, les bras croisés, que le ciel agisse pour eux. Les sages, an contrai-

re, exercent l'intelligence et la force qui sont en eux, et ne s'occupent que peu ou pas du ciel. Le sot peuple attribue la fin d'une éclipse, au mouvement qu'on s'est donné pour déllyrer le solell ou la lune; il croit que la pluie est tombée, purce qu'on a fait telles prières et offrandes; il s'imagine que les. Manes parlent par la tortue et l'achillée. Les sages savent que tout cela, ce sont des mamères d'expliquer les choses naturelles obscures, au peuple fuintelligent. Les êtres transcendants et leur influence, sont, pour les sages, des locutions fleuries, et c'est tout. Le peuple n'entend rien oux choses impalpables, aux raisons abstraites. Il lui faut une mise en scène qu'il vole, il lui fant de la masique qu'il entende. Les Sages Iniconcèdent la satisfaction de ces besoins, après en avoir règlé la forme et la quantité, pour éviter les folles et les excès en la matière. Ainsi les rits officiels du 🕉 sacrifice au Ciel, de l'offrande il nu Patron du sol, ont été règlés scrupuleusement, de telle sorte qu'il y cut assez pour que le peuple fut satisfait, et rien de trop; rien d'exagéré, de ruineux, de ridicule. De même la musique et les chœurs, sont une réglementation officielle de l'expression de la these populaire, laquelle dégénérerait en scènes orginques, si on l'abandennait à alle-même sans frain. Le Sage tient à ces choses, comme moyens de gouvernement, comme remédes preventifs du désordre; mais an fond il sait bien que ces choses ne sont que des expressions poetiques de l'invisible, de l'impalpable, de l'abstrait. « - Et chaque fois que Sunn-treu revient sur ce sujet, l'impression incoercib e du lecteur attentif est que, pour lui, poésie est synonyme de comédie; que favisible, impalpable et abstratt, sont, dans son esprit, équivalents de non-existant. [Chaps. 19, 20:]

--

Passons au rationalisme de Sunn-tzeu: - On a cru que c'est & W Tchou-hi qui introduisit l'interprétation rationaliste du Confucilisme, au douzième siècle de l'ère chrétienne. C'est tà une hien grande erreur. C'est Sunn-treu qui l'introduisit, des le troisième siècle avant l'ère chrétienne. Dans un chapitre magistral, il parla ex professo de 则 la raison, de 大理 la grande raison humaine, comme Il l'appelle avec vénération. Il déclare qu'aucune connaissance n'est récevable, que si munie du visa de la raison. Voici le résumé de ce texte hautement intéressant, écrit vera l'an 238 avant J.-C... «Le hien spécifique de l'homme, c'est sa raison capable de percevoir la vérité; son pire mai, c'est l'occultation éventuelle de la raison, et par suite l'erreur. Il n'y a qu'une verité. Tout ce qui en diffère, est errour. Donc les diverses écoles, qui toutes y prétendent, ne possèdent pas toutes la verité. Toutes en ont découvert quelque point; mais le corps de la vérité est resté caché à leurs yeux. Cela, pour des causes diverses sans doute, mais surtout parce que leurs Maitres, ou spéculèrent témérairement, on s'obstinérent avenglément. Car, qui ne vent pas voir la vérité, ne la voit pas. Qui ne veut pas, ne dislingue pas le bianc du noir, n'entend pas le son d'un gros tambour. Les causes d'erreur naturelles sont déjà très nombreuses, tous les êtres projetant réciproquement les uns sur les autres comme des reflets et des ombres, qui changent les aspects réels et occasionnent des illusions. Combien plus, quand la passion s'en mèle, quand on ne ceut pas voir ce qui est. C'est là & & l'obstruction mantale, à inquelle il n'y a pas de remêde. La vérité rejetée délibérément, l'erreur embrassée volontairement, voltà le mat suprême. Aussi Confucius fut-il sage, en son temps, de supprimer toute spéculation, d'interdire toute discussion, d'ériger en dogme à croîre les institutions des Anciens. Il agit ainsi, parce qu'il avait constaté que les hommes de son temps ne voulnient pas voir la vérité actuelle, ne voulnient se rendre à aucun argument. Il leur imposa donc, de foi, les axiomes antiques.»

«Mais, me dira-t-on (c'est Sunn-tzeu qui parie), vous restreignez la liberté humaine. Cette liberté n'exige-t-elle pas que l'homme puisse croire vrai ce qu'il veut? — Non, car en debors de la vérité, le reste est erreur. La liberté ne doit servir que pour l'avantage. Or la vérité, c'est l'ordre, source de tont avantage; l'erreur, c'est le désordre, cause de tout désavantage. La liberté d'embrasser l'erreur, n'est donc pas une liberté à laquelle chacun puisse prétendre, ni que les autres doivent tolérer.»

Et la vèrité, comment la connaît-on?.. Par l'intelligence, sens interne, 👸 logé dans le cœur. L'intelligence n'est pas infaillible. Pour atleindre la vérité, il faut qu'elle fonctionne droit, sans dévier : qu'elle discerne juste, sans se tromper. Ce fonctionnement parfait, exige is concentration, dans le vide et le repos. - Dansl'homme, l'intelligence dolt règner en souveraine. Elle commande; on ne lui commande pas. Elle agit au cesse, elle appranve ou désapprouve, elle permet ou défend; elle seule, à son gré, de son autorité, en dernière instance. - Pour que ce fonctionnement délicat ne se détraque pas, il faut le vide, c'est-à-dire l'absence des êtres externes qui distraient; il faut le repos, c'est-à-dire l'absence des mouvements interieurs qui émeuvent: il fant la concentration. Il faut la réduction à Punité, au principe ultime, du problème en question. Le vulgaire s'occupe d'une multitude d'êtres, chacun en particulier, d'où bien des erreurs. L'intellectuel réduit d'abord la multitude à l'unité, puis juge de cette unité, si oul, si non. Cette concentration est difficile. Les esprits analytiques sont très nombreux, de là vient que la monde est plein d'errours; les esprits synthétiques sont peu nombreux, de là vient que la vérité est rare. La vérité n'apparait que dans l'intelligence concentrée, vide et calme. Elle se manifeste, dans une intuition soudaine, qui dissipe comme un éclair l'ignorance et le doute. - Telle une eau parfaitement limpide et tranquille. Qui se penche sur elle, y voit son visage reproduit instantanement et dans les moindres détails, aucun poil de la barbe ne manquant. One si l'eau est quelque pen trouble, ou si le vent en ride lant soit pen la surface, on voit une image flone, une grimace, ou même rien du tout. — Que de précautions il fant, à l'homme qui médite qui raisonne, pour empécher que sa méditation que son misonuement ne dévient, ne s'égarent! Le bourdonnement d'une mouche suffit parfois pour laterrompre le fil de la pensée, pour briser l'euchainement d'une déduction. Quelle force de caractère il faut au penseur, pour veiller toujours au fonctionnement normal de son intelligence. Quelle attention constante est nécessaire, pour rectifier, par l'Intelligence, le témoignage plus ou moins exact des sens. Que de visions, que d'auditions, sont l'effet d'un éclairage insuffisant, d'un verre de vin de trop, d'une fatigue de l'œit ou de l'oreitle, ou d'une maiadle générale. Toutes les histoires de revenants, ont pour origine une erreur morbide visuelle ou auditive, acceptée par l'intelligence, qui aurait dû la rectifier. Croire à des choses qui n'ont pas été jugées par la raison, voilà la dérnison, le pire mai de l'humanité. La première règie de toute science, c'est de soumettre son objet à la critique de la

raison, de n'embrasser que ce que la raison aura trouvé vrai, et de s'arrêter là, laissant le reste. C'est cette sobrièté mentale, qui s'arrête fà où l'intelligence ne comprend plus, qui s'abstient de spéculer sur ce qui dépasse la raison; c'est elle qui constitue la sagesse. Sagesse vraie, sagesse pratique, sagesse qui considére comme non avenu, tout ce qui n'est pas du ressort de la raison. » (Chap. 21.)

---

Appliquons ce principe en politique. Tontes les écoles modernes ayant fait fausse route, il faut, comme Confucius le voulait, revenir aux institutions des Anciens, lesquelles ont prouvé leur solidité par leur passage à travers tant de siècles. Mais il ne faut pas vouloir appliquer ces institutions antiques telles quelles, dans un monde qui n'est plus le monde antique. En cela Confucius se trompa. et ses disciples errérent griévement. Nous ne vivons pas à l'époque de la nature pure; nous vivons à l'époque de la nature viciée. Il faut donc resoumettre les intfitutions des Anciens à la critique de la raison, non pour les corriger, mais pour les trier, et n'en adopter, après examen, que ce qui sera jugé pratique pour le temps actuet, abandonuant le reste, non comme errone, mais comme périme. Il faudra, pour ces temps plus mauvais, une application plus sévère; moins de paroles et plus de poigne. Au lieu d'exhorter à la politesse et à l'équité, il faut punir ceux qui y manquent. Il faut des lois, mais des lois éprouvées, et judicleusement appliquées. Les Lègistes qui crurent que le monde pouvait être gouverné par des lois improvisées appliquées aveuglément, furent des hommes nétastes qui firent un grand mal positif, tandis que Confucius et ses disciples n'avaient péché que par inefficacité.» / Chap. 21./

Ainsi se trouve définie la position de Sunn-tzeu. Il tient de Confucins, en tant qu'il s'appuis comme lui sur les lastitutions des Anciens, mais révisées, modernisées. Donc rupture absolue avec Mencius, qui n'admit aucune retouche des principes antiques, qui fut pour la copie servile des Anciens. — Sunn-tzeu diffère des Légistes taoistes, en ce qu'il ne dérive pas la loi d'un Principe antérienr à la nature. Il diffère des Légistes césariens, en ce qu'il nie que la volonté arbitraire d'un prince quelconque, ait force de loi pour ses sujets. — La loi est pour lui la somme de ce qui, dans les institutions anciennes, a résisté à l'èpreuve des siècles Il n'y a guère lieu d'ajouter à cette somme, car tante innovation provoque des disputes. Il suffit que la raison adapte aux temps nouveaux, aux circonstances présentes, le dépôt traditionnel ancien, lequel contient tout le nécessaire.

Voyons maintenant comment son système rationaliste et traditionaliste, amena Sunn-tzeu à guerroyer contre les Sophistes.

-0-0-

E. Sunn-treu fut probablement contemporain de 2 E le Koungsounnloung (Leçon 75); il connut certainement les disciples de ce sophiste. Le verblage de ces bavards le fatigua, c'est évident. Il les attaqua avec énergie. Mais, chose curieuse, il ne disputa pas avec eux, et défendit à ses disciples de discuter avec eux. Il les condamns a priori, comme novateurs, comme démolisseurs des idées

traditionnelles, comme perturbateurs du repos public. Son jugement est consigné dans le vingt-deuxième chapitre de son œuvre, un traité de psychologie et de logique fort intéressant... «Les documents existants nous apprennent, dit-il, que, an moins depuis la douxième dynastie (aliasion à la Grande Règle, Leçon 6, probablement), le gouvernement donns tons ses soins à ce que toutes choses fussent définies et qualifiées par les définiteurs et les qualificateurs officiels. Ceux-cl distinguérent dans l'homme, d'abord 锋 sa nature. Dans l'état de repos, la nature ne contient que 糟 l'esprit vital paisible, et ് le sentiment indéterminé. Quand un objet se présente, le repos cesse dans la nature, et 🎁 l'émotion nait dans le sentiment. L'émotion spontanée a six formes possibles, l'approbation ou la désapprobation, la sympathie ou l'antipathie, le plaisir ou la douleur. L'emotion doit être 🏦 considérée et 🐺 jugée par la raison. Sl. la raison n'intervenant pas, le sentiment s'emballe, c'est l'erreur... Outre la faculté de connaître décrite ci-dessus, l'homme a encore la faculté d'agir. Connsissance et action doivent être dirigées vers fir la fin, le terme de sa nature. - Vollà toutes les distinctions et les qualifications des Anciens: Elles furent, pendant de longs siècles, le fondement des mœurs et des lois. Grâce à leur sobriété, les lois furent alors claires et intelligibles... Maintenant les sophistes multiplient sans fin les distinctions et les qualifications. Leurs arguments déroutent le sens moral du peuple, et font perdre la tête aux juges. Des jeux d'esprit remplacent la saine togique, des chicanes embroullient le droit et la justice. Plus de conscience! Plus de conflance! Le beau résultat, vraiment! - Ces gens-là ont commis un crime. La logique antique était une régale, comme les poids et mesures, comme les formes des contrals et des traités. Ils y ont attenté. Qu'on les poursuive comme des faussaires, ces pervertisseurs du seus commun, ces perturbateurs de la paix publique! - De par sa nature, la raison humaine discerne of To of ce qui convient et ce qui ue convient pas, ce qu'on doit faire et ce qu'on ne doit pas faire. Toutes les raisons de tous les hommes prononcent de même. De tous ces prononcés uniformes, les Anciens déduisirent les lois morales. - Examinant les êtres divers, la raison découvrit des caractères communs et des propriétés particulières. De leur analyse, les Anciens tirèrent les notions de genre, d'espèce, d'individu; de concret et d'abstrait; les fols logiques. - Il s'agit ansuite d'exprimer cas choses par la parole, par des termes definis, lesquels permissent d'en conférer entre hommes, sans erreur. Les dofiniteurs et les qualificateurs officiels anciens s'appliquérent à cette tache. Ils inventérent des noms pour les entités physiques et pour les entités morales, des termes pour les êtres concrets et abstralts, singuliers et pluriels. Ainsi se fit le . langage. Tout le monde parla avec précision. Chacun comprit ce que l'autre disait. - Mais voici que les Sophistes se mirent à discuter des thêmes comme ceuxci; ell peut y avoir insulte sans outrages jeu d'esprit sur les nuances des termes... sune vallée est terre plane : jeu d'esprit sur la valeur des termes... soul et non, c'est la même choses jeu d'esprit sur les notions abstraîtes. Ils tournérent leurs sophismes avec lant d'art, que maintes fois des hommes très raisonnables en eurent la respiration coupée et ne surent comment répondre. - Il y a, à cela, un remêde hien simple. Qu'aucun homme intelligent ne joue à ce jeu-là. Laissez parler les sophistes, sans vous inquiéter de ce qu'ils disent. Peu importe que vous ne sachiez pas les réfuter. Votre raison vous dira, ce qui est vral, ce qui est faux.

Garder votre sens commun et tenez bon! — Elles sont funestes, ces joutes d'esprit, qui ébranlent la foi simple du pauple, qui le rendent inquiet ou sceptique. Les Anciens ne les eussent pas permises. Pourquoi les tolère-t-an maintenant?... Jadis on punissait de mort, comme coupable de lése-majesté, quiconque altérait in forme officielle d'un caractère (signe d'écriture); et maintenant on admire ceux qui falsifient les notions officielles, sans s'apercevoir que ces hommes sapent la société par sa base. Revonons à la simple et sobre logique des Anciens, conduisons-nous par la raison; faisons û des suphismes, sans nous en inquiéter, sans nous donner la peine de chercher à y répondre. A l'homme suffit le verdict de son bon sens nature), qui lui dit oni ou non.» / Chap 22).

-6-0-

Le traditionalisme de Sunn-tzeu eut pour conséquence une théorie spéciale de l'enseignement et de l'étude. Sunn-tzeu fasiste beaucoup sur l'étude. En effet, comme nous avons vu, à son avis, ce n'est pas le génie, c'est l'étude, et l'étude seule, qui fait ba la Maltre. Mais quelle étude?.. L'étude exclusive des formules antiques, dans le seul but de les possèder parfaitement et de les transmettre fidèlement. Sunn-tzeu redoute l'originalité, le génie inventif. Pour lui, le maître doit être un phonographe, et le disciple un perroquet. Il a jugé le sujet si important, qu'il l'a mis en vedette, en tête de son ouvrage. Voici le résumé de son premier chapitre: "Il n'est pas de science autre, que la tradition des Anciens. Pour acquérir cette science, il me faut pas penser, il faut écouler. Penser durant tout un jour, ne vant pas écouter un maître durant un sent lastant. A force d'entendre, on est pénétré. Quand la pénétration est complète, elle devient indélébile : tel le fil teint et reteint, qui ne peut plus déteindre. Tout le rôle de l'étudiant, doit consister à ruminer et digèrer dans sa mémoire, les nollons que le maltre y a déposées par sa parole. Ses études seront terminées, quand Il sera devenu l'écho de son maltre pour une nouvelle génération; quand il saura redire à son tour, tout ce que son mattre savait, inventer, c'est témérité. Mai répêter, c'est mensonge. Perpétuer la tradition, en la rédisant exactement, vollà le but de l'étude, vollà l'enseignement. Or, dans le dépôt de la tradition, le principal ce sont, nou les Annales et les Odes, textes plutôt diffus; co sont les Rits et les Lois, choses précises, la quintessence de l'expérience des siècles. Travailler à la propagation, à la conservation, à l'observation des rits et des fois, voilà le but de la vie du Maître, » (Chap. 1.)

-0.00

G. La théorie confuciiste de la voie moyenne, de l'opportunisme, revêt dans Suen-tzeu une forme pins précise, sans être allèrée pour le fond. D'après lui, il faut faire dans tous les cas, ce que la raison indique comme de dévant être fait. La convenance raisonnée est la règle à suivre toujours. — Sunn-tzeu condanne, comme inconvenants et déraisonnables, tout emballement, toute résolution extréme, tout ce qui sent l'exagération dans un sens on dans l'autre. Ainsi ces Anciens qui se suicidérent par fidélité à un prince ou autres motifs analogues, n'ont pas son estime : ce furant pour ini des illusionnée, des exagérés, des toqués. L'idéalis-

me, l'héroisme, ne trouvent pas grace devant lui. — Il condanne spécialement, avec une grande énergie, comme dérogeant à la convenance et comme contraire au bon sens, cette morque grossière, ce cynisme affecté, cher aux 🔞 Jou de son époque, lesqueis n'étalent jamais plus contents d'eux-mêmes, que quand ils avaient dit en face, à un prince, les pires insolences. Suan-treu n'a pas assez d'anathèmes pour ces fig fig vuls Lettrés comme il les appelle, et pour ces bravaches provocateurs. Son disciple 🏂 🎉 Li-son profits de ses leçons. J'al dit (page 200) comment il fit punir, par la destruction des archives, l'insolent discours tenn au Premier Empereur, inter pocula, par un de ces Cyniques. J Chap. 3.)



None avans yn jadis comment la doctrine du yinn et du yang, développée Н. de siècle en siècle, en vint à dominer la physique et la politique, surtout depuis 斯 有 Tseou-yen de l'école de 喜 Ts'i. Elle fut, logiquement, appliquée à l'homme, comme au reste de l'univers. La théorie se forma, et gagna créance, que la formule de chaque homme, ses qualités, ses aptitudes, son avenir, teute sa destinée, étail comme moulée dans ses os, et pouvait être devinée d'après certaines protubérances du crane on du squelette. Les princes firent donc tâter leurs ministres, palper leurs généraux. De graves mesures furent prises, d'après ces examens ostéologiques... Cette science nouvelle remontait à l'an 450 environ; du moins les premières consultations compues datent-elles de cette époque. — Sunn-treu s'élève avec force contre cette théorie, une innovation d'elileurs. Le destiu de l'homme, dit-il, ne dépend pas des protubérances de son squelette, mais du degré de raison qu'il met à se conduire, de sa pradeuce et de sa moralité. - Dans son cinquième chapitre, où Sunn-treu traite cetté question, je relève la phrase suivante : « l'hommo n'est pas hamme, parce qu'il est 二 足 慧 毛 者 un bipéde sans plumes. mais parce qu'il conserve le dépôt des rits et des lois. ».. La définition « bipède sans plumes », est, comme ou sait, cello de l'homme de Platon, à qui Diogène le Cynique offrit pour disciple un coq plume, on quatrième siècle, à Athènes. Y a-til tà un jen du hasard, ou outre chose? jo ne sais: La Grèce fut mise en contact avec l'Inde, par Alexandre, en 327. Sunn-tzeu écrivit après 238. Et les rapports de la Chine avec l'Inde, furent anciens et constants.

Conclusion. — Voilà ce qu'il importait de sevoir de Sann-tzeu, dont le rôle, dans la conservation du Confuciisme, fut prépondérant. Sous la forme que lui avaient donné Confucius Tzeu-seu et Mencius, le Confuciisme se serait vite éteint, comme s'éteignent les utopies. Avec les modifications qu'y apporta Sunn-tzeu, le système devenu praticable en politique, survécut, et fut considéré, par la plupart des Lettrés chinois ( pas par tous), comme le vrai Confuciisme, durant bien des siècles. La critique moderne a remis les choses en place, et établi que, si Sunn-tzeu conserva le vieux levain des Jou, il l'altéra aussi essentiellement; que le vrai Mattre du moyen âge chinois, fut Sunn-tzeu, non Confucius. A cet homme remonte, non la prétendue rénophobie du peuple chinois, mais la phobie du gouvernement chinois pour les idées et les choses neuves, que les étrangers apportent

inévitablement avec eux; et par suite, in si longue fermeture de la Chine. Sur lui pése la responsabilité d'avoir réduit, durant vingt siècles, la formule administrative chinolee, à ces deux points: abétissement des lettrés, et bastonnade pour le peuple. Sur lui aussi l'opposition acharnée au Christianisme, parce que cette doctrine s'appute sur une révelution, et serait une innovation.

Sources. - 衛子 Sunn-tzeu, œuvre en 32 chapitres, non encore tradulte.



Écriture sous les & Ta'inn.

#### Trente-cinquième Leçon.

Première dynastie 流 Han. L'empereur 女 Wonn.

Sommaire. — I. Avènement de la première dynastie 漢 Han. — II. Géomancle de l'empereur 文 Wenn. — III. 陸 賈 Lou-kia et 賈 誼 Kia-i.

I. De l'épouvantable anarchie dans laquelle s'abima la dynastie 菱 Tr'inn, sortit, après quatre années de péripéties, la première dynastie 🙀 Han. Son fondateur 2 3 Liou-pang commença par être tout petit officier sous les Te'inn. Chargé de conduire à la capitale une chaine de forçats, chemin faisant il les délivra, les organisa en bande armée, et commença avec eux à... comment diraije?.. pas à faire la guerre, pas à brigander; mais à jouer ce sanglant jeu de hasard, qui donne en Chine le trône au gagnant: Liou-pang gagna. Devenu empereur, il resta aussi ignare, aussi grossier, que devant. L'Histoire rapporte, sit venia verbis, que quand il rencontrait un Lettré, il s'arrêtait, lui demandait son bonnet, et urinait dellans, en signe de môpris. Dans une de ses courses, passant près du tombeau de Coufucius, Il le visita; mais les Lettrès eux-mêmes conviennent, qu'il fit cette démarche par curiosité, non par dévotion. En tout cas, it ne rapporta pas la loi de proscription des livres, spécialement des anthologies confucilistes. La toi resta existante. 叔 孫 潘 Chousonnn-t'onny un lettré de l'école de 箭 子 Sunntren, lui compila un rituel éclectique pour les cérémonies officielles, et ce fut tout. Outre le sacrifice au Souverain d'en haut, les Ts'inn avaient fait des offrandes officielles aux Souverains des régions de l'espace, centre est ouest et sud, qu'ils possédaient, omettant le nord, alors au pouvoir des Huns. Par amour de la symétrie, ou dans l'espoir d'un meilleur succès dans ses guerres contre les Huns, Liou-pang ordonna de faire aussi une offrande au Souverain du nord. Il mourat en 195 avant 3.-C. - Sa venve, la sanguinaire impératrice 🖺 Lu, gouverna d'abord comme tutrice de son îlls l'empereur III Hoéi age de quatorze ans. C'est durant cette lutelle, en 191, que la loi contre les livres confucilites, fut, non pas formellement abrogée, mais escamotée, mise ad acta dans un loi de vieux écrits. La proscription avail duré 22 ans - Après de graves désordres causés par l'ambition et les infrigues de l'Impératrice Lu, celle-ci étant morte et son parti ayant été exterminé, l'empereur 友 Wenn monta sur le trône, et régna de 179 à 157. Ce fut un hou prince, qui consolida la dynastie encore assez mai assise. Mais, ignare comme l'avait été son père, il fut, durant plusieurs manées, in dupe d'une sèrie d'imposteurs de nuance taoiste. Il me faut raconter en détail cette affaire, d'après l'Histoire dynastique, pour montrer, par un exemple typique, ce que put et ce que ne put pas, durant bien des siècles, la sottise personnelle des empereurs. Elle put souvent introduire des cultes nouveaux, qui durérent parfois assex longtemps. Elle ne put jamais faire admottre ces innovations, par les lettrés à la Sunn-treu, gardiens jatoux du dépôt traditionnel, lesquels eurent toujours soin. à l'heure propice, de faire supprimer la déplaisante nouveauté.

II. Done, en 166, le grand sacrifice impérial au Ciel n'avait pas encore été offert par la nouvelle dynastic. Or, avant de l'offrir, il fallait déterminer la coulcur des costumes officiels. Pour le choix de cette couleur, il fallait décider par lequel des eing agents cosmiques, les Han gouvernaient l'empire. - Plus tard on dècldera définitivement, d'après le système de la production primordiale des agents (page 58), que, les Ts'inn ayant règné par la vertu de l'esu (conteur noire), les Han valiqueurs des Tr'inn régnalent par la vertu du feu (couleur rouge), Mais, en l'an 166, s'opposant au ministre 張 鉴 Tchang ts'ang qui était pour le feu et le rouge, un certain 及 孫 臣 Koungsounn-tch'enn prétendit que les Han régnalent par la vertu de la terre, et que par suite leurs costumes et drapeaux devatent être jaunes. Il disalt cela, sur la foi de certaines émanations de conteur janne observées par lui. Il annonça, pour l'an 165, l'apparition d'un dragon jaune, signe du commencement d'une ère de prospérité nouvelle. De fait, risum tenentis, un dragon janne ayant paro en 165, l'empereur devint très perplexe, mais n'osa pas encore se décider. En tout cas, en été, il offrit le sacrifice impérial au Ciel (page 266), en costume rouge, conleur de la saison d'été. A cette occasion il visita aussi, dit le texte, les tertres des cinq Souverains, mais n'y fit personnellement ancune offrande.

Cependant cette visite mit en mouvement un certain 新 垣 李 Sinnyuanp'ing, géomancien de profession, lequel demanda une andience à l'empereur. pour ful dire que, autour de la capitale. Il percevait des émanations actives des cinq couleurs, qui s'élevalent en forme de cônes. Que ce phénomène ne pouvait signifier, que la conjonction à la capitale des Souverains des cinq régions de l'espace, événement extraordinairement faste. - Pour célèbrer cette conjonction, Pempereur fit aussitôt bâtir un temple pentagonal aux Cinq Souverains. Le toil fut commun, pour exprimer la réunion des cinq; mais chacun eut sa salle particuhère, et sa porte peinte de la conteur de sa région. - Puis l'empereur Wenn fit un pas plus faial encore. En 164, il offrit dans ce temple commun des Cinq Souverains de l'espace, le sacrificé impérial au Clel. Au mement de l'offrande, un jet de lumière sembla s'élever depuis le temple jusqu'au ciel ; c'est l'Histoire qui raconte cela. - De ce jour, le géomancien Sinnynan-p'ing abusa saus vergogne de la crédulité de sa noble dupe... Un jour, comme le solell baissait déjà, il dit à l'empereur: le perçois que le solell va revenir au milieu du ciel; et de fait, un Instant après, le solett revint à midt; c'est encore l'Histoire qui parle. - Un autre jour, il perçut des émanations extraordinaires qui sortaient de dessous le seuil du palais. On creusa et trouva une coupe de jade, avec cette inscription «longue vie an Mattre des hommes . - Une inundation ayant fait communiquer, par le Fleuve Jaune, les eaux de la rivière M Seu avec celles de la rivière M Fenn, Sinnyuanp'ing dit à l'empereur: Jadis le palladium de l'empire, les urnes des El Tcheou, ont dispara dans les caux de la Seu. Je perçois qu'une au moins de ces urnes est venue dans la Fenn... et il Indiqua l'endroit où il falialt la chercher. Mais les officiers charges de cette besogne, ne voulurent pas découvrir l'arne quelconque, que le géomancien avait immergée à l'endroit indiqué. Elle ne sera trouvée et vénérée, qu'en l'an 143. - Puls, diverses supercheries de Sinnynan-p'ing ayant été mises au jour, l'empereur le livra aux juges, qui l'exterminèrent avec toute sa famille. Mais le sacrifice au Ciel dans le temple des Cinq Souverains, qu'il avait

introduit, continua assez longtemps. - Notons que les Lettrés ne discutent pas, no songent même pas à révoquer en doute, la rétrogradation du soleit, dont il a été question plus haut. Un geste impérieux du dac Yang de 🕭 Lou (dixième siècle), suffit jadis, racontent-ils, pour faire attendre au sotell la fin d'une bataille. La résurrection d'un mort, dûment constatée, ne leur causerait pas plus d'émotion et ne teur prouverait pas davantage. Simples phénomènes de ginn-gang, qui sont au pouvoir de qui a la formule, disent-its. Ils n'en venfent pas trop à l'empereur Wenn, de s'être laissé influencer par son géomancien, et ne disent pas carrement que celui-ci le dupa. Mais, ce qu'ils ne lui pardonnent pas, c'est d'avoir introdult un rit inconnu des Anciens, contraire à la tradition antique. Écoutonsles... «L'antiquité n'avait connu qu'un seul Souverain d'en haut, et lui avait sacriffé devant un tertre unique. Peu à peu, par la faute des Tk'inn, on éleva deux, trois, jusqu'à quatre tertres, devant lesquels on sacrifia au Souverain unique, en tant que protecteur des quatre régions de l'empire. Liou-pang ajouta le cinquième, le tertre du nord. Il fut trop gressier, et son fils l'empereur Wenn fut trop ignare, pour comprendre que les Cinq Souverains de l'espace, ne sont que la quintuple formalité de protecteur respectif des cinq régions, du seul et unique Souverain d'en hant, le protecteur universel. » Ceci est clair, et les Lettres n'en ont jamais douté.

-4-4-

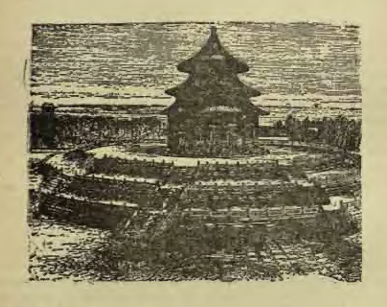
III. Pour être complet, je parlerai lei brièvement de deux hommes, dont la carrière se termina sous l'empereur X Wenn, et qui nous out laissé deux ouvreges.

D'abord of A Lou-kia, qui negocia en l'an 200, puis de nouveau en 179, la soumission du petit royanme indépendant, dont la capitale était Canton. Les dates de sa maissance et de sa mort ne nous sont pas commes. Il a laissé le traité in discours nouveaux, qui céréla un disciple de Sann-treu, un Confuciirle à poi-goe. D'ailleurs aucune idéa neuve. Procurer au peuple le hien-être, et le faire marcher droit au moyen de lois claires et inexarables. Nous connaissons cela.

Mi Kin-i naquit vers l'an 200. A peine âgé de vingt et quolques années, il fut employé par l'emperair Wean, consuit la faveur, pais la disgrace, et mourait jeune. Politique doné d'un certain bon sens, écrivain becord et élégant, il nous a laissé le livre initule M Écrite nouveaux, qui résume ses consultations et ses discours, et qui a servi depuis de modèle à tous les conseillers et harângueurs. Il traita les sujets administratifs les plus importants de l'époque, et par sulte son ouvrage a une haute saleur pour l'histoire. Pour ce qui nous concerne, la huitième section contient queiques indications intéressantes. Kia-i y parie du Principe et de sa Vertu, à peu près comme un Taoiste. Alflaurs il cite volontiers Lao-tzeu, Mais II insiste aussi souvent sur le fait, que les temps ne sont plus lex temps anciens, et développe in manière dont la Vertu du Principe se décide dans le monde nouveau, en des termes que Suan-tzeu aurait acceptés. Somme toute c'est un politicien, Confinciiste pragmatique pour le fond, Taoiste dans la forme seulement.

Notes. — II. Voici le texte de 准 有子 Honi-nan-treu (Lecon 39) sur la rétrocession du soleil. Il est commu de tons les étudiants, étant inséré dans les collections de citations à leur usage. 發 因 公 異 章 接 職 而 日 暮. 接 文 淳 之.日 返 三 舍。Dans une bataille acharaée contre ceux de Han, comme le soleil allait se coucher, le duc Yang de Lou lui fit signe avec sa hallebarde, et le soleil revint en arrière de trois mansions. — 圆 est pour 烟, caractère homophone. — Le fait historique en question, est absolument inconnu par ailleurs.

Sources et Onvrages. — Le 史 紀 Cheu-ki, Mémoires Historiques de 司馬達 Seuma-ts'ion, chaps 8 à 16; avec l'excellente traduction de M<sup>\*</sup> Ed. Chavannes. — L'Histoire 前 漢 書 des Premiers Han, par 班 同 Pan-kou, dans la sèrie des Histoires dynastiques. — L. Wieger S.J., Textes Historiques, vol. I, les 前 漢 Premiers Han.



Temple du Souverain d'en haut, à Pékin.

## Trente-sixième Leçon.

Première dynastie 漢 Han. L'empereur 武 Ou.

Sommaire. — 1. Taoisme de l'empereur Ou. Le Suprème Un. Musique religieuse. — II. La rérémonie 封廊 fong-chan. — III. Maléfices. Malheurs et conversion de l'empereur. — IV. 張雀 Tchang-k'ien. Entrée en relations avec les Grecs et les Indiens.

I. En l'au 140, un jeune homme de seize ans monts sur le trone des 读 Han. Il l'occupera, comme empereur 武 Ou, durant cinquante-quatre ans. Long règne, pent-être le plus intèressant de l'histoire chinoise, pendant lequel des officiers habiles firent prospèrer l'empire, tandis que la cour fut, sans interruption, le théâtre des plus abjectes et des plus sangulnaires intrigues. Je vais laisser parier les Historieus, surtout l'annaliste officiel du règne, 元 馬 经 Seuma-Is'fen; car je tiens à faire voir ces événements dans lour naive et cruelle stupidité.

Donc, l'impératrice donairière, dévote taoiste, égarta du Jenne empereur Ou les Lettrès plus ou moins coofucilstes, et l'eutoura de Tuoistes de toute numnce. Le résultat ne se fit pas attendre. En 133, l'empereur fit élever un temple à une femme obscure morte en couches, que sa grand'mere maternelle bonoralt d'un culte particulier. On appela Princesse transcendante cette fée nouvelle. Elle ne se montrait pas, mais donnalt des oracles verbaux. - Puis l'empereur On devint is dupe du magicien alchimiste 李 少 犁 Li-chaokiunn, Celui-ci lui tint le discours suivant: «Appliquez-vous à la science du fourneau (l'alchimie). Par elle vous gagnerez les bonnes graces des Génies, qui vous accorderont la formule pour convertir le cinabre en or. De l'or sinsi produit par conversion du cinabre, vous ferez des vases pour manger et pour boire. Quand vous aurez mangé et bu dans cette valsselle, vous obtiendrez la longévité des Génies, et pourrez noner des relations avec ceux qui habitent l'île 🏖 🐉 l'eng-lai (page 258). Ensuite vous ferez, sur le mont 妄 由 Tai-chan, la cérémonie 對 罐 fong-chan, sprés quoi vous ne monerez plus. C'est ninsi que l'empereur 養 帝 Hoang-ti obțint jadis l'immortalité. Je sule tout cela du Gente 安 期 Nan-k'i de l'île 益 菜 P'eng-lai, que l'ul rencontré judis dans mes pérégrinullons, r. Ainsi endoctriné, l'empereur 🛣 Ou s'applique à l'alchimie, et envoya des jonques chercher en mer l'île P'ang-loi et le Génie Nan-k'i. Or pen après Li-chackiunn moment. L'empereur ne crut pas a sa mort, pensa qu'il avait seulement changé de forme, et sa foi ne fut pas ébraulée. D'autres artistes du même genre remplacérent Li-chaokiunn. «Les magiciens et alchimistes tagistes, qui pullulaient tont le long de la mer (dans les provinces actuelles du Chan-tong et du Tcheu-ti), offrirent à l'envi, à l'empereur, leurs Génies et leurs formules, e dit Seuma-ts'ion.

Vers l'an 123, événement important dans l'histoire du culte, première tentatise d'identifier le Princips des Taoisies, avec le Souverain d'en haut de la religion antique. Nous savons que, pour les Pères du Taoisme, le Principe n'est pas une personne distincte du monde; c'est l'âme du monde, qui opère en tout, et fait tout évoluer vers sa fin. Le vulgaire taoîste eut tôt fait de concevoir 造 物 者 l'auteur des êtres sous une forme plus concrète, et le coulondit avec le Souverain d'en bant national. Un certain 是 是 Mino-ki présenta à l'empereur Ou une requête ainsi conçue: (Parmi tous les Génies du ciel, le Suprème Un est le plus noble. Les Cinq Souverains de l'espace sont ses assesseurs. L'empereur doit offrir ou faire offrir au Suprème Un des sacrifices annuels, pour expier les fautes de l'empire et attirer sur lui le bonheur.». L'idée pint à l'empereur Ou, qui la

réalisera peu à peu.

Il almait passionnément la concubine F Wang. Cette dame étant morte en tel, l'empereur fut inconsolable. Un magicien nomme 少 裔 Chac-wong se fit fort de pouvoir l'évoquer. L'empereur la vit, confusément, transparaissant à travers un rideau leger. C'en fut asser pour qu'il donnat à Chao-wong toute sa confiance. - Le magicien évoqua de même le Génie du fourneau alchimique, pour lequel l'empereur institus aussitôt un culte. Cette institution, détournée de son sens, out un retentissement considérable. Nous savons que le culte populaire chinois, se reduisuit au culte semi-annuel du #1 Patron du sol du village ( page 95 ). plus le culte trimestriel des A R petits penales de l'habitation, parmi lesqueis le Genie de l'Atre (page 97). Le peuple prit le Génie du fourneau alchimique de l'empereur Ou, pour le Genie de l'âtre familial, et le culte du 🏗 T Tsao-wang devint et est encore le plus répandu et le mieux prailque des cultes chinois. Les sultes morales de cette dévotion, furent pintôt avantageuses. Encore de nos jours, les païens chinois craignant ce témoin silencieux de la vie de famille, ceusé faire son rapport au Ciel au bout de l'an. Ils le prient, s'abstlennent parfois de mal faire à cause de ful, ou protestent devant lui de leur repentir et sollicitent leur pardon. - Le magicien Chao-wong persuada aussi à l'empereur de hâtir une tour très élevée, pour ses communications à venir avec les Génies célestes. La tour fut baile, mais les Génies ne vinrent pas. Jugeant qu'il n'y avait plus rien à tirer de Chao-wong, l'empereur le fit supprimer, mais sans que sa confiance dans la magie et les magiciens fût ébranlée.

En 113, il devint la dupe d'un troisième magiclen, un eunuque, nommé A Luan-ta, lequel lui assura qu'il avait lui aussi, comme jadis Li-chaokiunn, rencontré le Génie Nan-k'i, et se fit fort de lui procurer des relations avec les Génies, de boncher la bréche du Fleuve James qui inondait alors l'empire, etc. La fortune de cet imposteur fut plus rapide et plus haute que celle des précédents. L'empereur le nomma son Maitre, maria une de ses filles à cet eunnque, et le combia d'honneurs et de richesses, jusqu'au jour où, constatant qu'il ne pouvait

tenir aucune de ses promesses, il le ût supprimer.

Encore en 113, grave innovation cultuelle, institution d'un sacriuce spécial aux Génies de la terre, à l'instar de coux du clei, avec cinq auteis pour les cinq régions de l'espace. L'Histoire accuse l'empereur d'avoir imaginé lui-même ce culte, par un besoin de symétrie mai entendu. — Au sixième mois de cette année, on trouva dans les alluvians près de la 治 Fenn, l'uron immergée en 163, par le magicieu 新 頂 字 Sinnyuan-p'ing de l'empereur 文 Wenn (page 284). La déconverte fut considérée comme un remerclement des Génies de la terre, pour le sacrifice spécial qui vennit d'être institué en leur honneur.

Cependant les Taoistes profitaient de toutes les occasions, pour pousser leur

太 - Suprême Un. En 118, l'empereur était tembé gravement malade, et la Princesse transcendante hii avait promis sa guérison, mais en l'exhortant à plus de dévotion envers le Suprème Un. En 113, un certain 公 孫 卿 Koungsonnnk'ing profita de la découverte de la famouse urne, pour reprendre cette question, sur laquelle l'empereur hésitait et se dérobait sans cesse, parce qu'elle touchait au Sonveraln d'en haut, le pivot du cufte national. L'imposteur fit savoir à l'empercur, au nom du Génie Nan-k'i, que la découverte de cotte urne était prédite comme devant être le véritable avénement de l'ére de la fortune des Han. Qu'il devait faire lumédiatement la cérémonie fong-chan sur le mont l'ai-chan, et offrir désormais an Suprême Un le sacrifice officiel offert Jusque là au Clel. -Cette fois l'empereur Ou se décida. Il fit élever un tertre au Suprème Un, d'après le plan donné Jadis par Mino-ki. Le tertre fut percè de huit trous, pour permettre aux Génies terrestres d'y circuter. Les antels des Cinq Souveralus de l'espace, furent disposés en roud autour du tertre du Soprême Un, chaçan selon son orientation propre; l'antel du Souverain Janne, dépossédé du centre, étant logé au sud-est. Au jour du solstice d'hiver (21 décembre 113), qui fut proclamé premier jour de la première année de l'ère nouvelle, avant l'aube, l'empereur Ou offrit un bœuf blanc, un cerf et un porc, au Suprême Un, et se prosterna devant lui. Au jour, il salua des mains le soleil, et lui offrit un bœuf. Le soir, il salua des mains la lune, et lui offrit un mouton et un porc. Les Cinq Souverains de l'espace ne recurent que des mets et du vin. Le quadrilatère de la Grande Ourse, considére comme la résidence du Suprême Un, fut aussi salué et reçut une offrande. En debors du tertre et des auteis, aux quatre points cardinaux, on donna à hoire et à manger à la foule des êtres transcendants, cortège suppose du Suprème Uu. Et vollà le panthéen thoiste constitué. L'année suivante, il fut peint sur l'élendard de guerre impérial. Un drugon volant, symbolisait le Suprême Un; le quadrilatère de l'Ourse, son palais; la queue de la Grande Ourse, sa lance; le seleil et la lune étalent aussi figurés. Quand on décidait une expédition militaire, cet étendard était pointé vers le pays que l'on projetait de vaincre.

Jusque là, les grands sacrifices avaient été offerts dans un silence profond, interrompu seulement par les appels des cérémoniaires, et les déclamations du prieur officiel. En 111, le mignon favori de l'empereur On étant un musiclen passionné, obtint de ini que de la musique instrumentale accompagnat désormals les gestes et les hymnes. Innovation souvent combattue par les Lettrés conservateurs, mais qui l'emporta et demeura.

II. Décide à faire in cérémonie # [m] fong-chan, l'empereur interrogen les Lettrés sur la manière dont cette cérémonie s'était faite dans l'antiquité. Ceux-cl ne purent pas le lui dire, pour la bonne raison quo cette cérémonie était une fable taoiste, d'invention récente (page 255). Il paralt qu'ils se conduisirent aussi assez insolemment, à leur ordinaire (page 283). L'empereur rompit définitivement toute relation avec eux. — Le 17 mai 110, il fit la cérémonie fonq, au pied du Tai-chan, avec le rituel décrit plus haut du sacrifice au Suprême Un, désormais confondu par lui avec le Souverain d'en haut et le Ciel. Dans le terire on enfoult

des écrits sur jade, prières de l'empereur pour la prospérité de l'empire. Après la cérémonie, l'empereur gravit la cime du Tai-chan, accompagné de son seul cocher. Il passa la nuit au sommet de la montague. On ne sut jamais ce qu'il y fit, car l'unique témoin, le cocher, mourut subitement peu de jours après, supprimé probablement. En tout cas, au lieu des Génies qu'il espérait voir, l'empereur ne vit sur le l'ai-chan que les étolles. Il redescendit le lendemain, et fit, à la terre, la cerémonie chan, d'après le rituel des offrandes à la terre qu'il avait instiluces. - Après cela, l'empereur Ou sa rendit à la côte du Chan-long, cherchant à voir au loin l'île Peng-lai, appelant à loi les Géules. Peine perdue! - Cependant, en 100, on arriva à boucher la brêche du Flouve Jaune, par laquelle les canx s'épandaient, inondant le pays, depuis vingt-trois ans. Mais ce no forent ni les Génies ni les magiciens qui la bouchérent; ce furent les innombrables travailleurs réquisitionnés pour cette corvée. - l'omets quantité d'insanités moindres, qui remplissent les années suivantes, Jusqu'en 12. Il fallut un terrible drame domestique, pour lirer l'emporeur Ou de sa folie de cinquante-deux années, et lui faire donner congé à la magle et aux magleleus.

III. Son fits et successeur désigné, le prince 接 Kin, fits de l'impératrice 衛 Wei, était odieux à quelques officiers et eunoques du palais. Ces misérables tirérent parti de la superstillon de l'empereur, pour le perdre. La capitale était pleine de magiciens et de sorcières. Ces durnières ayant obtenu l'accès du harem, trousérent là un terrain propier pour laurart néfaste, limitraments des passions et des infrigues de ces containes de recluses, dévorées par l'ambilion et la jaiousie, ciles ensorcelaient et envoutaient pour leur compte, au moyen de figurines en bois ou en papier, de charmés et d'incantations. L'empereur savait ces cheser, mais ne s'en inquictait pas. Cependant un jour qu'il dormait sa méridieune accontumée, il rèva que quantité d'hommes de hois, armés de hâtons, l'entouraient et cherchaient à le frapper. Il s'èvellla de frayeur, et tomba malade, indigestion sulvie de gastrite, probablement. - Ce cauchemar ent des sultes terribles. Un des pires ennemis du prince beritier, un certain II H. Kiang-tch'nung, persuada à l'empereur que sa maisdie provenuit d'un sort jeté sur lui, et qu'une enquête riguarense était urgente. L'empereur fut donns tout pouvoir pour la conduire lui-même. C'est ce que Kiang-tch'oung désirait. Il se servit d'une sorcière stylée par lut. L'enquête commença par les familles nobles de la capitale, que Kinng-teh'aung haissait. La sorcière faisail creuser le sol de leurs maisons, pour y chercher des charmes cachès, Pour peu qu'on trouvat quelque chose de suspect, tous les limbitants de la unicon étalent orrêtés, et forturés avec des toucilles rougies au feu, jusqu'à co qu'ils avoquesent et compromissent d'autres familles, fesquelles étalent aussitôt traticos de même, et ainsi de suite. Bientôt le nombre des executés pour prétendus majelicas, se monte à plusieurs disaines de milliers, dit l'Histoire. - De plus en plus malade, l'empereur crut tous les rapports de Kiang-tch'oung, Alors celul-ci lui ili savoir que la capitate était purgée, mais que des étranations de matéfice s'élevaient du patais impérial. L'empereur lui permit d'y entrer et d'y opérer à discretion. L'ounnque a & Son-uenn le mit au courant de toutes les intrigues

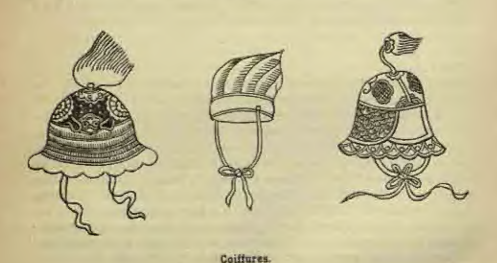
de l'intérieur. On creusa d'abord le sol autour du trône, puis dans le harem, enfin dans les apportements de l'impératrice Wer et de son fils le prince héritler Kiu. Alors Kiang-tch'oung repandil le bruit que, dans la chambre du prince héritier, on avait déterré quantité de figurines en bois, et de charmes écrits sur tissu de soie. - L'empereur était à | · 泉 Kon-ts'uan. Outré de colère et éperdu de frayeur, le prince tua Kiang-tch'oung de sa propre main. L'ennuque Sou-wenn courai averlir l'empereur que le prince s'était révolté pour lui ravir son trône. L'empereur trompé envoya à la garnison de la capitale l'ordre d'étouffer la rébeition par les armes. Le prince réussit à s'enfair. Tous ses famillers, amis et partisans, furent coupés en deux par le milieu du corps, et leurs families furent exterminées. Sa mère, l'impératrice Wei, dut se suicider. Ses deux enfants furent mis à mori. Lui-même, traqué dans sa fuite, se pendit de désespoir. - Cette catastrophe fit numbre de mécontants. Les murmures ne purent être étouffes, les protestations devinrent violentes. La gastrite de l'empereur étant guêrie, le bon sens lui revint aussi en partie. Convaince enfin qu'il avait été indignement circonvenu, il pieura son fils, fit exterminer la famille de Kiang-tch'oung et brûler vif l'eunuque Souwenn. En l'an 89, recevant les hauts fonctionnaires en audience solennelle, l'empereur fit sa confession publique en ces termes: J'ai affligé le peuple par mes folles et mes cruantes. Je me repens du passé, sans pouvoir le réparer. Veillez du moins à ce que désormais le peuple n'ait plus rien à souffrir... Alors, dit le Grand Majordome, supprimez toutes les charges des magiciens et des occultistes, et renvoyer ces gens-là d'où ils sont venus, car ils n'ont jamais tenu aucune de leurs promesses, et ce sont leurs intrigues qui ont causé tous les malheurs que vous déplorez... Qu'ainsi solt fait! dit l'empereur. - Alnai finit le Taoisme de l'empereur Ou. Sans doute, ce ne furent pas les l'hoistes, en tant que l'aoistes, qui commirent les atrocités que l'ai dites plus hant. Ce furent des intrigants politiques, race qui entours toujours le trône impérial de Chine. Mais on voit comme le Taoisme pouvait servir ces intrigants, et l'on comprend pourquoi le gouvernement le considérera désormais, le plus souvent, avec déflance. - Il parait que l'empéreur Ou gémit jusqu'à sa mort: «Tout ce qu'on m'a fait croire, était faux. Il n'y a pas de Génies! Il n'y » pas de drogue d'immortalité! ».. Pauvre homme!

IV. Il me reste à mentionner, du règne de l'empereur Ou, un fait qui aura les plus grandes conséquences, au point de vue des religions et des idées en Chine. Il s'agit de l'ouverture, en l'au 126, par le rélébre explorateur Es Es Tchang-k'ien, des relations entre la Chine et les peuples de l'Ouest. Avant l'au 330, l'empire persant de Darius avait francht le Pamir, et le fond du bassin du Torim (Yarkend, Kachgar) formait la satraple persante des Casiens ou Sares. Mais aucun contact direct ne put se produire à cette époque entre Chinois et Persant, treute à quarante hordes torques s'électant dans les dunes et les plaines du Tarim. En 330, Alexandre conquit la Bactriane. En 328, en Sogdiane, il rebâtit Kodjend fondée jadis par Cyrus. Après su mort, la Bactriane et la Sogdiane furent aux Séleucides. Devenue royaume grec indépendant en 256, la bactriane eut ses roitelets grecs, jusqu'en 141 où les Gêtes la conquirent. La Sogdiane était encore en 126 un petit royaume grec

Indépendant, capitale Ouriationne. - Done, parti de Chine en 126, Tchang-k'ien rénssit à traverser le bassin du Tarim et à passer en Sogdiane. Il visita ensuite le royaume de Samarkand, puls les Gétes du Ferghana. Il situa les Daces, refoulés vers le nord-ouest par les Gêtes; les Alains, et autres peuples. Il détermina les deux voies de pénétration de l'Inde, par Kaboul et par Kotan. Il déduisit enfin, de communications qui lui furent faites, qu'il devait exister un passage direct du Sud de la Chine dans l'Inde, par le Tibet actuel. - Ces données, accompagnées de nomtreux renseignements ethnologiques et commerciaux, qui dénotent un observateur de premier ordre, furent une révélation pour les Chinois. L'empereur autorisa Tchang-k'ion à explorer la voie directe par le Tibet qu'il avait entrevue. Il n'y réussit pas, avant été arrêté par les hordes sauvages belliqueuses, qui habitaient alors ces parages: mais il découvrit, à cette occasion, la route du Yunn-nan en Birmanie, par Bhamo. Il fit ainsi le trou 👺 🔄 diseat les historions chinois. Des communications s'établirent aussitôt; commerce, guerres, et le reste, suivirent. Dans ce va-et-vient, les idées passèrent aussi. Une tradition vent que des Buddhistes vincent de l'Inde en Chine dès ce temps-là. Le fait n'est pas prouvé, mais il n'est pas improbable.

Notes. — I. Je parleral en son lieu de l'alchimie moiste, dont la conversion du cinabre forma toujours la base. Remarquons seulement icl, à quelle époque elle remonte.

Sources et Ouvrages. — Le 史 記 Cheu-ki, Mémoires Historiques de 司 馬 蹇 Seuma-ta'ien, chaps t2 et 28; avec l'excellente traduction de Mr Ed. Chavannes. — L'Histoire 前 读 審 des Premiers Han, par 班 图 Pan-kou, dans la série des Histoires dynastiques. — L. Wieger S.L., Textes Historiques, vol. I, les 前 派 Premiers Han.



### Trente-septième Leçon.

Première dynastie & Han.

L'hymnaire de l'empereur at Ou.

Quelques hymnes rituelles de la deuxième et de la troisième dynastie, nous ont été conservées dans la collection des Odes faite par Confucius, et j'en al cité ladis ce qui peut nous intéresser. Les 泰 Ts'inn n'ont rien laissé. Mais des Premiers Han il nous reste, conservés dans leurs Annales (前 漢 書 Ts'ien-Hanchou, chap. 22), dix-neuf chants, dont sept hymnes qui se chantaient quand l'empereur Ou faisait les offrandes impériales au Souverain d'en haut et aux Souverains des cinq régions. On attribue le texte de ces chants à 司 馬 相 如 Seuma-siangjou. La musique nurait été, sinon composée, du mois adaptée, par le mignon de l'empereur Ou, 季 延 年 Li-yen-niea. Ges chants étaient exécutés, dit l'Histoire, par un chœur d'enfants. La cérémonie était précèdée par une cantate, avant l'aube. Je l'omets parce qu'elle ne contient que l'éloge de l'empereur et du bon état da l'empire, en parases grandiloquentes. Voici la traduction des sept hymnes cultuelles. Elles datent de la période 113-110. On constatern le parium taoiste qui s'en exhale.

## I. Aux êtres transcendants en général.

Nous avons choisi le temps et le jour, dans l'espoir respectueux d'une entrevue. Nous brûlons de la graisse mélée d'armoise, pour inviter dans les quatre régions.

Que les neuf espaces célestes s'ouvrent, que les êtres transcendants se montrent,

qu'ils fassent descendre de grands blenfaits, et une abondante bénédiction.

Les chars des êtres transcendants roulent sur les nuées noires. Ils sont attelés de dragons volants, et ornés de penuons en plumes. Leur descente est rapide, comme le vent, comme un cheval lancé. A gauche le dragon vert, à droite le tigre blanc les escortent.

La venue des êtres transcendants est sondaine et mystérieuse.

La pluie a purifié l'air devant eux, et lis arrivent comme en volant.

Quand ils sont arrivés, on les salue, sans les voir; et les cœurs s'émeuvent, comme si on les voyalt.

Quand ils se sont assis, la musique résonne; on les égaye, ou les contente, jusqu'à l'aube. La victime offerte est jeune et tendre, les mets sont copienx et sentent bon. Il y a une amphore de vin à la cannelle, pour réjonir les Génies venus des huit régions.

Satisfaits, les êtres transcendants bénissent les assistants aux costumes variés; et admirent les riches décorations du temple.

### II. Au Ciel, Souverain, Suprême Un.

Le Souverain descend sur le tertre central, les quatre régions de l'espace lui servent de temple.

Concentrez énergiquement vos pensées mobiles, faites que votre esprit se tienne en son lieu.

Puissent régner partout la pureté et la concorde, puisse l'empire entier jouir de la paix.

Que la reine Terre, riche et féconde, paraisse radieuse dans sa robe laune.

### III. Au tertre de l'Est. Printemps.

Sous l'influence du yang printanier, la végétation renalt. Temps des pluies fécondantes, temps de l'amour.

Le tonnerre retentit, et révelile les êtres qui hivernent. Ce qui semblait mort ressuscite, et poursuit sa destinée.

Puissent les êtres nouveaux innombrables, vivre leur vie jusqu'à son terme. Puisse la foule des vivants jouir pleinement du bonheur du renouveau printanier.

### IV. Au tertre du Sud. Été.

La rouge lumière croit, la chaleur augmente. Les arbres fleuris sont dans toute leur splendeur.

Après les flours, viendront les fruits, nombreux et savoureux. On offrira aux Génies des produits de la terre.

Ils nous accorderant en échange des bénédictions réconfortantes. Si les Génies nous protégent, nous nous perpètnerons sans terme.

#### V. Au tertre de l'Ouest. Automne.

L'Occident est la région de la lumière binnche, le vent d'automne tue doucement la végétation.

Mais les graines des plantes sont conservées, olles qui contiennent le germe du futur renouveau. Puisse se dessécher et mourir tout ce qui auit, puisse cesser pour toujours toute influence néfasie,

Peuples harbares, obélissez avec crainte, pratiquez la vertu, soyez soumis et non rebelles, rectiflez et amendez vos cœurs.

#### VI. An tertre du Nord, Hiver.

Sombre est la région du Septentrion. Tous les êtres qui hivernent se sont terrés. Les végétaux ont perdu leurs feuilles, le givre et le gel glacent la terre.

Que tout esprit de rébellion soit écarté. Que les mœurs et les coutumes restant bonnes.

Que la multitude du peuple, se rappelant son origine, garde l'amour de la simplicité.

Que tous, agissant avec équité, augmentent la confiance mutuelle.

Qu'on fasse les offendes, qu'on prépare les terres, pour que la récolte prochaine soit abondante.

# VII. Au ciel et à la terre. C'est l'empereur qui parle.

Nota: Cette pièce fut substituée, en l'an 32 avant J.-C., par le premier ministre d'alors, à la pièce primitive correspondante qui fui déplaisait. La pièce remplacée n'a pas été conservée.

O Clel noble et sublime auteur, o Terre mère riche et fécoude,

firmament et sol, vons dont l'action et la réaction incessante produit les quatre

solell lune et étollés, à la course constante et régulière,

yinn et yang, et vous cinq agents naturels, qui recommencez toujours la révolution à peine achevée,

nuces, vents, tonnarre, éclairs, plute et rosée, qui procurez l'abondance au peuple...

La série des successions m'ayant fait monter à mon tour sur le trône impérial.

c'est à moi qu'il incombe de vous exprimer la gratitude universelle, de vous remercier pour vos blenfaits.

l'al donc fait préparer ce festin pour vous, je vous présente ces offrandes,

dans l'espoir que, les ayant agréées, vons écarterez de mon empire tout fléau et ferez tout prospérer;

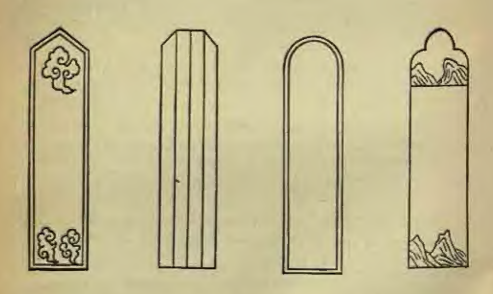
Boulez tambours, résonnez flûtes, danseurs agitez vos flabelles. Que, par la vertu transcendante de nos drapeaux, les peuples barbares soient attirés à nous.

L'empereur Ou espérait monter un jour vivant au ciel, comme jadis le légendaire 黃 帝 Hoang-ti, sur un char trainé par six dragons, L'hymne que voici, se chantait eu son nom, pour inviter cet attelage.

Majestueux, depuis l'antiquité, le soleil se lève et se couche; le temps passe, sans que les hommes alent pouvoir sur lui; les quatre saisons se prètent à eux, mais ne leur appartiennent pas; les années s'écoulent comme l'eau; il me faut voir que tout passe.

Ce que je désire, moi, c'est l'immortalité. L'hymne aux six dragons réjouit mon cœur. Pourquoi tardent-lis? Pourquoi ne descendent-lis pas encore? Je les attends. Qu'ils viennent!

Source. — Histoire dynastique 前 读 書 Tr'ien-Han-chou des Premiers Han, le chapitre vingt-deuxième, non traduit jusqu'ici.



Scaptres de créance.

## Trente-huitième Leçon.

Première dynastie 3 Han.

L'astrologie officielle sous l'empereur A Ou.

司馬達 Seuma-ts'ien. Grand Annaliste et Astrologue sous l'empereur 民 Ou, après son père 司馬袋 Seuma-t'an, continua la compilation des Mémoires Historiques entreprise par celui-ci. Enveloppé, en 98, dans la disgrace d'un ami, il subit une mutilation infamante. Né vers te3, il mourot vers l'an 85 avant L-C., probablement. Le vingt-septième chapitre de son ouvrage, intitulé 天曾les Gouverneurs célestes, est un traité d'astrologie officielle dont il me faut parler succinctement, pour compléter la connaissance des idées du temps.

Les Converneurs célestes, sont le solell, la lune, et les cinq planètes. Nous savons que, depuis la plus haute antiquité, on cherchalt à savoir, par leur observation quotidienne, si le Souverain d'en haut était content ou non (page 13 B). Nous savons aussi que, sous l'empereur Ou, les Taoïstes avaient identifié le 🗜 🛱 Souverain d'en haut, avec le 🛣 - Suprême Un. Ceci posé, résumons ce qui peut nous intéresser dans le verbiage du Grand Astrologue. - « Dans le palais central (constellations circumpolaires), l'étoile palaire ést la résidence du Suprême Un. Tout près, une étolle est la résidence de la Reine principale; trois autres sont le sérail. Douze nutres sont les sièges des ministres et des gardes du corps... Remarquous, prob pudor, que le Suprême Un a des épouses. Cecl est une innovation tuoiste, dont les Anciens n'out rien su, dont ils auraient rough. La chose n'est d'ajilours jamais expliquée, dans les traités d'astrologie officielle, par décence je pense. - Les astèrismes susdits, forment le Palais pourpre. Puis viennent les astres, sièges du Général en chef, du Général en second, du Grand Consellier, du Préposé aux destinces, du Préposé aux affaires, du Prépose aux sanctions. Enfin la Prison des nobles, et la Prison des roturiers... Volla l'organisation de la cour céleste. Tout ceci est pur Taoisme... Suit l'explication très longue et dépourvne d'intérêt des autres astérismes, que l'omets.

Passons aux planètes. — Jupiter préside au cycle duodémire et à l'année. Le pays terrestre au-dessus duquel il se tient en paix (sic), ne peut pas être vaincu. S'il s'agite et se trémousse, s'il change de grandeur ou de couleur, c'est néfaste. — L'apparition de la planète Mars, présage la guerre. Quand elle disparait, on peut licencier les armées. Les soldats qui marchent dans le sens de la planète, sont valuqueurs; ceux qui avancent en sens contraire, sont vaincus. — L'apparition de la planète Saturne, présage du bonheur. Il y a bonne fortune, là où elle stationne. C'est la planète du Fils du Ciel. — Vénus, la Grande Blanche, est l'astre des batailles, des carnages. Ce qu'on entreprend, l'ayant à dos, réussit. Ce qu'on tente, l'ayant en face, échone. — La section sur Mercure, si difficilement visible à l'œit nu, est absolument inepte. Cette planète était censée infiner sur l'administration, les officiers et les eunuques. Sans doute parce qu'eile fait assidûment sa cour au soleil.

Signes solaires... Quand deux armées sont en présence, un grand halo simple est présage de victoire, un halo double est signe de défuite.

Signes tunaires... Ils sont donnés, par l'incursion de la lune dans l'une on l'autre des mausions célestes, ou par sa rencontre avec telle ou telle planéte.

Suit une énumération baroque de phénomènes sublunaires, comprenant évidemment les aurores borênies, la lumière zodiacale, les boildes, étolles filantes, etc. Les grondements souterrains qui accompagnent les tremblements de terre, sont le roulement d'un tambour céleste.

Les nuées donnent des avertissements par teur forme, leur couleur, leur monvoment. Blanches, elles signifient qu'il faut s'occuper des prisonniers, Jaumes, elles indiquent que le temps est propice pour les grands travaux en terre. Roulantes, elles signifient des chars de guerre; en pelotons, des cavaillers; en boule, des masses d'infanterie, Les troupeaux de petits flocons, avertissent d'une incursion des Barbares nomades. — Le premier jour de chaque mois, on observe avec grand soin les nuées qui entourent le soleit, et leurs mouvements par rapport à iniludications précieuses sur ce qui se passe ou se prépare, dans l'entourage immédiat du trône impérial.

Le premier jour de l'année, on observe le vent. S'il souffie du sud, il y aura sécheresse. S'il vient de l'ouest, il y aura guerre. S'il vient du nord, il y aura une bonne moisson. S'il vient de l'est, il y aura des hondations. Le vent du sud-est présage des épidémies. — Si, le jour de l'au, il vente le matin, c'est le blé qui prespèrera. S'il vente après midi, ce sora le millet. S'il vente le soir, les fèces. On régle les semaitles, d'après ces indications.

Le premier jour de l'an, à la capitale, on observe avec soin quelle note musicale donne le bourdonnement de la liesse populaire. Si c'est la note koung, la récôlte sera boune. Si c'est la note chance. Il y aura guerre. Si c'est la note laheng, il y aura sécheresse. Si c'est la note u, il y aura excès d'immidité. Si c'est la note hino, la maisson sera mauvoise.

Quatre comètes annoucérent le triomphe de Ta'ina sur les six royaumes. Une conjonction des cluq planètes annonça l'avénement de la dynastie Han. Un halo funaire annonça que l'empereur m la Kao-tson était enveloppé par les Huns à A l'é P'ing-teh'eng. Une éclipse de soleil annonça la révolte de clan El Lu contre les Han. Une immense comète annonça la grande révolte des princes, en l'an 154. Mars pénétra dans la Grande Ourse, pour annoncer la destruction du royaume du lie Lie. Une appartition céleste ne se produit jamais, sans qu'une cause lut répande sur la terre.

Alusi parle al E Seuma-ts'ien. — On voit que ces pronostics pouvaient servir de thèmes à d'interminables palabres des conseillers. On voit aussi qu'ils pouvaient être exploités fructueusement par les intrigants et les séditieux. Pure superstition d'ailleurs, sans ombre d'esprit scientifique. L'astrologie chinoise officielle restera telle, jusque dans les temps modernes.

Source. — Le 史 配 Cheu-ki, de 司 馬 Seuma-tr'ien, chapitre 27 天 宮 Pien-koan. — Un tiers environ in Chau-ki a été traduit jusqu'iel (1917), magistralement, par Mr Ed Chavannes.

## Trente-neuvième Leçon.

Premiere dynastie W Han.

Les princes 劉 穆 Liou-tei et 劉 安 Liou-nan. — 淮 南 子 Houi-nan-tzeu. Apogée du monisme taniste.

Ce tut l'usage, sous les Han, de faire princes les très nombreux collatéraux du sang luspérial, et de les obliger à résider chacun dans sa principanté. Ils y avaient leur petite cour, organisée, non par eux, mais par l'empereur, qui nommait leurs officiers. Ce système empéchait les princes de cabaler à la capitale, et de comploter dans leurs principantés. Tous ceux qui bougeaient, étaient aussitôt dénoncés par leur cutourage, prestement condamnés et exécutés. La plupart de ces personnages passèrent donc leur vie dans l'oisiveté et la crapule, seul moyen de ne pas se faire suspecter. — Je consacrerai cette Leçon à deux de ces princes, Lton-tei et Liou-nan, qui firent exception et marquèrent dans les doctrines chinoises, indirectement, à des titres divers.

M. Lion-ter, roitelet de [6] [6] Heue-kien, était un frère de l'empereur [6] Ou (Lecon 36), né d'ane autre mère. Il se passionna pour les vieux écrits, et dépensa, pour en acheter. l'argent que les autres roitelets gaspillaiant en des plaisirs moins nobles. Sa principanté étant très éloignée de la capitale d'alors, l'édit de proscription de l'an 2(3 y avait été moins bleu appliqué. Pour le bou prix qu'il payait, plusieurs textes très importants sortirent de leurs exchettes; en particulier celui des Odes, le Rimel des Tcheou, la Chronique de Confucius avec les Béclis de Tsano, l'acurre de Mencius. On aura vu, par les copieux extraits que l'en al faits, quelle est la vateur de ces ouvrages pour le Confuciisme. Aussi les Lettrès de cette couleur, l'ont-ils ioné à outrance, de siècle en siècle. Il mourut de mort auturelle, en 129 avant 1.-C. Son titre posthume est R. E. Hien-mang, le roitelet Hien. Il est enterré non lein de la sous-préfecture de mête Hien-hien, qui porte son nom. C'est, près de sa tombe, que l'ai composé le présent ouvrage.

對安上ian-nan, rollelet de ill. 前 Houi-nan, était neveu de l'empereur 文 Wenn (Lecon 35). Il donna sa canfiance aux Taoistes. Bou nombre de ces gens-là, philosophes ou magiclene, affinérent à sa petité cour. Lui aussi paya bien. Comme jadis 景 不 章 Lu-pon-neui (Lecon 32), il se procura, pour espèces sonnantes, les éléments d'une collection qui est parvenue jusqu'à nous, sous le titre 海 子 Houi-nan-tzen, le Maître du Houi-nan. Cet ouvrage, très inégal, n'a pas encore été traduit. Il contient, en trois chapitres, l'exposé le plus élevé, et comme pensée et comme langage, du monisme taoiste, que nous ayans. — Chose curieuse, la doctrine du livre est, d'un bout à l'antire, en contradiction absolué avec la conduite de Liou-nan. Celui-ci, ambilleux, malcantent, lotrigant, remuant, complota avec son frère Liou-sen. Dénoncès, les deux princes se suicidérent, et leurs familles furent exterminées, en 122 avant I,-C.

Voicl le résumé du Maître du Hoai-nan. Je ne synthétiserai pas ses idées, de peur de les gâter. Elles sont plus expressives et plus intéressantes, sons leur forme originale. «Le Principe embrasse l'univers tout entier, ce qui a forme et ce qui est sans forme, ce qui est subtili et ce qui est grossier, le cief et la terre, le soleil la lune et les étoiles, le yinn et le yang. Il est le plvot de tout. Il est la source, d'où tout ce qui est, a coulé. Il est éternel, sans maila ni soir. Il est obscurité et lumière, puissance et inertie, force et faiblesse, hauteur incommensurable et abine insondable. Il est également, et dans l'infiniment grand, et dans l'infiniment petit. Il éclaire dans le soleil et la tune, il marche dans les quadrupédes, il volc dans les oiseaux. Lui qui déborde l'univers, se concentre dans un fêta. Il établit l'unité et l'harmonie universelle, en enfermant dans sou sein les myriades de contrastes et d'oppositions. » ( Chap. 1. )

Il me faut meltre une note, avant le texte suivant Sous les Han, les deux modalités yinn et yang, figurées ordinairement par l'œuf bicolore (page 136), furent souvent figurées par deux serpents à tête humaine, l'une d'homme l'autre de femme, les corps étant entrelaces ûn appela ces deux figures fe F. Fou-hi et 1/2 M Niu-wa, ou les deux princes (le sens est, le prince et la princesse; les caractères chinois n'ont pas de genre). Représentation plus gracieuse de la rotation des deux modalités, qui se voit sur une multitude de stèles et autres monuments. Ceci posé, voici le texte... » Dans la plus haute antiquité, à l'origine, quand le Principe eut livré aux deux princes la manivelle de l'anivers, ceux-ci s'établirent au centre cosmique. Leur pouvoir transcendant et transformateur s'étendit aux quatre régions de l'espace. Au milieu, la terre se tint immobile. La ciel se mut, avec régularité et constance. Comme sur une roue qui tourne, parti d'un point, tout y révient. Passant par les formes les plus diverses, les plus compliquées, tout retourne à l'état brut. Tout cela est l'effet du Principe, effet produit par sa Vertu, par son influence; non par une action proprement dite, qui sortirait de fui. La nature intime des êtres distincts, ne nous est pas connue. Nous ne connaissons d'eux que leur extérieur, une apparence, comme un redet vu dans l'eau. ( Chap: 1./

La perfection, pour la nature humaine, c'est de se tenir, a l'instar du Principe, dans le repos, sans émotion. Car toute émotion lése la nature. — Chaque fois qu'un être extérieur, ou pintôt son apparence, se présente, il est reflété par l'esprit vital, et une connaissance est produite, nécessairement. Si cette connaissance reste à l'état abstrait et confus, aucun inconvénient; elle s'étérat bientôt, et la paix demeure. Mais si la connaissance devient concréte et précise, inévitablement une passion, sympathie ou antipathie, s'élèvera dans l'intérieur, et l'équilibre sera rempu. Que si, ainsi ému par la connaissance, l'esprit sort par le désir et s'attache à l'objet connu, alors la raison, participation du clei, s'éteint; le sens, participation de la terre, continuant seul à agir. — Or la raison est pureté, simplicité, droiture, blancheur. Le sens est impureté, complexité, bariolage, mensonge. Donc, que le Sage se tienne, concentré dans son intérieur, paisible et pur, dans l'apathie et l'inaction. Alors son esprit vital communiquera avec le Palais transcendant, pénétrera par la Porte du ciel, s'unira au Producteur-Transformateur (au Principe). »

«L'axiome que le Sage doit se tenir dans le non-agir, doit s'entendre de cette sorte... Il ne doit pas agir ému par les êtres extérieurs, au point de blesser sa propre nature; il ne doit pas agir sur les êtres extérieurs, d'une manière qui blesseralt leur nature à cux. Il ne doit pas entreprendre, il ne doit pas intervenir. Sou cœur se gardant de prendre parti, il doit se laisser aller au fil de l'évolution universelle, de cette alternance incessante du devenir et du finir, de l'ascension et de la déscente, de la prospérité et de la décadence. Il doit, en tout, suivre, s'accommoder. Il doit couler sur la pente, dans le sens de la pente, à l'instar de l'eau que Lao-tzeu a si souvent proposée comme modèle. Il ne doit pas envisager le moment actuel qui va cesser d'être, mais le temps qui le suivra; comme l'archer envisage sa flèche décochée, non l'arc qui vient de la lancer. « (Chap. 1.)



Ici tout reprend, à la manière de Lao-treu. «Le néant de forme, le grand Silence, le Principe, est l'ancêtre de tout. Il produisit d'abord les deux êtres les plus nobles, le feu et l'eau, expressions les plus pures du yang et du yinn. Il produisit ensulte tous les autres êtres, lesquels vont et viennent, de l'être au non-être et du non-être à l'être, de la vie à la mort et de la mort à ta vie; de la prospérité à la décadence, du minimum su maximum, et vice versa. Le repos est leur point de départ, et aussi leur point d'arrivée à tous. La révolution par plus et molas, joint ces deux termes. L'état vide-paix, est le point d'équilibre des êtres, ceini qui ressemble le plus à teur état primitif, dans l'être non-différencié, dans l'unité indivise. - L'Unité, c'est ce qui n'a pas de pair; c'est l'Univers, majestueux dans sa solliude, infini dans son monisme. Il renferme, comme un sac, le ciel et la terre. O Unité immense, qui contiens les neuf régions célestes et les neuf espaces terrestres! - Tout ce qui est, est sorti du non-être. Tout ce qui est palpable, est sorti de l'impalpable. Le Principe unique a donné l'être à l'univers, à tous les êtres. Sans forme, il a produit le roud et le carré. Sans figure, il a produit les couleurs, les sons, les gouts. O unité multipliée, la foule des êtres se raméne à tou unité première. O simplicité multipliée, tout est réductible à la simplicité première. Oul, les êtres les plus grands comme les plus petits, nuées dans les hanteurs, flots dans l'abline, polls et fétirs, tout est issu comme d'un trou (sic) unique, tout est entré dans l'existence comme par une porte unique. Il n'y a donc ni bien ni mal. ni raison ni tort, ni out ni non. Le Sage doit tout voir en un, dans la commune origine. Il ne doit considérer que dans son ensemble, la scénerie changeante de l'univers, la chaîne successive des êtres. Fixer en détail ces êtres éphémères, fatiguerait son esprit blea en vain. Toute émotion, sympathie ou antipathie, plaisirou douleur, est une déviation, une aberration, une faute; c'est de plus une usure de sa propre nature. Il faut le vide et le calme du cœur, pour l'union au Principe, dans le haut. Puls, dans le bas, se contenter d'une vue globate du mystérieux ensemble des formes changeautes, dans une indifférence absolue, sans distinguer entre oul et non, entre la vie et la mort. . / Chap. 1. /



Dans la deuxième chapitre, tout est encore repris, en termes nouveaux.

«Le Principe seul fut sans commencement. Tous les autres êtres eurent un commencement. Ils sont tous devenus, par la vertu du Principe, dans l'espace médian, par action et réaction du yinn et du yang, activité positive cèleste et

réceptivité passive terrestre. - Avant le commencement, le Principe était néant de forme, invisible, impalpable. Invisible à force de pureté; comme on ne voit pas la lumière intense, parce qu'elle ébiquit. Impaipable à force de téunité: comme on ue palpe pas l'air, qui pourtant euveloppe et pénètre tout. En lui se séparèrent, te pinn et le gang, le ciel et la terre. Par eux il produisit tous les êtres, comme le potier modèle ses vases, comme le fondeur coule ses produits. Les formes innombrables alternent, se succèdent, dans le sein immense de la nature. L'état de vie, est l'état de veille, de connaissance, d'un être. L'état de mort, est l'état de sommell, de non-connaissance, du même être. Il pe saura qu'il a dormi, que quand il se sera réveillé dans une existence nouvelle, mais no saura pas alors ce qu'il fut dans son précédent état de vellle. Un tigre ne sait pas qu'il fut bomme jadis, un homme ne salt pas qu'il fut tigre jadis; cet homme, ce tigre, savent seulement qu'ils se réveillérent homme et tigre, à leur dernier éveil, à leur entrée dans leur présente existence. Comme en été l'eau ne se souvient pas qu'elle fut figée comme glace durant l'hiver précédent; comme en hiver la glace ne se souvient pas qu'elle clapeta et coula sous forme d'eau durant l'été. Deux phases alternantes du même être, sans souvenir dans la phase présente, de ce que ful la phase précédente. L'homme fait partie intégrante de la Grande Masse, de l'Univers, dont la révolution le met successivement, en action par la naissance, au repos par la mort; bon pour lui toujours d'ailleurs, et dans l'étal de vie, et dans l'état de mort. Le Sage, c'est l'homme qui a compris que la roue tourne sans cesse. Pour celui-ià, honneur et oubli comptent sussi peu qua le veni qui caresse son visage. lonange el blame ne valent pas plus que le chant d'un moustique à son oreille. Il est détaché, il est délivré. Son corps est situé dans un lieu, mais son esprit est libre et va où il veut. - Oul, la grande science, c'est de savoir, que tout est produit par un être unique, qui n'agit pas en dehors de lui-même, qui s'étend et se rétracte alternativement, donnant par ce mouvement naissance aux êtres, lesquels sont tous un en lui. Il est le père et la mère de tous et de tout. En lui, pas de distinctions, pas de différences. En lui un sophora et un orme sont identiques. En ful les hommes de toutes les hations sont frères. Tont est compris dans une révolution circulaire immense. Tous les êtres sont des points d'une roue qui tourne. . / Chap. 2. /

\*Quelle erreur funeste, que celle de la bonté et de l'équité, des lois et autres inventions artificielles. Elle ruina la nature, la vérité. Tel un arbre, dont le bois aurait été déhité en une foule d'objets ciselés. L'arbre a disparu, a peri, dans cette opération. Ainsi de la nature humaine, violentée par les rits. — La ruine commença des la Fou-hi, l'inventeur du maringe et des institutions familiales. Elle fut aggravée par les institutions nationales de la Hoang-ti. Elle fut complètée, par l'invention des lettres et des aris. Voilà la source de tons les désordres. Comme remêde, il faudrait revenir à l'état primitif, au vide du cœur, à la nature pure. Tout au contraîre, les modernes préconisent, comme remêde, les rits et les lois / Sunn-tzeu/. La situation est désespérée. Aussi le Sage n'a-t-il plus qu'à se désaffecter du monde, qu'à se tenir à l'écart, qu'à vivre isolé, content d'ailleurs, tenant sun esprit hien enformé dans su potirine, libre au milleu de l'universel servage, comme une plume qui vois au vent, comme une algus qui vogue au gré des flots à / Chap. 2./

«Cette liberté, qui tait l'homme supérieur, est produite par sa connaissance. C'est par sa parcelle d'intelligence, participation du ciel, que l'homme diffère de la brute, au degré où it l'aura préservée et cultivée. Qu'il surveille ses sens, pour que des ombres projetées par les objets extérieurs, n'assombrissent pas son intériour, n'y produisent pas de faux mirages, Qu'il tienne son esprit pur et en repos. L'équilibre de l'esprit humain est instable: l'auteur de la nature l'a fait ainsi. Tel un bassin d'eau très pure, placé sur une table. L'eau réfléchit les traits du visage, tous les poils de la barbe. Touchez seulement la table, et l'eau du bassin agitée, ne réfléchire plus rièn, malgré su purefé. Donc vigitance et préservation extérieure et intérieure. Réprimer la joie qui dissipe. Prendre les moyens pour éviter la douteur qui distrait. Et, pour ce qui est des grandes souffrances sans remède, se dire qu'elles sent contenues dans son destin, et les accepter comme telles stoiquement. « (Ghap. 2.)



Dans le septième chapitre de son œuvre, outre la reprise des sujets précédents. la théorie de Hooi-nan-treu sur la survivance est exposée. Cette théorie est singullère. L'homme est composé de deux parties matérielles, l'une plus subtile, parcelle du ciel; l'autre plus grossière, parcelle de la terre, Dans chacupe de ces doux parcelles, est contenue une force, un principe d'action, une ame, matérielle elle aussi; le in hounn, ou it chenn, ou if it tring-chenn, dans la partie supérieure; le 釀 p'ai, ou 形 體 hinget'i, ou 音 骸 kou-hai, dans la partie liftrienre... Si le corps est tué avant le temps, l'âme inférieure p'ai, pas assez mûre pour se refoudre avec la terre, subsiste errante; et volfà les 奥 koei, les revenants. Si, par l'excès des passions, par la labeur exagéré de la pensée, l'âme supérieurs hounn a été consumée avant le temps, le corps n'est plus informé que par l'âme inférieure; et vollà les déments, les fous... Quand l'homme a bien ménagé son corps et ses deux âmes, à la mort les deux retournent, qui dans le ciel, qui dans la terre, les dont réservoirs d'où elles étaient sorties. - Mais alors, la survivance? Cette alternance de l'état de vie et de mort? Ces êtres qui, sortis par une porte, rentrent sans cesse par une autre: par quoi sant-ile individués? .. En bien, nous allous entendre Hous-non-treu nous avouer, au'lls no sont pas individues du tont; que leur individuation se perd avec la fin de cette existence; qu'ils ne aubsistent pas personnellement, mais seulemont en taut que feurs parties supérieure et inférieure, fondues avec la matière du ciel et celle de la terre, serviront encore, une autre fois, à constituer un être nouveau. - Du coup, toutes les belles pages citees precédemment, deviennent un ramage vide de seus. Nous sommes en présence d'un système, plus la pte que le fagat, la liasse des skandhas buddhiques. On sait que, pour les Boddhistes, l'Individu se défait à la mort, son kurma, sa dette morale restunt seule, et se reincarnant dans un être nouveau. De karma il n'est pas question, dans la théorie de Hauisnan-treu, qui ne connaît ni bien ni mal, ni morale ni sanction. L'honnae se dissout. Ses deux parcelles subsistent, en tant que matière rentrée dans les dans réservoire respectifs ciel et terre. Ces parcelles resserviront pour faire des êtres, qui seront les mêmes d'après Hoai-nantreu, qui seront différents pour tout bomme dous de bon sens.

«Avant le commencement, avant que le ciel et la terre de fusseut, alors qu'il n'y avait encore que l'imaga ( le type de ce qui serait... une sorte de Verbe... cotte expression est a noter) encore imperceptible, alors daux actions, le ginn et le gang, naquirent confusement. Pois, ces deux actions niternant, les limit régions de l'espare furant produites; l'action of la reaction du mâle et du femelle, du fort et du faible commença; les êtres innombrables prirent figure, les insectes sortant de la matière plus grossière, l'homme de la matière plus pure. Dans l'homme, l'ame supérieure, c'est ce que le ciel lui a donne, et son âme inférieure, c'est le don de in terre. A la mort, quand l'esprit est rentre par sa porte (refondu avec le ciel), quand le corps est retourné à son origine (en terre), il ne reste plus de moi, plus d'individu. C'est dans ce sens, que le ciel est le père, que la terre est la mère de Phomme. Tout, dans l'univers, est devenu, comme la ramure d'un arire immense; mais par une racine double, l'esprit vital provenant du ciel, et le corps provenant de la terre. C'est là le sens de l'axiome, un devint deux, deux devint trois, trois devint toutes chosos. Le Principe d'abord condensé en matière ténue, évolun sous la double modalité ymm et gang. Yinn, gang, et la matière, font trois lie ces trois, tont est issu. Le ciel et la terre sont un, lous les êtres sont un, dans l'unité primordiale. Qui sait cette unité, sait tout dans cette unité; sait, non seulement le présent, mais le passe et l'avenir. - Dans l'univers, il y a, en apparence, une infinité d'êtres. Moi J'en suis un aussi. Or la nature n'a pas produit les antres pour moi, al moi pour les autres. Chacun pour soi, dans son stade actuel. L'être qui m'a engendré, ne m'a pas donné la vie. L'être qui me tuera, ne m'ôtera pas la vie. Je tiens ma vie de l'auteur des êtres, qui me la reprendra à son gré. Tous les êtres sont, dans la main de l'auteur des êtres, comme les pièces d'un jeu: Les pièces nu comprendent rien à la partie, laquelle n'intéresse d'ailleurs pas leur être propre (les deux particules céleste et terrestre), puisque cet être est indestructible. Les existences se suivent et ne se ressemblent pas. Que d'hommes, ne comprenant pas cela, agissent illogiquement. Un tel consent à être cautérisé, pour être guéri d'une indisposition; et refuse de se laisser étrangler, opération qui terminerait pour lui une existence miserable et en inaugurerait une meilleure; n'est-ce pas illogique? Il ne faut tenir à aucune vie, ni refuser aucune mort. Il faut se laisser aller au fil de la destinée, de la mutation continuelle. Na dernière naissance m'a donné, pour cette fois, un corps de telle dimension, qui finire par la décomposition, dans un cercueil de même dimension. Paurai repassé de l'état paipable à l'état impaipable. Que sais-je s'il y aura avantage on désavantage dans ce passage". L'auteur des êtres appelle et congédie les êtres, comme le potter preud une poignée d'un tas de bone, la met sur la roue, la forme, et la rejette dans le tas, si l'objet forme ne lui plait pas. A cela la bone n'a rieu à dire... L'eau du grand fleuve est puisée dans des vases divers, employée à tonte sorte d'osages nobles et vils, puis rejetée dans le fleuve. A cela l'ean n'a rien à dire... L'homme qui se réjouit ou qui s'attriste, commet un illogisme. La rane tourne; il faut vouloir ioniner avec elle; là est la pala. Ne rieu embrasser, pe rieu repousser, N'épuiser, al son esprit, al sa matière. Toujours bien réflèchir d'abord comment on fern pour s'en tirer avec le moindre effort. Aller avec le ciel, s'unir au Principe, ne rien commencer par espoir du bonheur, ne jamais cesser par crainte du malheur. Vollà l'homme transcendant, l'honome vrai, le sur-homme. Concentré en soi, il considére comme identiques l'être et le non-être, le plein et le vide, le positif et le négatif, la vie et la mort. Il ne s'occupe que de la simplicite suprême, du non-agir, du retour à l'état brut, de l'union à la racine, de la garde de l'esprit. Libre, il voyage, comme le rayon solaire, comme le soufile du vent, par delà le mondo du clel et de la terre, par delà les régions ponssièreuses, dans les plaines du sans-souci absolu. Il commit, non par raisonnement, mais par l'extase. Il sait tout, sans avoir rien appris. Rien n'a plus prise, sur l'homme ainsi libéré; rien ne peut plus ini faire obstacle. C'est là le honheur suprème. Savoir que, dans l'intervalle entre ses existences, on est un avec la transformation (ce terme abstruit est à noter; il n'y a pas, dans le texte, qu'on est un avec le transformateur). Confucius ne sui rien donner à ses disciples, comme compensation des privations et des contraîntes morales qu'il exigen d'onx. Tandis que nous Taoistes, nous offrers à nos disciples la joie intérieure parfaite, habiter dans l'univers, se joner dans l'immensité, atteindre la majesté sublime, frayer avec l'unité suprème, s'ébattre entre le ciel et la terre. Qui a ainsi l'immensité en partage, n'a plus rien à désirer. » [Chap. 7].

-4--

Les autres chapitres de Houi-nan-tzeu, contiennent les données suivantes utilés à consultre.

Il loge le Suprême Un, Principe, Anteur des êtres, dans les constellations polaires (Chap. 4.)

Il explique l'extase, comme un retrait de l'esprit dans l'imperceptible, dans le vrai absolu, dans le Principe. Retrait si profond, que le fonctionnement de la pensée et des sens est entièrement suspendu, que toute perception ou notion d'un objet distinct est impossible. (Chap. 8.1 — Où est alors l'esprit?.. Il dit ne pas le savoir. (Chap. 7.1 — l'avone que moi je ne vois aucune différence entre sa doctrine chinoise, et la doctrine indienne du retrait en Brahman.

Il parait admettre une catégorie speciaie, peu nombreuse, A. A d'hommes vrais, de sur-hommes, dont l'esprit aurait émand de l'Unité suprême avant la formation du ciel et de la terre, [Chap. 15.] — Ceux-ci ne se toudent pus, après teur mort, avec le ciel et la terre, comme [si dit plus haut. Leur moi subsiste. [Chap. 7.] — C'est une sorte d'aristocratie, sans raison d'être logique, dont Haai-nau-tzeu parie sobrement et obscurèment. Notons que ses hommes vrais sont supérieurs à ceux de Tchoang-tzeu. L'idée évalue. Elle se développera et se précisers de plus en plus. Mais l'émanation du Principe, avant la formation de l'anivers physique, qui rappetie l'angélologie judaique et avestique, sera abandon-uée. Cette notion est propre à Hoai-nau-tzeu, et je me demande où il l'a prise.

Sources. — Le chapitre 118 des 史 記 Cheu-ki, Mémoires Historiques de 司 馬 遷 Seuma-ts'ien, non traduit Jusqu'ici. — L'œuvre de 淮 南 子 Hoainan-tzeu, non traduite; dans 子 書 la collection des trattés philosophiques.



董 仲 蔚 Tong-tchoungchon.

### Quarantième Leçon.

Première dynastie 漠 Han.

Confuciisme batard de 董 帅 舒 Tong-tchoungchon, Theisme-naturisme.

Je consacremi cotte Leçon à l'analyse du 春 秋 繁 Tch'ounn-ts'iou fanlou, non traduit jusqu'ici, roenell des barangues faites à l'empereur 武 Ou, en l'an 140 avant J.-C., par le lettré 董 静 詩 Tong-téhoungehou. C'étail un méridional, profondément attaché à Confucius, mais influencé par le Taoisme. Il rejeta le système de la nature bonne, de 孟 F Mong-tzeu. Il rejeta également le système de la nature mauvaise, de 新 子 Sunn-tzeu. Il tira de la Grande Règle (Lecon 6%, et de la philiosophie taoisie, un système mixte, mi-paril théiste, miparti noturiste, qu'il prétendit être le système primitif de Confucius, ce qui n'est pas exact. Les discours de cet auteur, plus orateur que philosophe, sont longs et diffus. En voici la quintessence.

-0-0-

«La nature de l'homme n'est pas seulement homne; elle n'est par sculement manyaise. It en sart du bien ou du mal, parce qu'elle contient deux facultes, la bonté et la convoltise. De la bonté sort le bien, de la convoitise sort le mai, - De même que, dans l'univers, la loi da Ciel c'est que le gang matrise le gien, ainsi, dans l'homme, la bonté doit amitriser la convaille. Cect n'est pas agir contre nature. Le Elet en fait antant. C'est agir comme le Clet, c'est se conformer à la loi universelle. - Il faut enseigner cela aux hommes; car pen arrivent d'eux-mêmes à cette connaissance. Il faut leur enseigner à tirer le bien de leur nature, comme on tire le grain des céréales par le battage, et le ill d'un cocon par le dévidage. -L'action du Ciel se horne à constituer une nature humaine indifférente. L'action de l'instructeur doit obtenir que cette miture se développe ensuite dans le sens 🛱 bien, pas dans le seus 🗒 mai. Non, la nature n'est pas toule bonné; elle n'est pas non plus toute manyaise. La céréale n'est pas toute grain, mais en en tire le grain: le cocon n'est pas tout fil, mais on en tire le fil. Ainsi, de la nature, sort le bien on le mai, seion qu'on la sollicite. Les Anciens appelèrent le peuple Reminn, caractère qui s'explique par l'homophone De minn, indétermination / cette explication étymologique est fausse /. Ils vonlurent exprimer par là, que l'homme, que le peuple, n'est naturellement ni bon ni mauvais; qu'il est indétermine. La convoltise est une pente de la nature, qui fait un avec la nature; l'autre pente, celle au bien, est aussi Inséparablement unie à la nature. De même que l'univers passe par les pluses ginn et gang, ainsi l'homme passe par des phases de raison et de convoltise. La loi est, pour lui, de régier in convoltise par la raison. - En donnant des princes aux hommes, le Cleb a voulu que ces princes fussent les instructeurs des hommes, leur apprissant la doctrine exposée ci-dessus, Tout développement dépend de l'instruction reçue. La nature neulre se laisse faire. Il faut donc dire que c'est l'instruction qui rend bon; il ne faut pas dire que c'est la nature qui est bonne. - Menclus a errè, en disant que la nature est bonne. Cette errour dérive d'une autre qu'il commit, en affirmant que l'homme ne différait que très peu des animaux, c'est-à-dire n'était que blen peu meilleur que les animaux. Mencius concut donc la bonté naturelle, comme une bonté bien basse, bien intime. Dans ce seas il put dire en effet que la nature est bonne, comparée à celle des animaux; un peu moilleure que celle des animaux. Mals c'est là une manière de parier impropre, faite pour induire en erreur. Il se trompa, disons-le simplement. - La nature n'est pas bonne; la nature n'est pas mauvaise; la nature est Indifférente, disposée en deux sens. Elle deviendra bonne ou mauvoise, selon l'instruction reçue. El même, il faut bien le dire, la bouté habituelle obtenus par l'instruction, ne sera jamais intrinséque. Elle ne sera jamais que l'habitude acquise de suivre plutôt la pente au bien de sa nature, de faire plutôt ce qu'il convient de faire. Intrinséquement, la nature restera toujours indifférente, avec deux pentes, l'une an bien, l'antre an mal. Confucius n'a-t-il pas dit : je n'al jamais connu un homme bon; j'al connu sculement des bommes qui agissalent bien. - Encore une fois. l'homme est indéterminé. En sortira, ce que l'enseignement en tirera. C'est l'instruction qui décidera laquelle des deux pentes prévandra dans cet individu. » / Chap: 10./

Reste à nous dire d'où viennent les deux pentes. Pour la bonne, pas de doute, elle vient du Ciel; ceci est répété à satiété. Et la manyaise?.. là pas de réponse catégorique: Tong-tchoungchou titube et tergiverse dans un embarras évident. Enfin, dans son ouzième chapitre, il se décide à expliquer, non l'origine du mal, mais ce qu'il est, d'après lui. Après avoir exposé que le bien au ciel est la régularité du cours des astres et des saisons, que le mal en lui ce sont les éclipses et autres météores lutempestifs, il fluit par arborer ce principe de morale, que lo blen est ce qui est falt en son temps et en barmonie avec les circonstances, que le mal est ce qui est hors de saison et heurie les conjonctures. Au fond, le principe de la convenance, de l'opportunisme confuciiste, érigé en régle des mœurs. Cela posé, il triomphe. Tout est explique par 時 之 合 不 台 l'opportunité ou la nonopportunité au moment de l'action. Opportun et bien sont synonymes, intempestif et mal sont synonymes. - Les saisons sont les passions du Ciel, chaudes ou froides. L'homme dolt s'y conformer; par exemple, procréer au printemps, se centenir en hiver, etc. S'il fait ainsi, ce soru bien, parce que opportun; si autrement, ce sera mai, parce que intempestif, pas de saison, pas dans le sens de la retation cosmique. - L'action humaine doit toujours être d'accord avec l'Unité. Et qu'est-ce que celte Unité? Pour Tong-tehoungehou, c'est le cours circulaire du temps, qui passe sans cesse par les quatre termes, commencement, progrès, décadence, fin. Il ne faut envisager que cela. Alors on agira loujours bien, et ou aura toujours la paix, Begarder deux choses à la fois, trouble. Tout insuccés, vient de l'éparpillement. Tout succès, vient de la concentration en un. Celui-là commissait la voie du Ciel, qui a dit (dans les Odès); Le Souverain d'en hant vous observe. Ne divisez done pas; concentrez an contraire votre cour. / Chap. 11 /

«Tous les devoirs découlent du ginn et du gang. Camme le gang a, dans le ginn, son corrélatif de signe contraire, ainsi en est-il des relations humaines d'où découlent les devoirs. Ce que le gang est au ginn, le prince l'est aux sujets, les parents le sont aux enfants, le mari l'est à la femme. Devoir d'activité d'un côlé,

de passivité de l'autre. Voità le sens de ces formules, aller avec le ciel, s'unir au ciel. - L'homme marche debout. La moitié supérieure de son corps, au dessus de la ceinture, est yang, émanation du ciel. La moitié inférieure de son corps, audessous de la ceinture, est yinn, émanation de la terre. Comme ses viscères et ses membres repondent, par leur nombre, aux cinq agents et aux quatre saisons; comme le clignotement de ses paupières, les hattements de son cœur, et le double mouvement de sa respiration, répondent à l'alternance des jours et des nuits et au pouls cosmèque; ainsi les esprits vitaux des hommes, accordés sur le ton du ciel et de la terre, rendeut tous les frémissements du ciel et de la terre, comme diverses cithares tontes accordées en koung, vibrent tontes quand résonne la note kanny. - Le phénomène de l'harmonie entre le chil la terre et l'homme, ne tient pas à une union physique, à une action directe; il tient à un accordage sur la méme note, produisant vibration à l'unisson. De là tant de sympathies cosmiques, comme le mainise des hommes lorsque le temps est convert, comme l'aggravation nocturne des maladies, comme l'impulsion irrésistible qui fait chanter les cogsayant le jour, etc. Dans l'univers, il n'y a pas de ha-ard, il n'y a pas de spontanoite; tout est influence et harmonie, accord répondant à l'accord. Et d'où part, en dernière lustance, cette influence? qui donne le ton de cette harmonie?.. Un être unique, qui est invisible et impalpable, qui fait évoluer tout ce qui est. » /Chap. 13.1

\*Seul le Sage sait que tout se raméne à un. Seul le Sage sait que le prince est is pivot de tout. Il correspond avec le cosmos tout entier. Pour lui le ciel donne ses météores, qui sont, non des signes de colère, mais des avertissements bienveillants. Tout désordre, qui est une rupture de l'harmonie et de l'équilibre, se répercute au ciel, pour avertir le prince, pour lui demander de porter remède. La tortue et l'achillée lui expliquerout le sens de ces signes. N'était-il pas sage, ce roi de La Toh'ou, qui s'inquietait quand le ciel restait longtemps au beau fixe, et se demandait pourquoi le Ciel ne l'averlissait plus? « Chaps 6 et 8.)

tL'empereur est le plus noble des êtres. Lui seul offre au Ciel, comme un ûls à son père. Il lui offre, même quand il porte le deuil de ses parents, car sa fillation céleste prime sa fillation terrestre: Que, dans toules les difficultés, il recoure avant tout au Ciel son père. Les Mânes glorieux ne peuvent quelque chose, que quand le Ciel est consentant. Les 例 Teheou durérent si longtemps, parce qu'ils firent toujours plus pour le Souverain d'en haut que pour les Mânes. Les 奏 Ts'inn ne durérent pas, parce qu'ils firent plus pour les Mânes, que pour le Souverain d'en haut. « (Chap. 15.)

\* Que les offrandes soient faites parfaitement, et dans leur ordre; d'abord an Ciel, puls aux Monis et aux Fleuves, coûn aux Mânes des Ancêtres. Qu'aucune primeur ne soit consommée, avant d'avoir été offerte au Ciel et aux Ancêtres. Car c'est du Ciel que viennent tous les biens, au cours des quatre saisons. Il faut donc le remercier de ses dons. Il faut aussi, par pièté filiale, desirer que les Ancêtres en jouissent d'abord. — On cherche le Souverain, on cherche les Mânes par l'offrande. On tâche, par cette scénerie, de rendre l'invisible quasi-visible. — Que rien ne manque à aucune offrande! Mais l'essentiel, ce n'est pas la quantité offerte; c'est la dévotion et le désir de l'offrant. « (Chap. 16.)

«Qu'on s'acquitte avec grood soin du culte du il Patron du sol. - En temps

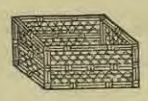
de sécheresse excessive, on forera des trous dans son tertre, pour la lui faire senlir. Dans ces trous, on introduira des grenonilles, pour lui faire comprendre qu'elles n'ont plus de refuge ailleurs. On brûlera la queue de quelques cochons, pour que leurs cris lamentables exclient sa pitié. On séquestrera toutes les femunes, pour qu'il ne voie plus que gang portont. Enfin ou le priera, en employant cette formule... Le Ciel Immineux fait natire les céréales, pour nourrir les hommes. Maintenant les cérèules souffrent tellement de la sécheresse, qu'il est à craindre qu'elles ne donnent pas de grains. Respectueusement nous vous offrons cette pure liqueur, et vous demandons prosternés de faire tomber la pluie. — En temps de pluies excessives, on le priera en ces termes... Il est tombé trop d'ean. Les moissons en souffrent. Respectueusement nous vous offrons cette grasse victime, en vous priant, à Gémie transcendant du tertre, de faire cesser la pluie, de mettre fin à notre pelue, de ne pas permettre que le yiuen opprime davantage le yang.» (Chap. 16.)

Sur la conservation de l'esprit vital et du corps, par la sobriété et le non-agir, Tong-tchoungcheu parle absolument comme un Taoiste. Il probibe tout excès dans le manger et le boire, surtout tout excès vénérien, et toute activité intelléctuelle exubérante. Car ces abus usent le corps. Ils empêchent aussi l'esprit de ribrer à l'unisson de l'unifé cosmique, de communiquer avec l'abime infini.

(Chap. 17.)

Source. — Le 在 就 着 露 Tch'ounn-ts'ion fan-lan de 董 仰 舒 long-tehoungehou, non traduit jusqu'ici.







Corbeilles rituelles.

## Quarante-et-unième Leçon.

Première dynastie 漢 Han.

Le 素 問 Sou-wenn, Physiologie antique.

Je place ici l'analyse du 囊 間 Sou-wean, Simples questions, parce que le styla de cet ouvrage ne permet guère de placer plus haut la rédaction qui est parvenne jusqu'à nous, et parce qu'il existait certainement sous cette forme à cette époque. Mais son contenu est plus ancien. Il résume les connaissances physiologiques expérimentales de tous les siècles qui précédèrent, puis il les systématise en un chapitre, le dix-neuvième, qui est du plus haut latérêt pour l'histoire des doctrines chinoises. Ce chapitre est certainement postérieur à F F Laotren, commencement du cinquième siècle; mais l'estime que son éhanche fut anhérieure à la flu du quatrième siècle. Car le système des cinq agents sur lequel Il appuie ses théories, est encore le système 🛜 🖻 de la production réciproque des agents l'un par l'antre, non le système 🔄 🖻 de la destruction des agents l'un par l'antre, non le système 🔄 🖻 de la destruction des agents l'un par l'antre, introduit par 🔄 🏋 l'senu-gen au quatrième siècle. (Leçons 6 et 33.)

La mise en scène du Sou wean est assez originale. L'empereur 宣 帝 Hoangti pose des questions, fort bian formalées, aux savants de son entourage. 政伯 K'i-pati et autres, qui les résalvent. Ceci est pure action, bien entandu, mais donne au livre plus de clarté, et une certaine vie. Voici maintenant le résumé du système, dont la parenté avec la philosophie taoiste saute aux yeux.

--

Tout ce qui est, dérive d'un être primordial sans forme ni figure, invisible et impaipable. Sous cot état, le cédacteur inconnu du Sou-icenu l'appelle Z le Mystère Par son infusion dans la matière première A k i, il produisit tous les êtres. Tous tiement de lui leur esprit vital, pluchenn, ou A ling, ou pluchenn-ling, ou la tahenn-ling. L'homme qui est fait de la quintessence de la matière, tient du Mystère, en plus, A tehem son intelligence. De la tes aphorismes: «tout être est fait de matière contenunt de l'esprit». «la condensation de la matière et son animition par l'esprit, font l'être »... L'esprit, c'est l'esprit vital, la participation de chaque être à l'âme du monde; non une âme séparée.

Dans cet espoce médian, deux roues superposées tournent, l'une au-dessus de l'autre, en sens inverse. Les neuf constellations principales et les sept corps célestes (soleil lune et cinq planètes), sont le métronome qui règle cette double giration. La rone supérieure, sinistrogire, est celle de l'influx céleste yinn-yang. Ces deux modalités alternantes, activité et passivité, lumière et obscurité, chalcur et froidure, expansion et contraction, sexe masculin on féminin, rigidité et flexibilité, nous sont connues depuis longtemps. Mais, dans le Sou-wenn, elles sont subdivisées, chacupe en trois degrés. Cette subdivision jouera désormais un rôle im-



mense dans les spéculations chinoises. Ci-contre, le fameux schéma graphique de cette giration. Les deux points de couleur contraire, signifient que chaque modalité contient en elle-même le germe de sa contraire, laquelle lui succédera; omettous cela. Les deux farmes, renflées en tête, décroissant au milieu, étirées en queue, figurent la période des deux modalités. On volt qu'à la tête de chacune, répond la queue de l'autre, et que les deux parties médianes décrois-

santes sont intermédiaires. Ces trois parties de chaque modalité sont définies, dans le Sou-cean, par les trois termes 太 apogée, 少 diminution. 閾 terminaison; et par suite le traité parie de trois yinn et de trois yang.

Donc, la roue céleste verticule, a six secteurs, le yinn apogée, le yinn décroissant, le yinn expirant; le yang apogée, le yong décroissant, le yang expirant. A son passage au-dessus de la roue inférieure horizontale, chacun de ces secteurs l'influence, selon sa qualité et son degré; aux secteurs yang de la roue, repondant un effet plus ou moins grand de vie, d'activité, de puissance; aux secteurs yinn, répondant un effet plus ou moins fort de baisse, de décadence, de mort,

La roue inférieure, terrestre, dextrogire, a cinq secleurs répondant aux cinq agents naturels, disposés dans l'ordre de production réciproque; substance végétale, feu; humus, substance minérale, cau. Elle présente successivement ces cinq secteurs, à l'influence des six secteurs de la roue céleste. La période est de trente années. C'est-à-dire que, tous les trente uns, la position respective des deux roues est revenue au point de départ, et le mouvement recommence.

Les deux roues sont de plus divisées chacune en 360 degrés, répondant aux 260 jours de l'année (sie). Et l'art de calculer d'avance, quel degré de la roue supérieure influencera, à un jour donné, quel degré de la roue inférieure, constitue la science transcendante by des nombres. Il y n des tables subdivisées en heures. Ce sont ces tables qui servent, depuis vingt siècles, à calculer, en Chine, les destinées des hommes, les chances de succés des entreprises, etc.

Vollà, dit la Sou-wenn, in the la machine transcendante; réminiscence du mêtler à tisser cosmique de Lao-tzen; l'engrenage diquel tout sort, et dans lequel tout rentre.



Après cette théorie du macrocosme universel, le rédacteur du Sou-wenn va nous expliquer le microcosme humain. Je vals le luisser parier au long, car ces théories n'ont été que peu ou pas modifiées jusqu'ici, et sont encors fondamentales en physiologie et en psychologie chinoises.

Dans son état non-actif, le Principe universel est imperceptible. Dans son état actif, il devient perceptible par son action. Il est, dans l'homme, la cause de la

condensation de son corps, son esprit vital. Quand l'esprit vital quittera le corps, celui-ci se dissipera.

La roue des trois yinn et des trois yang, agit sur le microcosme humain comme sur la macrocosme universel. L'homme présente à sou action ses cinq viscères, par lesquels il participe aux cinq agents naturels terrestres.

Le cœur, qui préside à la formation du sang, à la circulation, à la chaleur animale, tient de l'agent /eu. Il répond à l'infinx chaleur, à l'orientation rud, à la conteur rouge. Ce qui a un goût amer l'alimente. Son émanation est l'offection. Trop d'amertume anit au œur, trop d'affection l'use. Le œur est le siège de l'esprit vital, du prince de l'organisme. De lui part la vitalité impalpable, et par suite toute activité.

Le foie, qui préside au bon état des tendons, est bilobé comme les graines dicotylédones; il tient donc de l'agent végétal. It répond à l'influx vent, à l'orientation est, à la couleur vert blev. Ce qui a un goût argre l'alimente. Son émanation est la répulsion. Trop d'acidité nuit au foie; l'antipathie exagérée l'use. Le foie est le siège de l'âme nérienne, qui dirige la distribution intérieure du souffle.

Les pourmons, souffiet double à vingt-quatro tuyans, président à l'entretian de la peau et des poils. Ils tiennent de l'agent métal. Ils répondent à l'influx eéchère-se, à l'orientation miest, à la couleur blanche. Ce qui a un goût ûcre, les alimente. Leur émanstion est la growité. Trop d'âcreté nuit aux poumons. Poussée jusqu'à la métancolie, la gravité les use. Le poumon est le siège de l'âme spermatique, qui dirige la distribution intérieure de la matière ingérée, laquelle s'unissant au souffie émané de l'âme sérienne (foic), est assimilée et répare au fur et à mesure tout l'organisme.

La rata, qui préside à l'entretien des chairs, est suspendue comme par un pédoncule au milieu de la coloune vertébrale; elle tient donc de l'agent terra. Elle répend à l'influx humidué, à l'orientation centre, à la couleur jaune. Ce qui a un goût diux l'altimente. Son émanation est la réflexion. Trop de sucre lui nuit, trop réfléchir l'use. La rate est le siège de l'intelligence et de la volonté. Elle caractérise le tempérament.

Le rain, organe double, préside à la formation des os et de leur moelle, et spécialement à l'entretien du cerveau qui est la moelle du crâne. Il tient de l'agent ean. Il répond à l'influx froidure, à l'orientation nord, à la couleur norre. Ce qui a un goût solé l'alimente. Son émanation est la prudence. Trop de sel nuit au rein. Poussée jusqu'à l'irrésolution et au scrupule, la prudence l'use. Le rein est le slège du sperme fécondant. De lui vient toute procréation.

An moyen des tables à 350 degrés, on calcule l'action de la roue supérieure céleste, sur la roue inférieure des cinq agents, représentés dans l'homme par ses cinq viscères. Étant donné la date exacle et les nombres de sa naissance, on peut ainsi calculer les homs et les bas de sa vie entière, et la fin de cette vie. Quelles patabres que celles des artistes qui font ces calculs-là!

--

A ces principes longuement exposés dans le Sou-wenn, sont joints des traités pratiques, diétéliques et thérapeutiques. — Toute maladie est censée provenir du

désordre dans le fonctionnement d'un viscère. Pour déterminer le viscère malade, un seul moyen est employé, l'examen du pouls. Les traits principaux du pouls, lenteur rapidité, force faiblesse, et autres, sont décrits. A priori, toujours pour des motifs de correspondance avec les cini) agents naturels, chaque variété du pouls est cansée indiquer que tel organe est atteint. Il ne se peut rien de moins scientifique, de plus fantastique, de plus nul Même pas trace d'empirie, d'une expérience radimentaire. Rien que les six influx célestes, les cinq agents terrestres, et la rotation des secteurs... Soit dit en passant, c'est pour cette raison que la médecine est mise, dans la classification des sciences chinoises, côte à côte avec la divination; ces deux arts basant égalément sur la conjecture et sur le calcul. - Une fois l'orgune maiade détermine, suivent d'abord des conséquences diététiques. Si le cœur est atteint, c'est que le malade aura almsé des aliments chauds et amers: Il devra s'en priver désormais. Si le rein est otteint, c'est qu'il aura use avec excès des allments froids et salés: il devra s'en abstanir dorénavant. Etc. l'es correspondances ont été indiquées suffisamment plus haut. - De là le soin méticuleux de tout Chinois dont la santé n'est per bonne, dans le choix de ses aliments; soit qui dégénère en marde hypocondriaque chez numbre de citoyens de cette nation. Si encere leurs régles diététiques valuient quelque chose! Mais non! La rotation des six et des cinq, comme dit la formule. On ne sort pas de là.

-0-10

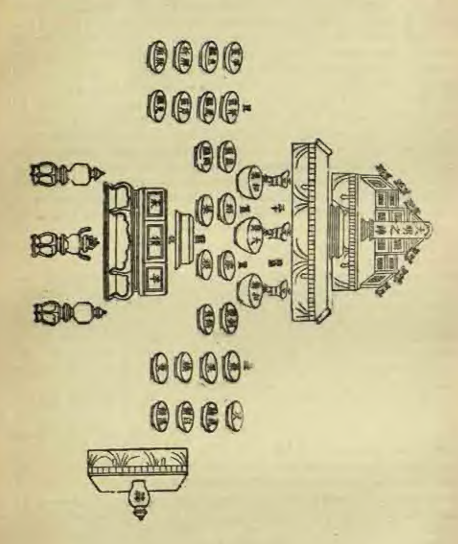
Enha parlons de la thérapentique, lei j'appelle l'attention sur un fait important, Avant l'ère chrellenne, les Chinois ne connurent et n'userent pas de médicaments proprement dits. Ce que la tradition rapporte, que l'empereur legendaire 🎉 🦺 Chenn-noung sponta les cont berbes », doit s'entendre des végétaux susceptibles d'être amployés comme aliments, qui furent déterminés avec plus de soin, quand à la vie nomadé succèda la vie agricole. Ils connurent quelques poisons violents, l'arsenic, la noix vomique, par exemple ; et s'en servirent pour produire, dans des cas jugés désespérés, non un effet curatif dosé et gradué, mais nue secousse terrible, une réaction héralque, qu'ils croyalent pouvoir remettre parfois en équilibre l'organisme détraque. Le Sou-wenn fait allusion à cette pratique, Maintenant que les Chinois ont quantité de drogues, le vieux système ausdit est encore employé, Fen al vu un cas typique. Une jeune lille était atteinte de munie métancolique. Les médecias du pays n'avaient pas pu la guérir. Passe un médecin ambulant. Les parents de la jeune fille lui demandent une consultation. Il dit; cette maladie est invétèree: elle a pousse de profondes racines; Il n'y a plus qu'une chance de la déloger, à savoir l'attoque par le poison. l'ai la drogue voulue, mais le ne garantis. pas le résultat. A vous de décider. En deux heures votre fille sera guérie ou morte. Les parents demandérent que l'essai fut fait. Deux houres après, la joune illie étall morte. - Donc, an temps jadis, pas de médicaments proprement dits. Mais un procédé unique, censé guérir tons les maux, de par les théories exposées plus haut; à savoir, la fameuse acuponcture chineise. L'antiquité ne connut que ceta. L'invention doit dater des origines, car les aiguilles forent longtemps en silex. Voici la théorie de l'acaponeture... Toute maladie est un désordre viscéral. Un viscère, on ne sécréte pas son émanution, ou n'en sécréte pas assez, ou la relient ou

lieu de la faire circuler. En un mot, paresse de l'organe, manvais travail... Or, que fait-on à un bœuf qui tire mai? On lui donne un comp d'alguillon. L'acuponeture chinoise n'est pas autre chose. On pique l'organe récalcitrant, - Le Sou-menn donne les indications pour ces piqures directes, mais indique aussi assez bien les inconvénients et les dangers de la méthode, si l'un emploie une alguille tron forte, si l'on pique tant soit peu à côté, etc. La piqure directe doit être réservée, comme l'attaque par le paison, pour les cas désespérés, quand il n'y a rien à perdre. Dans les cas ordinaires, mieux vant pratiquer l'acupoucture indirecte, -Avec un arbitraire pire encore que celui qui présida à l'interprétation des variétés de pouls, les artistes chinois divisérent la surface entanée du corps entier en un nombre de districts, dout chacun porte un nom spécial, et est censé répondre, on ne dit pas pourquoi, à un viscère déterminé. On pique tel endroit, pour mettre tel viscère en train, d'après la carte du corps humain. Par exemple, le pouls ayant dénonce le cœur comme étant l'anteur du désordre, on pique une certaine région du dos, qui répond au cœur, de par la théorie. Le cœur frétille de douleur, se ressaisit, et se remet à distribuer comme il faut, par tout le corps, le song et l'espril vital. Si son fonctionnement laisse encore à désirer, on repique à l'endroit, et aînsi de suite. Système simple, comme on volt, et surtont pas dispendieux. Tous les Aucisus furent ainsi piques, et guérirent par la vertu de la nature, l'imagination satisfaite par les coups d'aiguille reçus. / Chap. 15./



Je termine ce chapitre par une observation. Le Sou-wenn connuit la circulation du saug. Elle int connue des Chinois beaucoup plus tôt, probablement. Mais il ne faudrait pas dire qu'ils la découvrirent, vingt siècles avant W. Harvey. Car leur connaissance de la circulation du sang dans le microcosme humata, fut intuitive, non expérimentale, conjecturée à l'instar de la circulation du principe vital dans le mascrocosme universet, à laquelle lis croyalent. Ils devinérent le fait, et ne le vérifièrent jamais. S'ils surent que le cœur foule le sang dans les artères, le réseau capillaire, les canaux veineux de retour, le jeu des valvules, tout cela leur fut inconnu. Durant plus de vingt siècles, le comment de la circulation devinée, ne se posa même pas dans leur esprit. Le pinn-yang circule en roud, les cien agents de même, le sang liem. Voilà tout... Trop réfléchir use la rate, comme nons avous vu.

Source. — 崇 同 Le Sou-wenn, auteur inconnu, base de la médecine chinoise. Non traduit Jusqu'ici. Nombreux commentaires.



## Quarante-deuxième Leçon.

Première dynastie 🎉 Han.

L'œuvre de 劉 向 Liou-kiang et de 劉 款 Liou-kinn.

Je consacreral cette Leçon à deux collatéraux de la maison régnante des 選 Han, lesquels exercèrent une très grande influence sur la littérature et la conservation des anciennes idées chinoises. Il s'agit de 劉 向 Liou-hiang, et de son fils 歌 試 Liou-hiang.

Liou-hiang qui vêcut, de l'an 80 à l'an 9 avant J.-C., eut, sons le règne de trois empereurs, une existence des plus mouvementées. Page à la cour impériale dès l'âge de douxe uns, il fut durant tonte sa vie consellier, allernativement écoulé avec faveur, ou lucarcéré pour franchise intempestive, sort commun de tous ceux qui approchaient le trône, à cette affreuse époque. - Fai dit jadis /Lecon 39/ comment la recherche des anciens écrits avait été, mise en train, surtout par le prince 劉 徳 Liou-tei, an second siècte Les écrits retrouvés étaient logés dans la bibliothèque impériale, sorte de in pace, on ils n'étalent abordables qu'aux bibliothécaires. Il y aurait d'ailleurs pas mal de besogne à faire, avant de pouvoir s'en servir. Ecrits ancore sur des lattes en bambou dont chacune portait une ou deux lignes de caractères, les lattes étant lièce en faiscenux par de fines courroies, peu de livres étaient intacts; certains étaient dans l'éixt d'un jeu de jonchats, les confroles ayant pourri dans les cachettes humides. - En 65 avant J.-C., l'empereur 🛣 Suan institua une commission de Lettres, à laquelle fut conflé le débrouillage de ces restes de la littérature antique. Attaché à cette commission en l'an 51. Liouhiang en devint l'âme. En 25 il en fut fait le chef. Il obtint alors que son troisieme fils Liou-hinn ful fut adjoint, et le catalogue littéraire des ju Hon fut entrepris. Quand Liou-hiang fut mort en l'un th, Liou-hinn lui succéda dans sa chargé. En 6 avant J.-C., il publis la classification de la fitterature alors existante, ouvrages anciens et nouveaux, en sept catégories; plus le fameux catalogue. Un faux pas politique l'obligea à se suicider en 23 après J.-C.

Le catalogue de Lion-hann et de Lion-hann, légèrement augmenté et înséré par El El Pan-kon dans il par l'a l'a l'instoire des Premiers Han, est parvenu jusqu'à nous. Il constitue le document bibliographique chinois le plus limportant qui soit; le seul index que nous ayions de la littérature antérieure à l'ère chrétienne. — Il mentionne 163 textes divers des ouvrages de fond confuciistes, de ce qu'on appellere plus turd les Canoniques — 183 ouvrages des autres écolés, taoistes, légistes, etc. — 166 recueils de poésie. — 53 traités sur l'art militaire. — 76 traités sur l'astronomie, l'astrologie, le ralcui des temps. — 39 traités de divination, par la torine et l'achillée, l'interprétation des songes, la géomancie et la physiognomenie. — 26 traités de médecine. — 10 traités sur les êtres transcendants, Genies et autres. — En tout 590 ouvrages, 13215 sections. — La piupart de ces écrits se perdirent dans la suite. Étaot donne la qualité de ceux qui ont été conservés, faut-il regretter cette perte? Je répète ce que l'al déjà dit... pleurons-la... mais d'un œit seulement.

Donc, quand on parle littérature chinoise ancienne, il ne faut pas oublier deux choses: 1º que Confucius choisit dans les anciennes archives et nons légua ce qu'il voulut blen... 2º que tout le résidu de la littérature antique, réconstitué vallle que vaille, passa par les mains de Liou-hiang, lequel nous transmit le texte at l'interprétation qu'il préféra, pour des raisons à lui commes - Alasi, du Livre des Mutations, livre non brûlé en 213 parce qu'Il passait pour être un traité d'art diviuatoire, livre qui ne fut jamais probibé, celui des Caneniques qui a le molos souffert, il circulait avant Liou-hiang deux textes différents, accompagnés de cinq interprétations diverses. Or Liou-hiang se décide pour le texte de 商 瞿 Chang-k'in et le commentaire de [H fof T'ien-heue, rejetant les autres. Cela ne fit pas disparattre sur le coup le second texte et les quatre autres interprétations; mais cela diminua leur vogue, dit qu'on les copia moins, puis qu'on ne les copia plus du tout. Or, en Chine, vu la fragilité de la matière employée, un livre ne vit guère an-delà de deux à trois siècles. On voit la conséquence. Disparition spontsnée de tout écrit, qui n'est pas fréquemment renouvelé. Ce fait domine toute l'histoire de la littérature chinoise.



l'ai parlé jusqu'ici de Liou-higng comme bibliothécaire. It me fant maintenant parter de lui comme écrivain. Cet homme tira de la langue chinoise écrite, tout ce qu'elle peut donner. Il est le père du style régulier, soigné, châtié. - Il écrivit d'abord un grand traité 五 行 傳 記 sur les cinq agents naturels. Sous le règne de l'empereur gly Tch'eng, l'immoralité atteignit, à la cour, un degre inoui. En l'an 16 avant J.-C., Liou-hiang composa deux traités, l'un destiné à servir de lecture moralisatrice aux dames du harem 憑 女 龍 : l'autre 疑 序 destine à l'empereur, dans le même but. Ce dernier ouvrage est son chef-d'œuvre. Comme il fui gouté, il en composa un autre il sa deux fois plus long, qu'il n'eut pas le loisir de soigner autant que le précèdent. Ces deux ouvrages contiennent un très grand nombre d'anecdotes tirces de l'histoire féodale, des traits de la vie de Confucius et d'antres personnages, qui ne se trouvent que là. Ils servirent de type à toutes les histoires anecdotiques écriles plus tard. Les Lettres modernes accusent ces récits d'être infectés de Tuolsme. L'accusation est exagérée. Liou-hiang fut un esprit large et impartial. Il ne fut, ni Confuciiste exclusif, ni Taoiste familique, e'est évident. Il cite Confucius et Lac-tres, quand leurs propos vont à son sujet. Les Leitrès qui le lui reprochent, supposent erronément que la séparation et l'antipathie entre les Confuciistes et les Taoistes furent des lors ce qu'elles devinrent depuis. En réalité, on ne se haissait pas alors, comme on le fit depuis. Que si maintenant les Lettrés trouvent que, dans certaines anecdotes rapportées par Liou-hiang, Confucius a une tenue trop taoiste, co n'est pas que Liou-hiang l'ait fait poser ainsi; c'est que, du vivant du Mattre, les contrastes étaient beaucoup moins tranchés, qu'ils ne le devinrent plus tard, par suite de la haine des partis: Liou-hiang presente le Confucius qui vivait dans la tradition de son tamps. Depuls, ceux qui se donnent pour ses disciples, l'out fait plus confucliste.

J'ai dit que Liou-hiang écrivit ses livres, pour morallser l'empereur et sa cour. Panyre morale terre à terre, cans précision et sans sanction. Historiettes gentilles, et combien anodines. Rien du nerf et de la puissance que la religion seule donné aux préceptes. Je vois citer quelques-unes de ces anecdotes, seule morale de la Chine au temps de l'Incarnation. Je choistrat les meilleures. Le reste est encore plus nul.



La prospérité ou la ruine, le bonheur ou le malbeur, dépendent de la conduite d'un chacuu. Il faut donc veiller sur sol sans cesse. Ne dites pas cen us l'a pas vue. Ne dites pas «c'est peu de chose». Rien d'impur dans les actions! Rien d'inconvenant dans les pensées! Il faut être circonspect, comme celui qui longe un précipice, comme celui qui marche sur la glace mince. / Choue-yuan 10. )

Il ne faut pas s'obstiner à vouloir faire aboutir une chose inopportune, ni s'acharner à vouloir faire réussir une entreprise qui a été mai calculée. Mieux vaut se désister... Oh! le temps opportun, l'instant propice! Oh! le choix judicieux du moment! Chouc-yuen 16.)

A vouloir tout faire, on ne fait rien; à trop désirer, on n'obtient rien. Tout être amasse, sans s'en readre compte, une somme de bonheur on de malheur. Ceux qui sont bons, le Ciel les fait réussir; ceux qui ne sont pas bons, le ciel fait manquer leurs entreprises. L'action doit être paisible et tranquille; semblable à cette de l'eau; pas à celle du fou. (Chono-yuan 16.)

Le duc Ling do Mi Wei avalt un excellent préfet, de Mi Cheu-tr'iou, qui ne se génait jamais pour fui dire ses vérités. Le duc favorisait un certain Mi Mi, officier indigne; et voyait d'un manvais seil un certain Mi K'iu, officier très capable. Cheu-tr'iou reprit plusieurs fois le duc à ce sujet, mais en vain. Étant tombé malade, et sentant sa fin prochaine, Cheu-tr'iou dit à son fils: Je n'ai pas su faire écarter l'indigne Mi, ni faire mettre en charge le digne K'iu; je ne mérite donc pas que mon cercuell soit exposé dans la grande salie; tu le mettres dans un appartement retiré. — Après la mort du préfet, le duc alla pleurer devant son cercuell, selon l'usage... Qu'est-ce que cela? demanda-t-il au fils. Pourquoi le cercuell n'est-il pas dans la grande salie? Ignorez-vous les rits à ce point? — Le fils rapporta l'ordre de son père et son motif. Le duc pâlit. D'ordinaire, dit-il, les ceuseurs ne reprennent, que tont qu'ils vivent; Cheu-tr'iou m'a encore repris après sa mort... Il étoigna le Mi, at donna une charge au K'iu. (Sinu-su L.)

那案 K'i-hi prefet de 晉 Tsinn se falsant vienx, le marquis loi demanda; qui, pensez-vous, vous remplaceralt le mieux? — 解 係 Kie-hou, dit K'i-hi, — Mais, c'est votre ennemi, dit le marquis. — Peu importe, dit K'i-hi; c'est lui qui me remplacera le mieux. — Et qui prendral-je comine général? demanda le marquis — 所 午 K'i-ou, dit K'i-hi. — Vous recommandez votre propre fils, fit le marquis surpris. — Peu importe, dit K'i-hi; c'est lui qui fera le meilleur général. — De fait ces deux hommes remplirent perfaitement bien leurs charges. — C'est l'homme capable qu'il faut recommander, sans se laisser influencer par aucune autre considération. (Sinn-su 1.)

Quaud le seigneur de 🕩 👬 Tchoung-hing vit que sa principauté allait être supprimée, il s'en prit à son incantateur et lui dit: vos bénédictions ont été sans force, voilà pourquoi je péris. — Vous vous trompez, dit l'incantateur. Vous vous êtes fait hair par tout votre peuple, voilà pourquoi vous périssez. Que peut la voix

d'un seul homme qui benit, contre les voix de tout un peur le qui maudissent?

Comme F Fo de E Tcheou entrait en campagne contre les E Vine, il fit deux prisonniers auxquels il demanda: y e-t-il eu des prisonniers chez vous?— L'un des prisonniers dit; les étalles ont paru en plein midh, il est tombé une pluie de sang. — Mauvals présages, dit Fa. — L'autre prisonnier dit; chez nous, l'anarchie est telle, que le fils n'y obeit plus à son père, ni le cadet à son alue. — Cect, dit Fa, c'est le pire de tous les présages. Je valuerat certainement les Yine. , Sinniu 2 )

Le duc 文 Wenn de 晉 Tsinn ayant convoque ses préfets et leurs contingents pour réduire la ville de 內 Yuan, leur promit que l'affaire ne durerait que cinq jours. An cinquième jour, la ville tenait encore. Le duc annonça que son armée servit licenciée le lendemain. — Mais la prise de la ville est imminente, lui dirent ses intimes; différez un peu — Je n'al qu'une parole, dit le duc. J'al convoqué mes prefets pour cinq jours sentement; je ne les retiendrai pas six jours. — Les assiegés l'ayant su, se dirent: trouverons nous un mellieur seigneur, que ceiui qui tient ainsi sa parole?.. et ils se rendirent. Sinn-su A.

Le rol R Hori de A Toli on mangeon une salade, y vit une sangsue qu'il avain. Il tomba malade, souffrant de maux d'estomac, au point de ne plus pouvoir rien prendre. Un familler lui ayant demandé la cause de sa maladie, il la lui atoma. — Mais, dit le familler, pourquol n'avez-vous pas mils de côlé cette sangsue? — Parce que, dit le roi, la chose surait été remarquée, et, conformément au réglement, les cuisinters auraient été punis de mort; l'ai donc préféré avaier la sangsue. — Alors, dit le familler, vous ne mourrez pas de cette maladie; car le Ciel ne permet pas que l'on patisse d'une honne action. — Peu après le roi vomit la sangsue et guérit. (Sinn-su 4.)

Comme le duc El Hoan de A Toit voyagealt. Il remarqua, dans la campague, les restes d'un rempart de terre. Qu'est cecl? demanda-t-li à un paysan. — lei, dit le paysan, fut jadis le chef-fleu du flet de Ph Kono. — Comment ce flet fut-il ruiné? demanda le duc. — Il fut ruiné, dit le paysan, parce que le seigneur de Kono aimait le bien et haissuit le mat. — Mals, dit le duc, qui fait ainsi, prospère au contraire. — Le paysan reprit: il nimuit le bien, mais a avoit pas l'énergie de le pratiquer; il baissuit le mal, mais n'avait pas le courage de l'éviter. Sachant ce qui eut dit bien, il agit mal. C'est pour cela que le fief de Kono a disparu. — Ant fit le fluc Hoan. (Sinn-su 4.)

Une comète ayant paru dans le ciel, le marquis de 🖫 Ts'é parla de la faire exerciser par son incantateur ofdiciel. — Ne falles pas cela, lui dit Maltre 👺 Yen son conseiller. Quand le Ciel fait parultre un balal lumineux, c'est pour exborter les princes à balayer de teurs états ce qui lui déplait. Examinez l'état de votre marquisat, et mettez ordre aux déficits que vous découvrirez. Cela fait, la comète disparatira, sans qu'on l'exercise. (Sinn-su. 4.)

Au temps où le duc le King gouvernaît le Song, la planète Mars pénètra lians l'astérisme de afam. Effrayé, le duc fit appeler je la Tzen-wei et lui demanda; qu'est-ce que ce presage la? — C'est un manvais présage, dit Tzen-wet. Ninn est l'astérisme de voire duché. Mars est l'executeur ordinaire des châtiments celesurs. Punissez vos ministres. — Non, dit le duc; les ministres ont agi par mes

ordres. — Alors, dit Tzen-veci, punissez le peuple. — Non, dit le duc; le peuple m'a obel. — Alors, dit Tzen-veci, demandez an Ciel une famine, plutôt que votre ruine, — Non, dit le duc; pourquoi des innocents patiralent-ils à causa de moi? Si le Ciel est mécantent de moi, qu'il me punisse moi seul; le me soumats d'avance. — Tzen-veci salua le duc profondément el dit; le Ciel est bien haut, mais it entend toute paroie prononcée en ce monde. Vous avez parié trois fois parfaitement. Vous ne périrez pas. — La unit suivante on constata que la planète Marsavali evacué l'astèrisme Sinn. ¡Sinn-su 4.

Comme le duc [A Teh'ang de M Teheau faisait bâtir une tour, en creusant les fondations, on découvrit un uncien squeiette... Jeions ces ossements, dirent les préposés au travait; ce mort n'a plus personne; il n'y a pas de réclamations à craindre. — Le duc Teh'ang le sur. Ceux qui n'ant plus personne, dit-il, c'est moi, le seigneur du territaire, qui dois en prendre soin. Et it ordonna que le squelette, enveloppé dans une couverture. Int place dans une bière neuve et enseveit. Cette action lui valut une popularité extraordinaire. Le peuple se dit: ceini qui protège les ossements des morts, n'aura-t-il pus soin des vivants? (Sonu-su 5.)

Confucius faisant une tournée dans le Nord en pays de montagnes, rencontra une temme qui se lamentait pitoyablement. Il arrêta son char, et lui demando la cause de sa douleur. — Il y a qualques années, dit-clie, un tigre a dévoré mon mari. Maintenant, un tigre vient de dévorer mon fila. — Pourquoi ue changez-vous pas de pays? demanda Confucius. — Parce que, dit la femme, lei le gouvernement est équitable, et les officiers ne tyrannisque pas le péuple. — Retiens ce-ci, dit Confucius au disciple qui conduissit son char. Alust, d'après cette femme, des gouvernants iniques, des officiers tyranniques, sont un flèau pire que les tigres et les loups. (Sinu-su 5.)

L'empereur si Tch'eng jouant avec son frère cadst & U, découpa une feuille d'arbra en forme de imbleite d'investiture, et la lui ramit en disant: le le donne le fiel de la Trang. — H. Tranduc de ... Transcou, leur oncle, l'ayant su, demanda à l'empereur: quand U prandra-t-il possession de son fiel? — C'était pour plaisanter, dit l'empereur. — Un empereur ne doit jamais plaisanter, dit l'oucle. Ce qu'il dit, les Annalistes l'écrivent, et celu a force de toi. — U fut fait marquis de

Tang. / Chane-yuan 1.).

Chaque fols que fa n Pai-u avait commis une faute, sa mère le fostigeait, sans qu'il pleurat januale. Un jour il pleura. — Qu'y a-t-ll? demande sa mère. — Votre main est sans force; signe de vicille sa; cela me désole, dit le file. / Chouc-

quan 3./

A S. Song, un hamme offrit un morceau de jade an gouverneur de la ville P. 22 Treu-han. Celul-ci refusa. Étanné, l'hamme dit; je vous l'offre, parce que c'est une pièce rare. — Moi le la refuse, dit Treu-han, parce que c'est une pièce rare. Chacun son gout. Le mion, c'est de un vouloir d'ancun objet de valeur. On n'est incorruptible qu'à cette condition. Sima-su 7.)

Sources. — 話序 Sinn-su, et 武 遊 Chouo-yuan, de 劉 尚 Liouhiany; non tradults.



昌 Tch'ang de 間 Tcheou, dit 文 王 l'empereur Wenn, avec ses deux fils 数 Pa et 且 Tan.

#### Quarante-troisième Leçon.

### 楊 維 Yang-houng.

Fin de la première, et commencement de la seconde dynastie i Han. Faits cultuels.

程 Yang-hioung unquit vers l'an 54 avant, et mourait vers l'an 48 après 4.-C. Originaire de la Chine Occidentale, il étudia sans maître, dit la tradition, se faisant tul-même ses idées. Ses biographes disent qu'il avait la parole embarrassée, parlait peu, et aimait penser en silence. L'examen de ses œuvres prouve qu'il avait la pensée aussi embarrossée que la parote. Rien de clair, rien d'original, dans ce qui nous reste de fui. De plus, il écrivit en style de sa province, un style détestable. Il débuta par une Interprétation du livre des Mutations, le 太 支 結 Livre du Grand Mystere, écrit aussi insignifiant que possible, dans lequel il n'y a rien A prendre. Il redigen ensuite le catalogue 方言 fang-yen des différences dialectiques entre le chin is des provinces occidentales et orientales. Enfin son opuscule 法 言 fa-yen, dans lequel II vante le Confucilsme exposé à sa manière. J'aurais passé sons silence cet autour insignifiant, n'étnit qu'on lui a fait l'honneur de le croire inventeur d'un système sur la nature, mitoyen antre celui de 🛨 🕂 Mongtreu, et de Ti F Sunnstreu. La nature est banne, dit Mongstreu. La nature est manvaise, dit Sonn-teau. La nature est mi-parti honne, mi-parti manvaise, dit Yang-houng, et l'homme devient ce que l'instruction et la pratique auront fait de lui. S'il suit za bonne nature, il agira bien; s'il suit sa manvaise nature, il agira mal. — Or nous avons vu (Lecon 40), que ce système fut exposé au long par 帯 \$\$ Tong-tchoungchou, 120 ans avant Yang-kioung, leguel as l'expose pas, mais le cite incidemment comme chose counce. C'est tont ce que l'al à dire de Yang-hioung, que l'élimine de la liste des hommes qui marquérent dans le dévetoppement des idées en Chine.

with the

Jetans maintenant un coup d'œil d'ensemble sur le culte, durant la fin de la première et le commencement de la seconde dynastie 🛣 Han.

Dopuis l'empereur producte du Suprème Un et de la Souveraine Terre, les offrandes aux cimp lertres avaient continué, malgré les protestations des plus éloquents Lettrés. En l'an 31, l'empereur producte le tertre du Suprème Un Souverain d'en haut antique. En 14, il fit démoffe le tertre du Suprème Un. Pen après un ouragan ayant fort maltraité son palais, l'empereur se repentit, releva le tertre du Suprème Un, refit des offrandes aux cinq tertres, et le reste. Après sa mort, en l'an 7, l'impératrice donairiére \(\frac{1}{2}\) Wang les fit redémolir. En l'an 5 avant d.-C., l'empereur \(\frac{1}{2}\) Nai les fit rétablir. Il fit aussi installer plus de sept cents lieux saints, et ordonna de faire chaque année plus de trente-sept mille offrandes à des Génies divers. Il releva le tertre du Suprème Un, et supprima celui du Souverain d'en haut. — L'usurpation de \(\frac{1}{2}\) Wang-mang.

la suppression par fui de la 前 🎉 première dynastle Han, l'anarchie qui s'ensuivit jusqu'à la mort de l'usurpateur en l'an 23 après J.-U., la guerre civile d'où sortit la & in seconde dynastie. Han, firent que, durant plus de vingt aus, le culte et les tertres furent oubliés. - Notons que, durant cette période, on vit un peu partout des scenes de fanatisme populaire, provoquées par des prédictions taoistes. Un devin de cette secte promit le trône à 劉 奏 Liou-riou, et lui donna alusi un surcrolt de persevérance, que le surcés linit par couronner. Devenu premier empereur de la seconde dynastie Han en l'an 25 après L.-C, en 26 Liou-stou offrit, pour la première fais, le grand sacrifice impériul au Clei. Il le fit avec un rituel improvisé, étrange, dont le hut était évidemment de concilier les opinions de tous, et qui ne satisfit personne. Sur un monticule à buit assises, fut élevé, face au sud, un tertre géminé, pour le Ciel et la Terre. Tout autour, les tablettes des Cinq Souverains des cinq régions. Pais une double enceinte, peinte en violet, l'onsemble étant censé représenter le Palais céleste nomme 紫 衛 Enceinte Violette. A l'encelute intérieure, étaient adossées les tablettes du soleil et de la lune, de la Grande Ourse, des cinq planètes, des constellations gircumpolaires, des cinq monts enerés. A l'encernte exterioure étaient adossées les tablettes des autres artérismes, des Génies du tonnerre, du vent et de la plute, de l'agriculture, des quatre mers, des quatre grands fleuves. Quatre avenues perçalent les deux enceintes, donnaul accès au tertre central par huit portes. Sur chaenne des liuit assises du monticule géminé du Ciel et de la Terre, 58 places étaient marquées pour les libations; en tout 464. Devant les Cinq Souverains étaient disposées les places de 5 fois 72, seit 360 Génies tutélaires des villes des cinq régions. A chaque porte de l'enceinte intérieure, une garde de 51 Génies était honorée, soit 216 en tout. Hem, à chaque porte de l'enceinte extérieure, une garde de 108 Génles, soit 432 en tout-Jomets le détail des autres... 1504 Génies en tout, tous tournés face au terire central. # # Liou-pang, le fondaleur de la première dynastie Han, ancêtre de Liotessou, avait an hanquet la place du maltre de la maison qui régale ses hôtes, an nord-ouest du tertre central. - Ce document conservé dans l'histoire de la dynastie, a une grande valeur. C'est la dernière exhibition officielle du panthéen des Han.

Nous avons vu l'empereur p. Ou offrir, en l'an 110 avant J.-C., au sommet et au pied du mont & [[] Tai-chan, ce fameux sacrifice [4] [[] fong-chan, dont les Lettrés n'ont jamais admis l'authenticité ( page 291). — En 56 après J.-C., dans l'intention de consolider la nouvelle dynastie, Liou-siou reflit le même sacrifice. Voici les détails de cette cérémonis, que les ansates de la dynastie nous ont conservés. — An quatrième jour du cycle, l'empereur quitta la capitale. Le seizléme jour du cycle, il arriva dans le mays de & Lon Le vingt-huitième jour du cycle, avant le jour, à la lueur des torches, il sacrifia au Cirl au pled de la montagne, puis fit l'ascension. Vers trois heures après midi, en grand costume impériul, il appliqua son sceau sur les plaques de jade sur lesquelles sa prière était écrite en lettres d'or. Le Grand Annaliste les déposa dans un coffm de plarre préparé d'avance, qu'il scella. Puis le Grand Cérémonlaire dirigeant deux mille hommes de la garde impériale. Il dresser sur le coffre une stête de plerre blone. Quand la stête fiut dressée, l'empereur se prosterna. Il fut ensuite acclaine par tous les assistants. Entin il descendit de la montagne. Il était minuit passé, quand il atteignit

le pied. Rude Journée! — Le trente et-unième jour du cycle, l'empereur sacrifia à la Terre au pièd de la montagne.

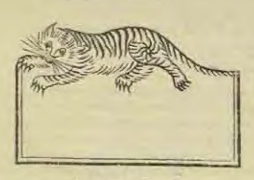
Lion-sion mourut en l'an 57 après J.-C. l'ai dit plus haut qu'un Taoiste lui avait promis l'empire. Il out toujours un secret penchant pour le Taoisme, et recourait aux Taoistes dans ses doutes et ses difficultés. Son fils lui succèda et devint l'empereur III Ming.

Ce prince commence par se faire consurer par les Lettrés, pour avoir voulnt trop bien faire. Il alla un tombean de sou père, pour lui faire des offrandes, lui donner de ses nouvelles, etc. Grosse erreur, clamèrent les Lettrés. Quand le corps est ensevell, c'en est fait de lui. Tous les rits doivent se faire dans le temple des Ancêtres. Car c'est la tablette qui est le médium entre les descendants et leur Ancêtre. — Nous savons cela (page 116); mais il est utilé de constater que, au premier siècle de l'ère chrétienne, la croyance est exactement ce qu'elle fut, durant les deux millénaires précédents. Le texte inséré dans l'Histoire à cette occasion, est une très belle pièce.

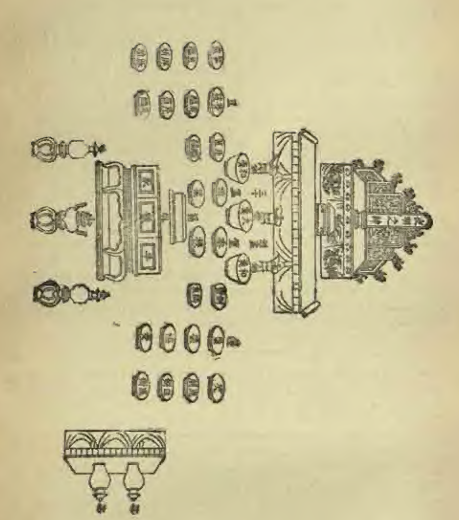
L'empereur Ming eut pour précepteur un Lettré célèbre, auquel il resta trés attaché jusqu'à sa mort. Les historiens maudissent à l'envi ce lettré, parce que, disent-ils, il éleva und l'empereur. Ils attribuent à cette mauvaise éducation, le fait que l'empereur Ming laissa le Buddhisme s'introduire en Chine. — En l'an 72, voyageant dans les provinces orientaies, l'empereur visita la vieille maison de Confucius. Nouvelle colère des Lettrés, parce que l'annaliste osa écrire que l'empereur honora de sa vieite la maison de Confucius. C'est l'empereur qui fut honoré, disent-ils.

L'empereur Ming n'alma pas le Taolsine, deux de ses frères ayant cultivé cette secte, en vue de le supplanter. Tous deux durent se suicider. Il s'ensuivit un horrible procès, semblable à celui de l'an 92 avant J.-C. que j'ai raconté (page 292), et qui causa la mort d'innombrables innocents.

Sources. — Les Histoires dynastiques 首 撰 信 Tr'ien-Han-chou et 後 第 Heou-Han-chou. — Le 通 監 網 目 Miroir Historique. — L. Wieger S.L. Textes Historiques, vols I et II.



Plaque de créance.



#### Quarante-quatrième Leçon.

Seconde dynastie W. Han.

王 充 Wang-tch'oung fataliste.

Je consacreral cette Leçon et la sulvante, à 王 宋 Wang-tel-'oung, l'écrivain le plus génial que la Chine alt produit. Flis d'un petit officier, extrèmement pauvre, élève de 我 彪 Pan-piae le père de 我 園 Pan-kou, il travailla, durant ses études, chez les bonquinistes, pour pouvoir lire les livres qu'ils offraient en vente. Manquant de protecteurs, il passa sa vie dans de petites charges subalternes. Retiré dans son pays en l'an 86, il écrivit son grand ouvrage critique 题 衡 la Balance des Discours, et mourut entre 90 et 100 après J.-C. C'est tout ce que l'on sait de sa carrière. — Son livre, très considérable, est parvenu lataet Jusqu'à nous. Et c'est fort heureux, car il est extrèmement important. — Algri par l'infortune, Wang-teh vong fut fataliste. Persuadé que son opinion était la bonne, il observe et lui compara celles des autres. Son livre nons offie, clairement posées, toutes les thèses discutées de son temps. Là est le mérite de l'ouvrage. Mérite très grand, à cause du temps où il parut. Il résume en effet toutes les opinions de la Chine ancienne, su moment précis où le Buddhisme va s'introduire; telles qu'elles étaient, juste au moment où cet élément étranger va commencer à agir sur elles.

Donc Wang-tch'oung fut fataliste et controversiste. Je vais l'étudier successivement sous ces deux aspects.

#### I. Le fataliste.

Wang-tch'oung nia l'existence du Souverain d'en haut, la Providence, la survivance de l'âme humaine, toute sanction après la mort. Prodults inconsciemment par le ciel et la terre, schon ini les êtres innombrables pour-uivent chacun sa tralectoire. Quand il y a collision, le plus fort anéantit le plus faible. Les trajectoires, et par enite les collisions, ne sont pas prédéterminées par un destin. Elles sont effet de la fatalité, du basard. On se rencontre et on se heurte, voltà tout — Je ne condenserai pas les idées et les arguments de Wang-tch'oung, de peur de les gâter. Je vais le laisser parler. Il y a intérêt à connaître le genre de cet homme, qui fut sans contredit le plus indépendant et le plus intéressant de lous les penseurs chinois.

La destinée d'un être, n'est pas l'effet d'un décret, d'une sentence. Elle adhère, comme une formule évolutive, à la mailère qu'il a reçue en naissant. A peu près comme la force confenue dans une graine végétale. Talent, vertu, conduite, hien ou mai, rien n'i fait. On heurté ou on ne heurte pas, on passe ou on ne passe pas, voilé tout. Tels les poissons: les uns passent à côté du filet, les autres y entrent. Telles les monches: les unes évitent la tolle de l'araignée, les autres s'y jettent. Du ble semé dans un champ, une partie arrive à maturité, l'autre est écrasée; pourquoi?. Des rais sons nombre qui marandent autour des chaudières à riz, l'un ou l'autre tombé dédans et est bouilli; pourquoi?. Pourquoi tel morceau de

bois devient-il colonne dans un palais, tel autre travée d'un pont, tel autre solive dans une pauvre maison, tel autre torche qu'on brûle? pourquoi ces differences?... Indistinctement les bons et les méchants cont mordus par les chiens de garde. Vie longue ou brève, rang noble ou vulguire, richesse ou pauvreté, à tout cela l'homme ne peut rien; tout se passera d'après la formule qu'il a apportée en naissant... Il est faux de dire que les prince en curichissent, et que les grés rainent les hommes. Si c'est votre destinée, cachez-vous au fond des montagues, on tra vous y chercher pour vous mettre sur un trône. Et si ce n'est pas votre destinée, poussez-vous tant que vous pourrez, vous n'arriverez à rien. Alors à quoi bon se démener. Laissez la formule se développer. : [Chop. 1.]

Les disciples de Mer-treu prétendent que le genre de mort d'un chacun, est l'effet d'un jugement, est une sanction. Les disciples de Contucius prétendent qu'il est prédétermine par le destin. Alors comment expliquar le cas des babliants de Le grang, qui furent tous noyes en une ouit, leur ville s'étant effondrée dans un lac souterrain? et le cas des quatre cent mille hommes, que 👸 L'ui-k'i passa au ill de l'épée à la journée de 💬 🗗 Teh'ang-p'ing? — Ils avaient tous mérité ce sort par teur conduite, dit Mei-treum. Ceci est incroyable. — Le destin rémuit à La-gong tous ceux qui devaient être noyés, et à Feh'ang-p'ing tous ceux qui devaient être décapités, disent les Confuciistes... Ceci est insensé. — Voici ma solution, à moi. De même qu'il y a des chocs, des accidents, dans les carrières individuelles; ainsi y en a-tell aussi parfois sur les trajectuires collectives d'un groupe, d'une nation. Ces catastrophes s'expliquent de la même manière que les chocs qui ne brisent qu'un seul individu. Ce sont des rencontres, des collisions collectives, « | Chap. 2. |

coni, tont dépend du Giel, comme disent, et les disciples de Mei-Izeu, et ceux de Confucius; mais tout entrement qu'ils ne pensent. Toute nature existante renferme une parcelle de la matière d'un esterieme, et par elle cet être dépend du Clet. Il en sein de sa destinée, seion l'espèce de particule astrale qu'il aura reque... Cela étant, la destinée d'aucun être entre dans l'existence, ne peut plus être modifiée. Elle est comme un vace cuit au four, désormais fixé dans sa forme. Elle est comme un objet coulé en méial, désormais figé dans sa forme. Pour qu'une destinée changeât, il fautrait qu'elle reutrai dans la fournaise et fût refondue. L'être qui en sortirait, ne serait d'ailleurs plus le même être; ce serait un être différent, apant par suite une destinée différente. « Chap. 2.)

«Mais, me dira-t-on, certaies êtres subissant des transformations, leur formule change-t-elle lors de ces changements? Par exemple le ver à soie, la cigale. — Je réponds, non. Un cycle défini de métamorphoses, fait partie de la destinée de cortains êtres inférieurs, et la même destinee traverse tout ce cycle, qui constitue une existence unique. Les êtres superieurs, l'homme par exemple, ne subissent que des changements insignifiants, comme la perte des dents, la décoloration des chaveux. Pour tous, la même formule adhéré à une existence, et dirige toute son évolution. « / Chap. 2.)

ell est donc faux de prétendre, que certains animeux parfaits, pequent être transformés l'un en l'autre. Il est faux de prétendre qu'il existe des hommes inmortels, et une drogue conférant l'immortalité. Il est faux de prétendre que, par un certain genre de vie, l'homme peut être transformé en Génie, ses bras devenant

des alles et son corps se couvrant de plumes. Les hommes poilus ou emplumés dont parle le Livre des monte et des mors, na sont par des hommes, mais des animaux, que quelque explarateur a pris à distance pour des hommes. — Enfin il est fanx de pretendre que, pour certaines homnes actions, un Souverain d'en haut prolonge la vie humaine, tandis qu'il l'abrège pour certains méfaits. — La vérité est que tout être, et l'homme en particulier, apporte en maissant la forantie de sa destinée. Comme une partéque, au moment où elle se noue, est destinée à renfermer, à sa maturité, un nombre donné de pépins, et une quantité donnée de jus. » (Chap. 2.)

L'homme est fait de diverses matlères subtiles, les unes plus fines, les autres mains. Quand il se développera, sa tendance un bien ou un mai, dependra de la prédaminance en lui, du pur ou du moins pur. Telle une cuvée qui fermente, donnera na vin bon ou manvais, selon la pureté ou l'impureté des matériaux employès, très peu de chose suffisant pour gâter le goût de toute une masse. -L'homme unit ninsi, melangé, complexe. A l'enseignement, à l'éducation, de le faire développer en bien. Telle une terre impréguée de soude, qu'ou puritie en l'irriguant avec de l'eau pure. Tel un minerai, qu'on affine per des refontes successives. Telle une maladle, qu'on guérit par les medicaments appropriés. Telle une toile, à laquelle on donne la couleur et la nuance voulue, en la leignant et reteignant. - Mais, après tout, l'en-eignement et l'éducation ne penvant changer, ni la nature, al la formule apportée en noissont. Parfois l'enseignement amende la conduite extérieure, Parfois II est impulsant, /Chop. 2./ - L'ensoignement n'agir que sur les ètres moyeus, mêtés de hien et de mal, à peu près en partie égale. Pour ceux-là vaut ce que Confucius a dit de l'éducation; pas pour les autres. -Mong-tzen s'est trompé, en déclarant que la nature humaine est toute bonne. Sunn-treu s'est trompé, en affirmant que la nature humaine est toute mauvaise. En réalité, la nature humaine est un alliage. S'il est très fin, pour faire, S'il est trop impur, rien à faire. S'il est de titre moyen. l'enseignement peut développer dans le hon sens. Mais ce développement qui rendra l'individu de commerce plus agrephie dans la vie, ne modifiera en rien la destinée qu'il a apportée en naissant - Les Sages, dont les Confuccioles parient tant, et qu'ils disent faits autrement que les autres hommes, no sifférent du commun que par la fluesse plus grande de la multière, qu'ils out reçue en missant. : (Chap. 3.)

a Les hommes parient beaucoup et se préoccupent fort du faste et du néfaste. Or II n'y a, ni faste, ni néfaste. Il y a seulement des collisions éventuelles, sur les lignes suivies par les divers êtres. Attribuer ces collisions au Ciel, c'est inepte. Quand Confucius gémissait «la Ciel me ruine la fi pariait soitement. Plus sots encare, sont ceux qui attribuent teur maiheur aux A koci. La réalité est qu'ils se sont heuries, sur leur ligne, à un obstacle, à un autre être affant en seus inverse, et roilà tout. Les lignes do tous les êtres sont tracées aussi invariablement, que celles sur lesquelles courent les astres, ent lesquelles les saisons se succèdent. Même ce qui nous paraît exception, est aussi compris dans la dertinée. Ainsi quand, en automne, la gelée tue les vegetaux et les insectes, si une plante si un insecte conservé en serre chaude survit, c'est qu'il devait survivre, c'est que son heure à lui n'était pas venue, ainsi en est-il de toutes les occurrences en ce mon-

de. Le choc fatal a lieu, quand le nombre est plein, quand l'heure fatidique est venue, » /Chap. S.J.

«On n'est pas mangé par un tigre, parce que l'empereur gouverne mal, mais parce que, à son heure, on a rencontré cet animal affamé. — Un paiais n'est pas ruiné, parce qu'une ronze, plante des ruines, a poussé dans ses caves, mais parcé qu'on n'a pas entretenu ses fondements. — Les sautereiles et autres insectes ne ravagent pas les moissons, parce que les fonctionnaires sont rapaces, mais parce que des circonstances particulières de vent et d'humidité les ont fait nattre en grandes musses, » (Chap. 16.)

« E: quelle insanité, que les signes réputés fastes, la rosée sucrée, la fontaine de vin, le phénix, la licorne! Qui a jamais vu la rosée sucrée? Qui a jamais bu de la fontaine de vin? Peut-on ciler deux anteurs, qui aient décrit de la même manière le phénix et la licorne?.. Pures inventions; ou animanx inconnus des pays voisins, égarés en Chine, dont on tira des présages, en faveur ou en défaveur des intrigues politiques ou domestiques du moment.» (Ghap. 16.1

La destinée des hommes peut être connue, dans ses grandes lignes, par l'examen des protubérances de leurs os et des traits de teur visage. La destinée moule le squelette et forme le visage, dans le sein maternel. Les prédictions des devins qui se sont réalisées, ont toutes en pour base l'examen des os et du visage. Il faudrait toujours, avant de conclure un mariage, avant de prendre un associe ou un domestique, faire examiner la personne en question par un savant compétent. On éviterait ainsi bien des mécomples s (Ghap. S.) — Wang-teh oung croît donc fermement à la cranfologie, à l'osféologie, à la physiognomonie, que nous avons rues rejetées au troisième siècle avant J.-C. par Sunn-tzeu (page 283 II).

Source. — Le 論 衡 Lunn-heng, de 王 克 Wang-tch'oung, chapitres cltés.



Vases rituels.

#### Quarante-cinquième Leçon.

Seconde dynastie iff Han.

II. 王 克 Wang-tch'oung controversiste.

Sommaire. — A. Le clel et la terre. Genése de l'homme. — B. Il faut lire les livres avec discernement. — C. Fondre et tonnerre. — D. 黃 帝 Hoang-ti. Le régime pour devenir Immortel. — E. Contre la foi avengle confueiliste. — F. La lègende de 共 工 Koung-koung et de 女 學 Niu-ma. Cosmologie et météorologie. — G. Le dragon. — H. Les Mânes. Négution de la survivance. — I. Théorie des spectres. Passions extériorisées. — J. Nouvelle négation de la survivance. — K. Géomancie. Superstitions, Cuite.

Les chapitres nombreux consacrès par Wang-tch'oung à la controverse, sont à mon sens, le document le plus précieux que la Chine ancienne nous alt légué. Il est absolument infact. Il nous renseigne sur une infinité de choses, dont la génése latente n'a été exposée dans aucun ouvrage écrit. Wang-tch'oung est un témoin trécusable; car, si ceux qu'il attaqua, s'extasièrent sur son impudence. Ils ne purent jamais nier ses assertions ni réfuter ses arguments. Or il attaqua les Taoistes, les Confuciistes, et les pratiques populaires superstitleuses, lega des peuplades aborigènes anciennes on importation nouvelle de l'étranger, alors non encore rattachées à une école chinoise, qui furent presque toutes adoptées plus tard et developpées par les Taoistes. Il nous donne donc le bilan exact de l'état des croyances et des opinions au premier siècle de l'ére chrétienne, au point précis où le Buddhisme, dont aucune mention n'est encore faite dans son livre, va s'introduire. Aussi vais-je le laisser s'expliquer avec la pius grande ampleur.



A. (Les Jon prétendent que le ciel et la terre engendrent les êtres en général et l'homme en particulier, par un acte commun volontaire, quasi-conjugal. Ceta est faux. Il n'y a pas, entre le ciel et la terre, d'union corporelle. Ce sont les
émanations des deux, ténnes comme la matière des nuages ou comme la fumée,
qui s'unissent, pour donner naissance aux êtres. L'émanation de la terre monte,
l'influx du ciel descend, les deux se métent; voilà la genése / chap. 18 /. — Les
hommes naissent du ciel et de la terre, mais pas par leur volonté, comme un enfant que ses parents désirent. L'union des deux principes yinn et yang se fait,
sulvant leur attroit réciproque, non en vue des êtres qui résulteront de cette union.
L'homme est produit saus intention, et ancune affection ne veille sur sa carrière;
if ne reçoit, avec l'être, qu'un sort qui adhère à ses os. — Fansses sont donc les
comparaisons du potier et du fondeur, si souvent employées par les Taoistes. Le
potter désire le vase qu'il forme, le fondeur vent l'objet qu'il coule. En s'unissant,
le ciel et la terre, le yian et le yang ne désirent rieu, ne veulent rieu. L'homme
vit dans la mature, comme un poisson dans l'ean, comme un pou sur un corps. Il

tut produit, c'est vral, mais inconsciemment. Quand il cessera d'être, qui s'en affectera? — Et puis, si le ciel et la terre étalent, comme le disent les Jon, le père et la mère des êtres, tous ces êtres, leurs enfants, devraient s'entr'aimer et s'entr'aider. Or ils font tout juste le contraire, ils se nuisent et se détraisent autant qu'ils peuvent. Le taou passe sa vie à sucer le sang du hour. Atasi chaque être a son instinct, instinct égoiste, qu'il e porte à chercher exclusivement son propre bien. Cet instinct émane de la matière qu'il a reçue en missant. L'homme u'a pas plus que les autres. Son instinct émane de ses cinq viscères, lesquels sont une particlpation des cinq agents naturels, contenue dans la matière qu'il reçut en naissant. Et tous ses sentiments, tous ses actes, sont des manifestations de cer instincthumain. » (Chap. 3.)

-

В. \*Il y a beaucoup de livres. Il faut les lire avec discernement, et ne pas croire ce qui n'est pas croyable. Trep souvent, dans les histoires, le bien est enjolivé, le mal est ponssé au noir. On raconte nombre de traits de vertu des Sagas, et de traits de méchanceté des tyrans, également inventés à plaisir. L'ést que le peuple raffole du mervellleux; on lui en inventa donc pour son argent; par exemple l'histoire des diagrammes donnés par le Clel à 伏 祭 Fou-hi et à 磊 U te Grand (page 56 B); par exemple le conte que l'empereur il l'ang obtint la plufe en priant le Ciel, par exemple tous ces officiers pieux qu' conjurérent les santerelles; etc. - Les Jon racontent que, au temps de 58 Yun, dix solells parment à la fois, brutant la ferre par feur chaleur; et que You sauva l'empire, en en inant neuf à coups de fièches, ne laissant subsister que le dixième. Quelle insanitél.. Le soleil est du feu. On ne peut même pas ételudre une torche d'un coup de flèche. comblen molus un soleil... Et puis, l'eau est un agent unturel, aussi bien que le fen. Si Yao triampha de neuf feux à coups de fléches, pourquoi U le Grand n'attaqua-t-il pas la grande mondation à coups de fléches? Ceût été plus simple que de creuser des cannux. - Et cette histoire du duc JE Stang de A Lou, qui, à ce que disent les Jou, arrêta le solell et prolongea le jour, afin de pouvoir terminer une batallie (page 288). Le solell est du feu. Comment ce feu put-il comprendre les signaux que le duc de Lou lui faisait avec son guiden de commandement? -Que la douleur d'une femme injustement opprimée ait fait lomber une gelée blanche, que l'injustice suble par un homme alt spitoyé le Ciel su point de lui faire pleurer une pluie d'étoiles flientes, ce sont la des sornettes que jous les Jou croioni fermement. - Puls 11 ang-tah'oung s'acharne avec rage sur l'histoire de la pionète Mars, que j'ai racontée plus haut (page 342). On se souvient que 🐒 in Liou-himny raconte, que cette planète aurait retrograde, par égard pour les beaux sentiments du duc of King de & Song... Insanité! clame Wang-tchloung. Le Clet n'entend pas ce que les hommes disent, et ne soit pas ce qu'ils fant. Il est si haut, à plusiours myriades de stades de la terre. Det-ce qu'un homme, place au hant d'une tour, peut voir ou entendre les mouvements des fourmis au pled de cette tour?.. De pius, les étrangers na comprannent pas la langua chinoisa. Alors comment to Clet, qui n'est pas un Chinois, qui n'est pas un homme, qui est d'une tout antre nature, comprendrall-il quelque chose à ce que nous disons?.. Nou, le Gel no volt pas ce que les hom nes font, et n'entend pas ce qu'ils diseat. Il no bêuit ni ne pualt. L'interrager par la tortue et l'achillée, est inutile. Il ne s'ément pas de pilié pour ceux qui souillrent, et n'est pas à la disposition de ceux qui la prient. Le vice n'attire pas le maiheur et la vertu ne l'écarte pas. Que peut faire à un homme le petit clapatis que produit un poisson qui sante dans l'Océan? Que peuvent faire au Ciel, si élevé et si immense, les gestes des hommes sur la terre?.. Tous les présages dont les ièvres sont pieins, sont autant de contes. Qui donnerait des présages, puisque personne ne gouverne l'univers? Le ciel est de la mattère, qui ne voit ni n'entend, qui ne s'occupe de rien. — Tout, en ce monde, est effet de l'entre-croisement de la trame et de la chaîne cosmiques. Chaque être se mouvant sur sa ligue, il y a des rencontres, des frôlements, des heurts. Alors le plus fort brise le plus faible. Voltà la seute loi de l'univers. « (Chaps 4, 5, 24.)

mar de

« Le vulgaire prétend que, quiconque est frappé par la foudre, l'est pour ses pechés secrets. If dit que c'est la Ciel qui frappe, et que la tonnerre qui accompagne l'éclair, est un cri de veugeance satisfalte. Alors, quand le Ciel bénit un bomme, pourquoi n'entend-on pas un éclat de rire, un grognément de plaisir?... Et que de coups de foudre pariés à vide, et cependant accompagnés de tonnerre ; fant-il dire alors que le Clid n'a pas vu clair? - En réalité, le Ciel ne récompense ui ne punit. Supposé qu'il punisse, il ne conviendrait gueore pas que cela se passăt do cette manière. Un prince n'execute pas les compables, mais les fait executer par le bourreau. - Le vuigaire a imaginé un bourceau céleste, et les imagiers l'ant représenté. C'est le Ganie du tonverre, qu'on figure, battant de la main gauche des tambours, et lançant un traft de la main droite. C'est un & cheven, ditob ... Or un chenn veritable, c'est une émanation invisible et impalpable. Navant pas de mains, comment inttra-t-il le tambour, comment lancera-t-il un trait?.. Et si ce n'est pas un chenn véritable, s'il est visible et tangible, comment fait-il pour se routenir dans les nuages et faire ce qu'on raconte de hil?.. Légendes insensées, que le peuple croit, sur la foi des images qu'en lui montre. - En réalité, voici ce qui en est, du tonnerre et de la foudre. En eté, durant la clande «aison, Il y s, dans la nature, un excés du principe ang. à l'état libre. Or le gang est chaud, bratant, de sa nature. Quand ce feu vient en contact uver l'eau de la pluie, il se preduk une explosion qui est la fondre, accompagnée d'un bruit qui est le tonnerre. Tous les fondeurs savent très bleu, que quand lis versent du fer en fusion dans un moule bien sec, tout se passe blen; muis que, si le moule est humide, il se produit une explosion; couldt du feu gang, avec l'eau ginn. Les magiclans moistes, dans leurs presièges, produisent un tonnerre artificiel, en précipitant dans l'eau d'un pults une grosse pierce chauffee à blanc. Donc la fondre n'est pas antre chose, que le conflit du yang de l'air chand, avec le gran de la pluie troide. Donc, être frappé par la fondre, c'est être tué par une explosion de ce genre, partie tont prés de sol. De là vient que les cadavres de ceux qui ont été tnès par la foudre, sentral le caussi, sont flambés et parfois brûles. Tel homme est fondroyé, parce qu'il se tenuit à tel endroit; pur effet du basard, non d'une sentence. Bien fons sont ceux qui veulent voir, dans les vergetures, des caractères, une écriture. Le Ciel n'écrit pas plus sur les corps des foudroyès, qu'il n'écrivit sur le dos des

dragons ou tortues de Fou-hi et de U le Grand. Légendes que tout cela! (Chap. 6.)

--

Dans son septième chapitre. Wang-tch'oung raconté tonte la légende de D. l'empereur. T # Hoang-ti, y compris son apothèose. Il s'en moque, blen entendu. Sa citation est précieuse, car elle prouve que les légendes taoistes étalent fixees, des le premier siècle de l'ère chrétienne. Les documents qui auralent pu nous permettre de suivre leur développement, ne sont matheureusement pas parvenus jusqu'à nous. - A propos de cette apothèose, Wang-tch'oung s'attaque à la théorie des Génies taoistes en général. « Lao-treu prétend, dit-il, que quiconque n'asemit pas son principe vital par les soucis et le travall, ne mourrait pas, vivrait toujours. Alors pourquol tous les végétaux, tous les animaux, ne sont-ils pas immortels, eux qui ne travaillent pas et qui ne se fant pas de souels?.. Les Taoïstes prétendent que ceux qui suivent un certain régime, produisent dans leur intérieur un être, lequel fluit par déponiller le corps vieille, comme la cigale dépoullle son enveloppe larvaire, et vit libre et immortel. Qui a jamais vu de ses yeux ce phénomène? Personne... C'est que, disent les Taoistes, cette sortie de la vole commune, n'est le partage que de ceux qui ont suivi, dans les solitudes des montagnes, le regime connu; et la preuve qu'ils sont sortis ainsi de la vie, c'est qu'un jour ils dispararent, sans qu'on retrouvêt leur corps... Ceci ne prouve rieu-Ils disparurent sans qu'on retronvât rien de feur corps, parce qu'ils furent maugés par les tigres; dans leurs ermitages solitaires, - El pour ce qui est du fameux régime, c'est une absurdité. L'homme halt avec une bouche et des dents; sa nature veut donc qu'il mange et mache Tout au comraire, les Tanistes veulent qu'il ne mange pas, mais absorbe seniement l'air ambiant et l'assimile, le ginn et le yang imprégnés dans l'air étant censés nourrir son esprit vital directement, saus digestion... Ceel est inepte! Essayez donc! L'air ne peut pas être assimilé. Pompez-en plein votre ventre; vous aurez faim après autant qu'avant. - Les Taoistes préconisent encore un autre système. Ils vantent une drogue, qui serait de l'air vital condensé à un haut degré de concentration... Ceci est encore plus inepte. Une drogue est une drogue, non un aliment. Une drogue peut guérir: elle ne peut pas nourrir. Elle remédie à un trouble passager; elle pe peut pas entretenir l'esprit vital habituellement. Sans aliments, pas de vie. Il faut absolument que l'homme mauge et respire. L'air inspiré par lui, combiné avec les aliments digérés par lui, entretient l'esprit vital, mais, quol qu'on fasse, cet entretien ne sera pas perpetuel. Promettre l'immorialité aux hommes, c'est leur mentir. Seul, ce qui n'est pas ne, ne meurt pas, Le ciel et la terre sont immortels, le ginn et le yang sont immortels. Tous les antres êtres naissent et meurent, meurent et renaissent, sans cesse. C'est-à-dire qu'ils passent alternativement par deux stades, l'un de concentration, l'antre de raréfaction, Telle l'eau qui, restant toujours la même eau, est parfois gelée, parfois dégelée. Ainsi en est-il de l'homme, qui nati de deux humeurs (le sperme paternel et le sang maternel, det la physiologie chinoise). Dans son stade de condensation, c'est un homme vivant; dans son stade de rarefaction, c'est un mort. : / Chap. 7./

«Inepte est le système des Lettrés, spécialement des Confacilistes, entièrement basa sur la foi avengle dans un vieux texte, et dans son exposition par le maître. Ils croient aux textes; or tous les textes sont fautifs, par suite des erreurs des copistes. Ils croient jeur maître; or toutes les traditions ont été fanssées, dans leur transmission orale. Ils disent: cette chose est etrange et je ne la comprende pas, mais Confuctus qui l'a dite fut un grand Sage, donc la chese est vraie et le lu crois... Or Confucius, le Sage, Ignora bien des choses. Ses disciples, F 14 Izenyou en particuller, le mirent souvent au pied du mur. Benucoup de ses aphorismes sont de pures idiotles; mais la foi de ses disciples leur interdit de le constater. Quant aux écrits de ces disciples, ils sont pleins d'erreurs et de mensonges, lls généralisent, ils exagérent, ils dénaturent les faits, à plaisir... Par exemple, ils prélendent que le Premier Empereur des & Ts'inn fit brûler les livres par baine de la doctrine qu'ils contenalent. C'est faux. Il les fit brûler, par haine de l'usage que les Confuciistes en faisaient... Ils prétendent que le même voulut exterminer les Lettrès par haine des lettres. C'est faux, il en fit exécuter 467, pour peine de leurs propos et de leurs agissements sédifieux. . - Ces passages sont tirés des chapitres 8 et 9. Dans le chapitre 27 de son œuvre, Wang-tch'oung répéte les mêmes assertions avec plus de force encore. Les livres que les Confucilistes appellent cononiques, sont détabrés et faisifiés. Eux-mêmes sont d'ineptes rabacheurs, qui interdisent à leurs élèves toute réflexion, toute loventien. Pour sux le Maitre n'est qu'un transmatteur, qui foit posser à son tour, et ainsi d'âge en âge, les assertions non critiquées, mais acceptées de foi, que l'on attribue à Confucius. ». Nous avons vu en effet que, d'après 清 子 Sunn-treu, tel doit être le role du Lettre (page 252).

-0--

Dans son onzième chapitre, Wang-tch'oung attaque l'épisode célèbre du F. 共 I Koung-koung et 女 於 Nin-wa, d'abord racouté par le Père taoiste 列 7 Lietzen (chap 5., Le texte est reproduit par divers auteurs, avec des varianles auxquelles je ne m'arrêteral pas. En substance, Koung-koung ministre d'un ancien empereur, se revolta et fut vaîneu. De dépit, il brisa d'un coup de lête 🔨 4 2 Ill la montagne qui ne peut être tournée laquelle, situ'e au nord-onest de la Chine, soutient la cloche céleste. Par suite, cette cinche s'inclinant vers le nord-ouest, se décoile du ploteau terrestre au sud-est, et les caux de l'Ocean se precipitérent dans le vide par cette 6 nte. En autre ministre, Niu-wa, boucha la fente, mais ne put pas redresser la clocke cèleste. — Je pense qu'originalrement cense histoire vint de l'inde. Le mont Sumeru, dont la bose ne peut pos ètre tournée, centre des quotre confinents, joue un rôle considérable dans la mythologie indienne. - Après avoir referé tout ce que cette histoire contient d'increyable. Wang-teh'anna ell que c'est une légende très accienne, insentée primitivement pour expliquer le mouvement des astres vers l'ouest, et le flux des fleuves asintiques vers l'est. L'état premier avait été l'équilibre, et par suite l'immobilité, L'inclination du ciel vers le nord-onest, produisit le glissement des corps célestes dans cette direction. L'écoulement de la mer vers le sud-est, attira dans ce sens le cours des fleuves de la Chine. - Après avoir expliqué alast corte vieille fable cosmologique, Wang-ich'oung s'altaque à la description du cosmos donnée par El fi Tseou-ven. Il lui reproche d'abord d'être une nouveauté, dont personne n'a parlè ni avant ni depuis. Il le refuie en nite, par un argument assez original, Tseou-yen affirmait que la Chine, petite traction de la terre, était située au sudest. C'est faux, dit Wang-teh'oung; la Chine, in Mi l'état central, est bien située au centre du plateau terrestre. C'est facile à prouver. Si la Chine était située à l'est, quand le solell se lève par dessus le bord oriental du plateau, ce bord étant plus rapproché, le solell paratirait gros; et quand le soleil se couche par dessus le bord occidental du plateau, ce bord étant plus éloigné, le solell paratirait patit. Or le solell paratt en Chine de même grandeur, tant à son lever qu'à son coucher. Donc la Chine est juste au centre du plateau terrestre.

Dans le même chapitre, Wang-tch'oung nous livre son opinion sur la nature du clei stellaire, du firmament. L'hiée qu'il est fait d'une matière analogne à celte des nauges ou de la fumée, lui plait moins, Il peuse que le firmament est solide, el que les vingt-huit mansions célestes sont, à l'instar des stations de la poste impériale sur la terre, des garages fustallés pour le repos du solell et de la lune dans leur course. - Il nie le corbenu à trois pattes logé dans le saleil, le llèvre et le crapaud logés dans la lune: fables troistes, qui étaleut donc déjà courantes de son temps. Car, dit-it, le sofeil étant du feu, le corbeau serait brûté; la lune étant de l'enu, le lièvre et le crapaud seraient navés. - Il explique assez bien les conjonctions et les oppositions, les éclipses de soleil et de lane, et déclare solemeliement que ce sont là des phénomènes naturels de nulle importance, qu'un ferait mieux d'en attendre la fin tranquittement sans faire le vacarme usuel en Chine à cette occasion, etc. - Il réfute en mite les pronostics tirés des naages, de la pluie, de la neige (page 200), et capilque assez bien ces méteores par l'évaporation et la condensation de la vapeur d'eau: - Vraiment, cet homme a touché presque toutes les questions qui intèressent les hommes, et en a résolu beaucoup avec un bon sens merveilleux pour son temps: (Chop 11.)



G. Dès son sixième chapitre. Wang-tch'oung parle du dragon, l'être fantasif-que si populaire en Chine, qu'il est devenu l'emblème national. Personne ne l'a jamais vu. Sur la foi d'une ancienne tradition, conservée dans le Lière des ments et des mers, on le représente avec un corps de serpent et une tête de cheval. Il dort au fond des lacs, des puits. Le bruit du tonnerre le révellle. Il s'élance alors dans les nuages. Le mouvement qu'il s'y donne, fait tember la pluie... La dragon n'est pas un per chenn, Wang-tch'oung le nit et le répète avec lasistance. Car, s'il était un chenn, une émanation une force naturelle, il serait sans forme al figure. Or c'est un être matériel, de la calégorie des reptiles écailleux.

Dans son seizième chapitre. Wang-reh'enny traite de la croyance populaire, que des images de dragons en terre, exposées sur les toits, font tomber la pluie. Et, à propos de cette question, il en touche plusieurs autres, d'une haute importance, «Le vrai dragon, dit-il, fait tomber la pluie des nuages, en les comprimant, quand il chevauche dessus. Mais ses images en terre exposées sur les toits, ne peuvent évidemment pas produire le même effet. En général II est vain d'espérar obtenir un résultat transcendant, par l'emploi d'un médium matériel qui ne pout

avoir normalement cet effet. Ains l'envoûtement et autres maiéfires, au moyen d'images et de statuettes, sont des prutiques vaines et inefficaces. Vain aussi, l'espoir de mottre fin au froid de l'hiver, en brisant l'image d'un bœuf un argile. Vaine, l'espérance de se mettre en communication avec les Ancètres défants, par le moven d'une tablette en bols. Vaine, l'espérance de venir en aide oux morts, en feur affrant des chars de terre, des chevaux de paille, et autres objets analogues - Tout le monde sait que ce sont là de vaines pratiques, et pourtant tout le monde fait ces choses, Pourquoi?. Pour faire quelque chose. Pour satisfaire, d'une manière quelconque, le besain de son cœur. Toutes ces pratiques naquirent de desirs. On út les tablettes des temples, parce qu'on eut désiré rester en communication avec les défunts. On inventa la cérémonie du boenf de terre, mi premier printemps, alors qu'on désirait que le froid cessit, parce qu'on désirait labourer la terre. On crea les objets qu'on offre aux morts, tourmenté par le vain desir de leur être seconrable. Les maglelens font leurs simagrées, parce qu'ils désirent nuire. On expose enfin des dragons de terre, quand on désire la pluie. Dans toutes ces prutiques, le désir est réel, le moyen est luepte, le résultat est nut. » / Chap. 16. - Cecl est clair, et blen important

-4-19-

Wang-leh'aung consacre son ringtième chapitre presque tout entier, à H. nier la croyance populaire alors prédominante, que les morts survivent, sont intelligents, penvent nuire aux vivants, «L'homme natt, dit-it, de la combinaison du sperme et de l'air. Cette combinaison subsiste, tant qu'elle est nourrie par la circuintion du sang. A la mort, cette circulation s'arrête. Par suite, le corps tembe en poussière, et l'esprit vital i th ab esprit spermatique se dissout dans l'air ambiant. Voità le sens vrai de l'aphorisme, que l'esprit monte et que le corps descend. La vie et la mort, sont un venir et un alier, qui alternent sans cesse, comme. le gal et le dégel de l'eau. Ce sont deux étais du même être, son état propi et son état yang, auxquels répondent les deux prédicats mort et vie, comme au liquide si commun à la surface de la terre répondent, selon ses deux états, les deux termes place et eau. > - Chose bien singulière, après avoir affirmé alust que l'être vo et vient, Wang-teh'aung va avouer dans ses explications, comme iff in F Honi-nan-trau (page 300), que la personnalité de l'être ne subsiste pas, «Le va et vient consiste, dil-il, en ce que, dans l'air ambiant, sont produits de nouveaux esprits vitaux, et que, de la terre, sont produits de nouveaux corps. Mais l'être nouvenu n'est pas l'être ancien. Ancune personnalité ne passe, ne transmigre. Tel un sac de riz qu'on éventre, et dont le contenu s'éparpille. A la mort, tout de l'homme est éparpillé, est dissipé. Il reste d'abord une loque, un cadavre qui se décompose; et finalement rien qui ait forme on figure ne survit. - Tous admettent que l'esprit vital des animaux qui meurent, se dissipe aussitôt. Or l'homme o'est pas d'une autre nature; rien de lui ne survit. - Si l'esprit vital survivait, comme beaucoup le penseut, s'il y avait vraiment des 9 koci subsistants, le monde en seralt plein; il y en auralt, depuis le temps que le monde existe, blen plus que de vivants; à chaque pas on se heurierait à un loci; et ceux qui prétendent avoir le don de pouvoir voir les koei, n'en verraient Jamais un Isoló; ils en verralent

des handes, des foules, le mande plein. - Et puis, dans l'hypothèse que l'esprit vital puisse survivre au moins pour un temps et se manifester, sous quelle forme apparaitra-1-il?.. Pas sous une forme humaine, sans doute, car la forme humaine tient au corps; l'esprit vital n'a pas cette forme. Quand les feux follets, qui sont quelque chose de l'esprit vital, s'élèvent du sang répanda et des cadavres en décomposition sur un champ de batallie, ces flammes n'out pas forme humaine, ce ne sont pas des ames, c'ost la dernière lucur de l'esprit vital des tues qui s'éteint. La nature ne peut pas faire duver une flamme sans aliment, elle ne peut pas faire rebriller une flamme éteinte. Elle peut produire d'autres flammes, mals elle ne pent pas reproduire celles qui ont fini de brûter. Elle peut produire des hommes nonvenux, mais de peut pas faire revivre ceux qui sont morts, et ne peut mas les faire réapparattre dans leur ancienne forme et figure... De plus, c'est la corps qu'i porte les vétements; l'esprit vital n'est pas babillé. Si donc les apparitions que les malades voient parfois, étaient vraiment des esprits vitant subsistants, des ames de défunts, elles apparattraient toujours nurs, et non pas vétues comme le défunt Petalt de son vivant. - Conclusion: Avec l'arrêt du ponts, la vie s'arrête, et l'esprit vitat se dissipe. Quand les malades voient des kom, et le kori et ses vêlements n'ont aucune réalité. Ce sont des images subjectives, engendrées dans un cerveau en delire, dépourvnes de toute réalité objective.

Denxièmement, si les morts survivaient, its seguient inintettigents, sans connalisance de soi-même ni d'ancune nutre chose. En effet, avant sa paissance, alors qu'il était encore contenu dans l'air ambiant, le futur esprit yllat de cet bomme na savait rien. Pourquoi saurait-il quelque chose, quand, retourné dans l'air ambiant, il sera de nonveau comme il ctaft devant? L'intelligence est le propre de l'état de vie humaine. Elle est en ellet la somme de la spiration des cinquiscères, lear emmodion à tons les civa. Elle tient donc au corps, et dure autant que le corps, suivant tonics les vicissitudes du corps, Elle est vive, dans un corps dont les viscères sont parfaitement szins. Elle est obtuse, dans un corps dont les viscères sont maindes. Elle diminue avec la décadence, et s'éteint à la mort... L'homme nati de la matière tenne ininteffigente, et cette matière tenne devient intelligente dans l'homme, par l'opération viscérale de l'esprit vital. Pas de flamme possible, sans matière combustible; pas d'intelligence subsistante possible, sens matière organique dont elle émane. - Le sommeil, l'évanouissement, la mort, sont trois degrés d'un même phénomère, de la relache de l'esprit vital. Dans le sommeri, Pesprit vital est retire en soi. Dans Pévanonissement, il perd pour un tempr la maltrise du corps, Dans la mort. Il se dissipe, abandounant le corps à la corruption... Parler à un dormeur, à un dyanoui, c'est donc parler en valu; ils n'entendent pas, four esprit vital n'étuat pas dispos. Mais parler à un mort, devant son corcueil on sa lablette, c'est prouver qu'on ne sait pas ce que c'est que la mort... L'intelligence est la flamme de la vie; quand la vie cesse, la flamme s'éteint. Dire des morts qu'ils sont intelligents, cela répurne dans les termes; comme gi l'un disait que les cendres sont luminouses, que la glace clapote. — Si les morts subsitalent intelligents, les ames des assassinés n'avertiraient-elles pas leurs parents, n'accuseraient-elles pas leurs meuririers? Si les morts subsistaient intelligents, quelles scènes de jalonsie et de vengeance ne vercalt-un pas, de la part du mort defant, quand une veuve se remarie? Or, rien de tout cela. Donc les morts ne

subsisient pas intelligents... Telle de l'eau répandue refait un avec l'eau de la terre, ainsi l'esprit vital échappé du corps réfait un avec l'air médiau. — Ce fut là la croyance des Anciens. Je le prouve. Confucius refusa de réparer le tombéau écrouté de sa mère, déclarant que les Anciens ne firent jamais cela. S'il avait cru que sa mère subsistante et intelligente cût été réjouie par la réparation de son tombeau, il l'aurait certainement réparé. Or il ne le fit pas. Donc il ne le crut pas. D'après les Lettrés, Confucius résume l'antiquité. Donc l'antiquité ne crut pas à la survivance intelligente.

Traisièmement, les morts ne peuvent pas nuire aux vivants. Puisqu'ils o'existent plus. Donc rien à craindre d'eux. — Et d'ailleurs, même s'ils existaient, ils ne seraient pas à craindre davantage, car ils auraient perdu le souvenir des offenses rocurs, et n'auraient pas la torce de se venger. — La cigale parfaite sortie de son enveloppe, oublie ou plutôt ignore tout ce qui l'affecta durant son état larvaire; ainsi en serait-il d'un esprit vital subsistant qui aurait quilté le corps. — Pour se venger, il faut d'abord se mettre en colère, ce pour quoi il faut du souffle et du sang; il faut ensuite user de ses muscles, avec énergie. Or quelle n'est pas déjà l'apathie, la déhillé, des maindes et des mourants, por suite de l'extinction graduelle de l'esprit vital Quél ressoutiment, quelles forces, un mort conservera-t-il?. Un réveur qui rève qu'il se venge, ne fait de mul à personne; combien moins un mort, qui ne peut même plus rèver, » — Et Wang-tch'oung termine cette longue discussion, par la triple négation proférée avec une force peu commune: Non, les morts ne survivent pas, ne savent pas, n'apparaissent pas pour nuire. » (Chap. 20./

Dans les chapitres 21 et 22 de son ouvrage, Wong-teh'oung applique les principes énoncés el dessus, à tantes les apparitions historiques que l'ai citées dans mes quatorre premières l'econs, lautile de citer ces discussions. Elles reviennent toutes à ceci: rien ne survit, donc les apparitions, si apparitions il y eut, ne furent pas des apparitions personnelles d'un défant survivant, mais eurent une autre nature qu'il nous expliquera bientot - le refève sentement trois faits, qui contiennent des assertions importantes. — D'abord, exportant la tournée que 🗐 🗎 🛧 Tchav-kien-izeu fit au ciel dans le délite d'une grave meladie, il nie d'abord que l'esprit vital d'un homme vivant puisse monter au clel; vu l'éloignement du clef; vu la tenteur de l'esprit vital, dépourvu de moyens de locomotion, réduit à se faire porter par le vent, ne morchant donc pas plus vite que les nuages. Or le ciel étant à au molts soixante mille stodes de la terre, quand y arrivera-t-il?. Il nie ensuite que Telino-kien-teen alt pu voir le Souverain d'en hant, celui-el n'existant pas. Il vit, dans son délire, une figure imaginaire de ce Souverain, conque à sa manière. -En second lien, il attaque toutes les histoires de recours, par des définits opprimes, au Souversin d'en hant, en particulier celui de 由 生 Chonn-cheng que nous connaissons (page 107). S'il y avait un Souverain d'en haut, ditell, et si les morts pouvaient recourir à sa justice, durant la période & & tch'ounn-ts'iou qui all trente-six assassinats de princes, et des executions injustes en bien plus grand nombre, il y aurait eu des vengeances célesies tous les jours; or il n'y en eut jamais. - Enfin troisiémement, il condamne la conteme officielle et générale alors, de rappeler l'ame des morts, après qu'ils out rendu le dernier sonpir. Puisqu'elle est dissipée, à quoi hon la rappeler? C'est la faire montre d'ignorance.

T. Telles sont les assertions de Wang-tell'oung sur ce qui suit la mort. Il rend témoignage que, de son temps, la croyance populaire à la survivance de l'âme était prédominante, et il als cette survivance personnelle pour sa part. L'esurit vitat retourne à l'air, le corps retourne à la poussière, vollà son dernier mot, -On s'attendrait, après cela, à entendre Wang-tch'oung nier toutes les apparitions do spectres, tous les maléfices. Au contraire, il y croit. Et il appuie sa crovance sur une théorie fort singulière que je vais exposer... Cet homme qui ne crut pas à la survivance personnelle ni à la puissance d'agir d'une âme séparée, ernt à la survivance matérielle temporaire des pensées et des paroles passionnées, et à la puissance nocive de ces êtres extériorisés... Il ne fut pas l'inventeur de cette théorie. l'al exposé en son temps (page 88 B) l'opinion délà courante au septième siècle avant J.-C., d'oprès laquelle les passions populaires surexcitées deviennent des spectres, des monstres, qui peuvent apparattre et agir. Dans son vingt-deuxième chapitre. Wang-tch'oung va développer cette théorie, qui deviendra un dogme fondamental du taoisme magique il commence par exposer six opinions de ses contemporains sur la nature des spectres, opinions qu'il ne partage pas. - Première opinion; dans l'homme sain, l'esprit vital perçoit les objets extérieurs par les organes des sens ; par exemple, un être matérial par les yeux, un son par les orelles, Dans l'homme qui rêve, qui a la fiévre, qui est atteint de folie, il en est autrement. Alors l'esprit vital fuit par les organes des sens, s'échappe en fints, lesquels, à l'extérieur, deviennent des êtres qu'il perçoit subjectivement, alors qu'ils n'ont aucune réalité objective. Ainsi, chez le réveur, le rayon oculaire se retournant vers l'extérieur, des spectres se projettent, qui paraissent extérieurs, alors qu'ils sont projetés de l'intérieur. Ce sont des fantasmes subjectifs. - Deuxième oplujon, qui fut officielle sons la troisième dynastic: les spectres se forment dans l'intérieur du microcosme humain, par répercussion d'un trouble dans le macrocosme nuiversel. De sa nature, le a k'i cèleste est limpide, et le k'i humain qui en est une participation, est limpide aussi. Parfols le k'i céleste sa trouble; alors le k'i humain se trouble aussi, par sympathie; d'où les rêves, les spectres, les fautomes. C'est pour cela que le gouvernement s'informait, sous la troisième dynastie, des rèves du peuple ; pour en tirer des conjectures sur l'é'at du k'i universel. - Traisième opinion. les spectres, les fantômes, les monstres, sont la quintessence d'êtres on d'objets vieux ou antiques; par exemple d'un vieil arbre, d'un bibelot en jade ancieu. Cette anintessence peut se détacher de l'objet, errer, rencontrer un homme. Si l'homme est en consonance avec elle, elle passera, saus qu'il la remarque. Si l'homme est en dissonance avec elle, elle le heuriera, et, par suite de ce heurt, sera voe, ou entendue, ou sentie par lul. Nous retrouverons plus tard cette singulière théorie, qui jone un ro e immeme dans les contes moistes. Elle dut son origine, le pause, aux hallucinations de malades en délice, lesquels croient souvent voir des objets sans vie, s'animer, se mouvoir et agir. - Quatrième opinion. De tout homme, sort une émanation, un fluide. De l'homme sain sort un fluide bienfaisant, de l'homme malade sori un fluide morbide. Ce fluide se dissipe ordinairement au fur et à mesure. Parfois il subsiste, Certains finides morbides, hautement potenties, sont devenus ce que le volgaire appelle le Génie de la variole, qui cause les épidémies de petite vérole; le Génie de l'éclampsie, qui caché dans les appartements mal aerès et les recoins sombres des maisons, fait peur aux petits enfants et cause les

convulsions... Wang-tch'oung ne nie pas cette émanation, ce fluide. Mais, dit-il, il oe fant pas lui imputer un choc, une agression brutale. Car elle n'est pas plus dense que la matière de la fumée, des nuages. Donc elle ne peut pas nuire en heurtant .. Muis, issue d'une fermentation du ginn-yang, elle détermine, dans le gian-gang de l'individe qu'elle atteint, une fermentation similaire. Voltà comment il faut expliquer ses effels nocifs... Exactement ce qu'on disait en Occident, avant la découverte des microbes, quand on expliquait les épidémies par des miasmes, des exhalaisons. - Cinquième opinion. Le spectre qui apparatt à un mourant, c'est le Génie du caractère cyclique céleste qui vient lui signifier que son heure est venue. Les dix caractères cycliques célestes, sont des ph chenn. Tout homme né sous tel caractère cyclique, mourra sous tel autre; il y a pour cela des règles fixes. Et c'est le Génie de cet autre caractère cyclique, qui viendra mettre fin à sa vie... Nous avons lei la première mention du calcul de l'horoscope d'après les caractères du cycle, calcul qui joue encore un si grand rôle dans la Chine moderno. Il paraît donc que la pratique était déjà très répandue au commencement de l'ère chrétienns - Sixième opinion. Le ciel et la terre ont produit deux catégories d'êtres également nombreuses, les hommes animaux et êtres inanimés visibles, et d'autres êtres qui normalement sont invisibles aux yeux des hommes. Ces êtres ordinairement invisibles, ont, ou peuveut prendre, des formes très diverses. Les sorviers ont le don de les voir. Les mourants les voient aussi parfois. Ils sont génémiement maifaisants. De là le fait qu'un locendie est purfois annoncé d'avance par une meur, qu'avant un décès on a vu parfois un animal étrange se glisser dans la maison. De là toutes les apparitions de lutius, de spectres, de fautômes, de 🕱 koei en un mot. La quartier général de ces êtres matfaisants, est un pêcher immense sur le mont 汉 湖 Tou-chouo, dont Il est parle dans le Livre des monts el des mers, sur les branches duquel ils perchent. Deux Génies frères, 基奥 Tou-u et 👺 👺 U-lei, exercent une certaine surveillance sur ce pêcher. Quand des koei out commis de trop grands méfults, ils les fient avec des liens de roseaux. et les jettent en pature aux tigres de la montagne. Voulant protéger ses sujets contre les entreprises des toei, l'empereur T & Houng-ti leur apprit à écrire sur les portes de leurs maisons, les noms de l'on-u et de U-lei. Quand les koci rodeurs les voient, se cappeiant ce qui les attend s'ils font du mai, ils n'osent pas nuire... Je pense que cette légende qui se trouve de fait dans le vieux Livre des monts et des mers, est exotique, a été apportée en Chine je ne sais d'où. Elle y eut des suites superstitlenses graves. Encore de nos jours, au nouvel-an, beaucoup de palens peignent sur leurs portes les quatre caractères Tou-u U-lei, comme un ban contre les koci:

Après nous avoir ainsi renseignés sur les opinions de ses contemporains qu'il ne partige pas, Wang teh'oung va nous développer la sienne... Toute pensée longtemps choyée \$\mathbb{B} \gamma \overline{1} \mathbb{B}\_1^2\$; toute parolé, toute musique passionnée; toute émotion violente, amour on haine; tout cela peut être extériorisé par le vivant, peut survivre un mort; peut subsister, peut agir, pas loujours, mais pour un temps, jusqu'à assouvissement. De là la puissance des magicieus et des sorcières, hommes et femmes exercés à concentrer une passion intense dans les formules qu'ils profèrent, de là la puissance spéciale, en bien ou en mal, des paroles profèrées par les petits enfants, lesquels mettent toujours toute leur force dans ce

qu'ils disent. De là les pleurs qu'on entend parfois la nuit; plaintes d'opprimés extériorisées. De la toutes les apparitions que les hommes appellent koei. Ce sont des amours subsistants, ou des baines persistantes, qui tendent à s'assouvir. Le n'est pas l'ame de 社 伯 l'ou-pai qui tua l'empereur 宣 Suan de la troisième dynastie: c'est la hoine subsistante de ce malheureux, mis à mort contre toute justice, qui s'assouvit, alors que l'esprit vital de Tou-pai était dissipé depuis longtemps. Le chien blen qui mordit au flanc l'impératrice E Lu de la première dynostie M. Han, morsure dont elle mourut, n'était pas l'ame de sa victime le prince in À Jou-i, mais la matédiction subsistante de ce pauvre enfant, qui s'assouvit, et s'éteignit dans son assouvissement, longtemps après sa mort. Dans la musique qui résonne encore dans les roseaux de la rivière M Pon, survit, non l'âme du musicien ME Yen, mais son intention perverse. L'effet des charmes écrits s'explique de même. Les apparitions qui hantent les moribonds, sont les soucis subsistants de leur vie passée. - Et qu'est-ce, essentiellement, que ce pouvoir nocif des pensées et des paroles passionnées, des apparitions que le peuple appelle koci? C'est du & k'i solaire. Le k'i solaire, c'est la quintessence du principe yang, du principe actif. En quantité modérée, le yang est bienfaisant; à dose excessive, il devient un poison mortel. De là, dans les contrées trop envoleillées, les morts si nombreuses, par insolation, malaria, choiéra, etc. Tous effets d'un excès du principe yang ... Participé, dans les mêmes régions, par certains régétaux ou animaux, cet exche de yang produit le poison mortel du strychoos, le venin mortel du cobra. L'homme, et l'enfant plus encore que l'homme fait, étant le pius vana de tous des êtres, est aussi le plus venimeux. Participation du k'i solaire, le venin humain se condense, dans la pensée, dans la parole; dans l'intention passionnes, amour ou balue. Quand l'homme a cessé d'être, son ventu peut subsister et agir encore. Toutes les anciennes histoires doivent s'expliquer, non par des vengeances exécutées par un être encore existant et conscient, mais par la malédiction subsistante lancée pur cet être ladle, laquelle finit par se ficher, comme un truit, dans son but / Chap. 22./

Ce qui précède explique pourquoi en Chine, encore de nos jours, toute imprécation, surtout si elle vient d'un enfant, est extrêmement redoutée. De la la fréquence des malédictions, qui sont comme une arme offensive et défensive à l'usage des faibles; on les enseigne, hélas l'aux pellis enfants, avant l'âge de raisem. De là la fréquence des suicides, surtout de femmes exaspérées, l'acte le plus passingné possible, commis pour donner à une exécration suprême laucée en expirant, le maximum de vénénosité qui puisse lui être imprimé, et obtenir par elle sa vengeance posthume.

-

J. Dans son vingt- cinquième chapitre, Wang-tch'oung revient sur la négation de la survivance des âmes, et ajoute aux a guments que nous savons déjà, les suivants qui sont neufs: «Le vulgaire parle saux cesse de Mônes transcendants. S'ila étaient transcendants, s'ils étaiant » chean, ils a'auraient ni forme ni agure; alors à quoi bon leur faire des offrandes? El s'ils survivaient saux être transcendants, la vie des hommes servit impossible sur la terre. Quel mai on a, au moment de la moisson, à chasser de l'aire les poules et autres volatiles, qui pillent le grain; des qu'on tourne le dos, les pillards sont revenus. Si le mande était plein de koei luvisibles, tous besogneux et faméliques, ce serait bleu pire. Ils pilleraient tout, sans qu'on pût les chasser. Ils seraient plus maifaisants que les tigres et les toups » — Cela ne rappelle-t-il pas le cougé formet et navrant, donné aux mânes de leurs parents, par les Hindous, après l'offrande? «Allez-vous-en, à Pères, par vos secrets chemius. Ne revenez que dans un mois, pour jouir de l'offrande » Et, ce disant, l'offrant secone le pan de son habit, pour les empêcher de s'y cramponner, pour les contraindre au départ.

--

K. Enfin, dans ses chapitres 23 à 25, Wang-teh'oung nous apprend des choses extrêmement intéressantés, sur les pratiques superstitieuses, surtout la géomancie, de son temps; choses dont les commencements ne nous sont pas connus; que Wang-teh'oung nous montre devenues pratique commune au premier siècle de l'ère chrétieune. Je me contenteral de les énumérer brièvement, avec la réponse qu'il y fait.

On dil que, ajouter à sa demeure, à sa terre, dans la direction de l'ouest, du couchant, est néfiste. Pourquoi? Les conditions telluriques ne sont-elles pas les mêmes dans tous les sens? (Chap. 23.)

On dit que, pour certains actes, tel mois, tel jour, telle heure est propice; tout autre temps serait funeste. Pourquoi? La révolution du A k'i sous l'action du ciel et de la terre, n'est-elle pas un cercle parfait, dont tous les points sont équivalents? (Chap. 24.)

On dit que, chaque année, une orientation spéciale. l'orientation de l'année, duit être déterminée par les géomanciens; que, agir dans le sens de cette orientation, porte bonheur; que, agir contre, c'est vouloir l'insuccés... Pourquoi?. A cause du pp chenn de l'année, dit-on... Mais, de tous les chenn, ceux du ciel et de la terre sont sons contredit les plus grands. Et pourtant on n'observe à leur égard aucune orientation Pourquoi en faire davantage pour un chenn moindre?.. A dire vrui, s'il existait, le chenn de l'année ne serait autre que le k'i du ciel et de la terre, l'année étant la révolution circulaire de ce k'i. (Chap. 24.)

Toute maison, ditson, doit être non scolement orientée d'après les règles de la géomancie; il faut de plus déterminer an diapason le son du terrain, et constater s'il est en harmonie avec le ton du nom de famille des gens qui imbiteront la maison. Faute de quoi, pas de bonheur. — De plus, pour chaque espèce de commerce, la porte doit être ouverte dans une direction spéciale. Sinon, pas de succès. — Bah! Quand ils construisent leurs nids, quand ils creusent leurs terriers, les oiseaux et les rongeurs font-ils tant d'emburras? Pourquoi l'homme, le premier des animaux, devrait-il en faire plus que les antres?. Le honheur n'a pas d'orientation spéciale. Le malkeur, ce sont les collisions sur les lignes de la vie, chocs contenus dans le destin, contre les quels l'orientation du demicile ne peut rien. [ Chap. 25.]

On dit: tout homme mort de malemort, supplicié ou mutilé, ne doit pas être enterré dans le cimetière de sa famille, car il serait un objet de déplaisir et de dégoût pour ses parents... Mais, ces parents ne subsistant pas, ne sechant plus rien. cette raison est de nulle valeur. — On dit: tout enfant qui tette, et par suite toute femme qui allaite, est un être néfaste, qu'il faut écarter... Pourquoi?.. L'enfant n'est-il pas né du k'i médian, du sperme et de la matière céleste et terrestre? Il est donc faste, et sa mère nussi (Voyez la note). — On dit qu'il faut se défaire des enfants nès durant la première et la cinquième lune; car, quand ils seront devenue grands, ils tueront leurs purents... Mais, le k'i de tous les mois n'est-il pas le même? Pourquoi les enfants nès durant ces deux lumaisons, différeraient-ils des autres?

On prétend que, dans chaque demeure humaine, habitent plusieurs & koei; qu'il y habite anssi douze pl chenn, dont les principaux sont le dragon vert et le tigre blanc, lesquels combattent les corps qui volent et les matéfices qui content... Nous avons, dans cette phrase, la prémière mention historique du fameux A K fong-choei, nir et eau, croyance superstitionse en des courants d'air aériens, en des veines d'eau souterraines, qui apportent bonbeur ou matheur. Les corps qui volent, sont les vampires ou goules dont nous aurons à reparter plus tard.

On cherche, dit Wang-teh'oung, à écarier des demeures les koer mulhisants, par le rit de l'ours aux quatre yeux (page 104 G). Or ce rit ne fut introduit que sous la dynastie E Tcheou, en un temps de décadence. Car ce sont les temps décadents, qui crotent aux superstitions, qui ont peur des koei, qui cherchent à obtenir la paix par des pratiques étrangés. S'adaplant à la crayance du penple, les empereurs introduisirent ce rit, pour ful complaire. Vain simulacre! Jamais un rit n'a porté bonbeur, jamais un rit u'a écarté le maibeur. — Le premier culte et les premiers rits furent institués, pour témoigner de la vénération, pour manifester qu'on n'oubliait pas, non pour autre chose ... On offrit des victimes au Ciel, en recommissance de ses blenfaits, sans penser qu'il les mangeralt; car, si c'était pour le rassasier, étant donné ses dimensions, combien de bœufs faudralt-il lui offrir?... On fit des offrandes aux morts, sans croire qu'ils existassent encore, uniquement pour faire quelque chose, à la mode humaine, les hommes ne counaissant que celle-in ... L'empereur s'inclinait vers les Monts et les Fleuves, qui sont les os et les artères du cosmos, qui le font solide et lecond. Il salunit la fonte des cheun, émanations des lieux, forces naturelles utiles, mais sans les prendre pour des Génies... On honoralt le vent qui est la respiration du cosmos, la pluie qui est sa sueur, le tonnerre horborygme de sou creux médian lumienso... Chaque mênage honorait le pulls, l'âtre, la cour centrale de sa maison, parties de la terre à lui concédées. Donc, en somme, on bonorait le cosmos impersonnel, la unture et ses dons inconsclents .. Quand on cremait la terre, on prialt les équinations du soi d'être favorables, rit lilogique mais uncore tolécable. Hélas! plus tard, quand vint la décadence, on personalfia, on vénéra comme des Génies, l'esprit de la terre, celui du puits, celui de l'atre, celui de la cour centrale; ceux du vant, de la pluie, du tonnerre. On se ligura les moris vivants, et ou leur demanda du bonheur en échange des offrandes. Quelle insanité d'avoir ainsi personnillé des forces impersonnelles, de se figurer comme existants des êtres qui ne sont plus. Si un mort revenait, il ne reviendrait pas sous su forme et avec ses habits d'autrefois, puisque cette forme et ces habits out cesse d'être depuis longtemps. Il reviendrait, hideux squelette, vein et enveloppe tel qu'il est dans son cercuell. Or cela ne s'est jamais vu. Donc jamais un mort n'est revenu. Les princes out enracine et perpetue toutes les fausses croyances, en instituant un culte et des rits qui les supposent vrales. Ils agirent ainsi, pour complaire au peuple. Ils firent mai. Encore une fois, tout ce qui apparaît, ne revient pas de l'autre monde, mais sé forme dans l'imagination affectée d'un malade ou d'un fou. » (Chap. 25.)

Ainsi parle Wang-tch'oung, et je n'ajonteral rien à ses paroles. Tout mécréant qu'il fut, cet homme eut à lui seul plus de bon sens, pour démolir les absurdités paieunes, que n'en eurent ensemble tous les autres philosophes chinois. Pour construire, il fut moins fort.

Notes. — B. En osant ainsi attenter à la légende sacrée sur laquelle toute la Grande Bégle est assise, Wang-tch'oung fait preuve de haute implété, et d'excellent jugement. Il récidive dans ses chaps 6 et 19. — Pour l'histoire du duc de Lou arrêtant le soleil, comparez page 288. Trois variantes, & Yang, J. Yang, & Sang.

H. Les lignes suivantes du chap. 23 sont à noter. Il s'agit des funérailles, « Les disciples de Mei-tzen prétendent que l'âme survit intelligente, et ils veulent qu'on enterre le cadavre chichement. Contradiction. Cela affligera l'âme. — Les disciples de Confucius prétendent que l'âme ne survit pas, au moins pas consciente, et ils veulent qu'on se ruine en trais pour le cadavre. Inconséquence. L'âme étointe ou inconsciente n'en éprouvera aucune satisfaction. — Mais, disent-ils, nous agissons ainsi, pour montrer que nous n'oublions pas nos morts. — Alors pourquoi les enterrez-vous dans un lieu écarté, à la campagne? Vous devriez les enterrer dans la cour centrale de votre maison. Ce serait le vrai moyen, pour us pas pouvoir les oublier, « (Chap. 28.)

K. Dans tout cet ouvrage, les mois faste et néfaste sont employés pour rendre les termes A ki et A houng, fondamentaux en philosophie chinoise. Ke ne seruit traduit que très imparfaitement par heureux, par porte-bonheur; item houng par malheureux, par porte-matheur. La superstition chinoise distingue deux sortes d'êtres, les uns essentiellement bons et heureux, les autres essentiellement mauvais et malheureux. C'est dans ce sons que foste et néfaste sont pris dans lout le cours de ce volume. Je sais bien que cet usage de ces mois, n'est pas l'usage français classique. Je demande pardon de l'abus au tecteur, auquel J'aurais du sans cela infliger deux termes chinois de plus à toutes les pages.

Source. - Le 論 循 Lunn-heng de 王 克 Wang-tch'oung,

## Quarante-sixième Leçon.

Seconde dynastie 🎉 Han.

L'ouvre de 班 圖 Pan-kou, 應 勸 Ying-chao, 荀 悦 Sunn-ue, 徐 於 Su-kan.

Fanalyserai, dans cette Leçon, les œuvres encore non traduites de quatre auteurs, qui écrivirent de la fin du premier à la fin du deuxième siècle de l'ère chrétienne. Aucun d'eux n'inventa un système particulier Mais ils éclaircissent certaines données que nous connaissons déjà, et aident alusi à faire exactement le point des hièes chinoises, un moment avant que les idées buddhiques ne commencent à les influencer, ce qui est très important.

-0--0-

L D'abord 於 園 Pan-kou, auteur de l'histoire de la première dynastie Han, mort en 92 après J.-C., nous a laissé le 白 京 强 Pai-hou-l'aung, précieux opuscute, traité de gouvernement et de politique à la manière de Sunn-tzeu, dont les développements l'amènent à toucher à presque toutes les institutions de son temps, la seconde dynastie Hun. Voici les passages de l'œuvre de Pan-kou qui vont à notre sujet.

A l'origine fut le IE si heuven-tourn. Il ne faut pas traduire ce terme par chaes. Ce fut l'état gazeux de la matière absolument homogène, si ténne que rien n'était visible ai taugible. Puis, la matière se condensant, mais toujours homogène, devint visible, comme la fumée, comme la vapeur. Puis, la condensation progressant toujours, la matière, toujours homogène, devint taugible. Ensuite, dans le sein de la matière nomegène, des concrètions plus grossières et plus lourdes se formèrent. L'équilibre fut alors rompu. La masse cosmique se fendit (sic), le subtil montant, le solide descendant. Le subtil devint le ciel, le solide devint la terre. L'influx du ciel sur la terre commença aussitôt. Le ciel agit, la terre se prêta. Dans l'entre-deux juitit la lumière-chaleur, qui mit en mouvement les deux roues, celle du gram-garg en haut, celle des cinq agents en bas.

La roue supérieure du yinn-yang n'a pas six jantes (page 314), mais cinq seulement; trois yinn et deux yang, le yang mourant étant supprimé. Il semble que Pan-kou ait trouvé logiquement répugnante l'idée d'une cessation entière de l'activité yang; c'eût été la mort cosmique, selon lui Donc le yinn règne, diminue, s'éteint; le yang règne, diminue, mais ne meurt jamais entièrement, parce qu'il est la vie. Ainsi les deux roues ayant chacune cinq secteurs, le calcut des nombres est simplifie, la période de trente uns est supprimée. — Dans l'ordre des cinq agents de la roue intérieure, Pan-kon ne suit pas l'ordre ancien de la production réciproque donné dans le 💥 [5] Sou-wenn. Il suit l'ordre de la destruction réciproque inventé par 🚉 [6] Sou-wenn. De plus, il met en relation avec les cinq secteurs, les Cinq Souverains des régions de l'espace, popularisés par l'empereur ¾ Wenn (page 286), et mis en bonne place dans le panthéon de la seconde dynastie Han (page 326).

\*Le ciel et la terre ne font pas proprement une paire, un couple. Car le ciel est rond, la terre est carrée, donc ils ne sont pas de même espèce. — Les êtres sexués, l'homme en particulier, se propagent par couples de même espèce. Voici comment se produit la génération humaine. De la parcelle des cinq agents contenue dans les viscères de l'homme, émane l'affection sexuelle. Cette affection produit les liquides générateurs, sperme et sang. Dans ces liquides unis, l'esprit vital est produit, lequel dirige ensuite le développement de l'être selon sa norme. Dans l'homme, cette norme comprend ja raison et la condulte raisonnable, plus la culture rituelle, littéraire et artistique. « / Chap. 4. /

Pas un mot du Souverain d'en haut, d'une Providence. Mais un système falaliste, ressemblant à celui de Wang-tch'oung, plus adouci, et partant moins logique. L'homme apporte en naissant un triple destin: 1º celul qui lui assigne un
lot fixe d'années à vivre. Celui-là est absolu, et sortira certainement son effet,
anuf le cas de suicide volontaire on de collision. — 2º un destin qui lui assigne
un lot de succés et de bonheur donné. Celui-ci est relatif. Il est rogné, diminué,
par l'administrateur du destin, le 🗒 🏟 seu-ming, dont Pan-kou ne définit pas
la nature. Il admit probablement qu'un astèrisme produisait cet effet. — Enfin 3º
le destin accidentel, les collisions qui se produisent éventuellement à l'intersection des trajectoires des destinées, chocs et heurts qui ne peuvent pas être calculès, catastrophes auxquels les meilleurs des hommes n'échappent pas. C'est de ces
collisions fatales que Confoctus disait en gémissant : « à destin l'à destin l'a - Cette
conception de la destinée, est cause que les Lettrès considérent Pan-kou comme
quelque peu ontaché d'herèsie. / Chup. 3. )



Dans ses notes sur le culte, Pau hou nons donne des renseignements intéressants sur le culte des cinq Pénates, et sur celui du Patron du sol.

Il prétend que coux-là souis falsaient les offrandes aux Pénates, qui possédaient un apanage donné par le gouvernement en propre, une propriété à eux. Le vit peuple ne possédant pas, n'avait pas de Pénates, pe falsait donc pas d'offrandes. L'offrande était trimestricite. Au printemps, alors qu'on aliait recommencer à sortir après le confinement hivernal, on offrait à la porte intérieure. En été, saison chande, à l'âtre, slège du feu. En automne, une fois les moissans rentrées, à la porte extérieure, celle de la propriété, qu'on allait fermer sur les richesses entassées. Au sixième mois, milieu de l'année, dans l'atrium, centre de la propriété, à la terre.

Le culte des Patrons du sol et des moissons, est, au temps de Pan-kou, le graud culte populaire, celui de tont le monde, depuis l'empereur jusqu'au dernier manant. L'homme vit du sol par les récoltes, dit Pan-kou; de là ce culte. Une offrande au printemps pour demander, une autre en automne pour remercier, tout le peuple étant convoqué par les autorités du lieu. — Le tertre du Patron du sol de l'empire, était une pyramide quadrangulaire trenquée, une face (trapéze) tournée vers chaque région de l'espace et colorée de la couleur propre à cette région; le sommet carré étant jaune, couleur du centre, de la terre. Quand l'empereur créalt une nouvelle seigneurie, il autorisait le seigneur à élever un tertre au Pa-

tron du soi de son apanage, et lui envoyait une poignée de la terre du tertre impérial, prise du côté du nouvel apanage, pour l'enfouir dans le nouveau tertre. — Dans l'idée du peuple, le Patron du soi était censé gouverner le monde souterrain, et les influences ginn. Aussi chaque fois que le ginn empiétait sur le gang, lors des éclipses de soleil par exemple, en cas de pluie trop continue, on faisait au Patron du soi des offrandes extraordinaires pour l'amadouer; mais on employait aussi contre lui des moyens de coercition, pour l'empêcher d'en faire davantage; on battait le tambour pour l'intimider, on llait son tertre avec une corde rouge pour l'entraver, etc. (Comparez page 312). Tout cela est bien chinois, pueril et vulgaire.



Les notes de Pan-kon sur la physiologie et la psychologie de son temps, montrent que, depuis trois ou quatre siècles, le 3/2 [5] Sou-teenn (Leçon 4f) avait été, non amélioré, mais surcharpé, et cela assex malhabilement. Aux cinq viscères charmus, auxquels étaient dejà rattachées tant de choses, out encore été rattachées les organes des rens (conçus à la chinoire), les organes membraneux comme magasins, et les vertus confuciistes comme sécrétions. — L'œil répond au foie, le nez au poumon, l'oreille au cœur, les organes génitaux au rein, la bonche à la rate. — Le gros intestin et l'intestin grête sont les magasins du cœur et du poumon, l'estomac est le magasin de la rate, la vessie celui des reins, la vésicule biliaire celui du foie. — Le foie récréte la béniguité, le poumon l'équité, le cœur les rits, le rein la sagesse, la rate la confiance. — Pourquoi?, pour des raisons, qui ne sont pas des raisons; qui sont des arrangements quinaires que conques. — Pour Pan-kou, qui est pratiquement un matérialiste, l'esprit vital est composé de deux particules, l'une ginn, l'antre gang. Alors l'àme spermatique et l'ame nérienne n'ont plus de rôle défini. Il les admet néanmoins. Double usage.

II. Le 風俗 滿 Fong-su-l'oung de 應 础 Ying-chao, qui fut écrit probablement entre 130 et 140, est un complément utile de l'œnvre de 王 充 Wangtch'oung. - Ying-chao en veut à mort aux superstitions populaires. Il raconte, nou sans pittoresque, comme souvent des superstitions généralement crues et pratiquées, sont nees d'une parole mai comprise, d'un fuit mai interprété. — Par exemple, dans un pays où les puits étaient rares faute de puisatiers pour en creuser, un homme embaucha un puisatier étranger qui lui creusa un puits. Tout heureux du succès de son affaire, l'homme disnit à tout venant: l'ai crensé un puits: l'al trouvé un homme... Il parlait de son puisatier. Le vulgaire comprit que, en creusant son pults, il avait déterré tout au fond un homme vivant, chevn ou koei par consequent, et la croyance à l'homme du fond des pults se forma. Il fallut une enquête du seigneur du lieu, pour réduire à néant cette fable, et faire cesser les pratiques qui s'ensuivaient. - Ailleurs un homme vivait à l'aise sans travailler, parce qu'il avait enterré le magot hissé par son père et le ménageait sagement. Le bruit se répandit qu'il savait fabriquer de l'argent. Tout le monde voului avoir la formule. Une épidémie d'alchimie s'ensuivit. — Allieurs un homme

poursnivant un chevreuit, l'animat se jeta dans un fourré. Quand it y eut penetré, l'homme trouva, non le chevreuit, mais une flaque d'eau laissée par la dernière inomiation, dans laquelle se prélassait une grosse carpe. Il crut que le chevreuit poursuivi s'était changé en carpe pour lui échapper; que la carpe était chenn par conséquent. Il la prit donc respectueusement, la porta chez lui, l'instaille dans un sivier, la nourrit bien et lui fit ses prières. Un jour, ayant en mal aux yeux, it se recommande à elle et guérit. Le résultat fut, que tons ceux qui souffraient des yeux, vinrent de prés et de loin demander leur guérison à la carpe transcendante.

Ving-chao proteste, comme Wang-tch'oung, contre la survivance de l'âme; même contre la survivance temporaire d'une âme bien nourrie, conformêment à là théorie de F E Treu-tch'an (page 118). Il croît cependant à certains prestiges et maléfices. Mais l'explication de Wang-tch'oung, comme quoi ces prestiges sont produits par des passions anbistantes, lui paraît trop subtile. Il a recours à un autre expédient. A son avis, certains animaux, surtout les chiens et les renards; puis les rats, les hérissons et les serpents, sont un peu transcendants et peuvent faire parfois des prestiges remarquables. Il fant se défier de ces hêtes. Tout vieux chien est suspect. Un chien qui se dresse et fait l'homme, doit être tué sur le champ, car il est en passe de devenir dangereusement transcendant. Il raconte des histoires assez malatruites, de possession de personnes vivantes, de possession de cadavres, de révélation de secrets, par des chiens-garous et des renards-garous. C'est la première mention de ces choses. Notons l'époque. Nous verrons plus tard quelle importance énorme elles acquerront dans le folk-lore.

III. A fit Sunn-ue issu d'une famille célèbre de Lettrès, dont les membres s'illustrérent durant plusieurs généralions; Confucilète à la manière de Sunn-treu; nous a laissé dans son il se Chenn-kien, son opinion sur les questions agitées de son temps. Il vècut de 148 à 700. Voici ce qui, dans son œuvre encore non traduite, a quelque intérêt pour nous,

Il n'y a pas de lieu, d'orientation, de temps, de conjonction d'astres, absolument fieste ou néfaste; pulsque la même heure vit la ruine de la dynastie 👸 Yinn et le triomphe de la dynastie [3] Tcheou (page 22 H); puisque la même terre (vallée de la 操 Wet) vit la fin des 差 Ts'inn et le commencement des 泽 Han. -Le destin gouverne tout. Il est incluctable, Inclus, lors de la conception, dans l'esprit vital. Il s'imprime dans le corps, car c'est l'esprit vital qui moule le corps à sa ressemblance. Il peut donc être pronostiqué, en gres, d'après certains signes physiques. La vertu ne peut rien, ni pour ni contre le destin. Si les hommes vertueux vivent souvent plus longtemps, c'est qu'ils usent moins leur corps, se font moins de soncis, et ont moins d'ennemis que les méchants - Tout est soumis à la rotation des cinq agents, à la succession des nombres. Vouloir éviter son destin par un moyen qualconque, c'est faire comme un enfant qui, voyant un geant prêt à le saisir, se convriruit les yeux et se croirait sant. - Les immortels, dont les Taoistes parlent tant, n'existent pas. Certains hommes naissent avec une taille plus grande que la moyenne, certains dépassent la longévité moyenne, le destin leur ayant assigné ce lot. Contre le destin, personne ne peut ajouter à sa taille, à ses années, par aucune drogue, par aucun moyen. Tout ce qu'on peut faire, c'est de conserver

son corps en bon état, jusqu'à l'heure du destin; ce qui s'obtient par la tempérance et la tranquillité. — Sunn-ue admet qu'il arrive parfois des faits extraordinaires; par exemple, en l'an 199, un garçon lut changé en fille; en 201, une fille morte ressuscila après quatorze jours. Ces cas ne le génent pas. Tout comme, dans la distribution rapide de billets à un guichet, il arrive parfois que deux billets soleut donnés par mégarde à une même personne; ainsi, dans ces cas en apparence extraordinaires, le sujet avait reçu par hasard deux destins, lesquels sortirent lour effet à leur heure. / Chap. 3.)

Comme Wang-teh'oung, Sunn-ue reconnaît trois espèces de natures, les tout à fait bonnes, les tout à fait mauvaises, et les moyennes. Pourquoi l'un naît-il bon et l'autre mauvais?.. pure fatalité. A cela, rien à dire, rien à faire. Quant au corps, l'un mait avec une peau claire, l'autre avec une peau foncée. Quant à l'esprit, l'un nalt avec un penchant pour le bien, l'autre naît invinciblement porté au mal. Rien à dire, rien à faire; c'est leur destin. - Les moyens dolvent être traités par l'enseignement et par les supplices. Suivant la division par neuf, classique en Chine, et emettant les tout bons, quantité négligeable tant ils sont rares, Sunn-ue déclare que les méchants incorrigibles constituent un neuvième de l'humanité. Des buit autres neuvlémes, bien éduqués et dûment terrorisés, cinq finiront par se bien conduire par conviction, trois par pour des supplices. - Voici comment il décrit le progrès moral de ceux qui travaillent à s'amender par conviction. D'abord lis font de lourdes chutes, mais se ressaisissent et reprennent. Ensuite les chutes devieunent plus légères, le retour se fait plus vite. Ensuite, plus de chutes; seulement des mouvements intérieurs désordounés, lesquels ne sont pas suivis. Enfin même plus de mouvements intérieurs. - Sunn-ue veut que l'on tende au bien, non pour plaire a sutrul, non pour profit ou lucre, mais uniquement par desir de sa propre beauté morale. Interrogé, si bien agir par respect pour les Manes ceusés présents partout d'après le texte classique i page 126 C., n'est pas plus parfait, il répond que non; que le respect de soi est un motif plus parfait que le respect des Manes. - L'amendement, le perfectionnement, dit-il, doit avancer sur deux roulettes, la pudeur et l'idéal. Par pudeur, on doit repousser les mouvements bas et viis qui s'élèvent en soi. Par amour de l'idéal, on doit tendre à quelque chose de grand, d'élevé. Il cite, en exemple, l'audace du fameux explorateur 🤼 😥 Tchangk'ien, la fidelité de l'ambassadeur 難 配 Son-ou, etc. Ces hommes eurent un idéal, et par suite de la flamme. - Ces idées de Sunn-ve sont resiées, jusqu'à noi lours, ce que le Confucième a conçu de plus sublime. Pauvre morale cependant, parce que sans bave, sans code, sans sanctions. Morale de l'hombéte homme, avec le gendarme à l'arrière-plan. | Chap. 5. /

<sup>1</sup>V. Vers l'an 200. 任 好 Su-kan, un sutre Confucilste à la mode de Sunntzen, produisit son 中 译 Tchoung-lunn (qu'il ne fout pas confondre avec le madhyamika-săstra de Năgarjuna, lequel parte en chinois le même nom : Il n'y a rien à prendre, dans ce traité incolore et diffus, qui est pourtant souvent cité, parce que Su-kan exerça, de son vivant, une grande influence. Sa doctrine est identique à celle de Sunn-ue. Belles phrases, morale nulle. Le bien est yang,

parce qu'il est action et effort; le mai est yinn, parce qu'il est lâcheté et laisseraller.

Voità le point fait, pour les doctrines et les blées chinoises, sous la deuxième dynastie Han. Nous pouvons assister à l'entrée en scène du Buddhisme, auquel ces fațalistes frayèrent les voies.

Sources. — Les traités non traduits : 白虎通 Pai-hou-t'oung de 连 固 Pan-kou. — 風俗通 Fong-su-t'oung de 廳 砌 Ying-chao. — 中屋 Chennkien de 旬 俄 Sunn-ue. — 中論 Tchoung-lunn de 徐 幹 Su-kan.



Le Buddha enfant. Dessin chinois.



Le Buddha. Type indien.

# Troisième Période

Buddhisme et Taoïsme, de l'an 65, à l'an 1000.

# Quarante-septième Leçon.

Premier siècle de l'ère chrétienne.

Admission officielle de Buddhisme en Chine. Le Sutra en quarante-deux articles.

En 65-67 après J.-C., l'empereur [5] Ming de la 後漢 seconde dynastie Han, admit officiellement le Buddhisme en Chine. La chose est diversement racontée et très discutée, les textes ne concordant pas. Le Buddha, ou un deva, lui apparut en songe, en l'an 65, racontent les Buddhistes. Disons simplement que l'heure était venue. Le Buddhisme fleurissait depuis longtemps dans le Tarim, à Kotan surfout. Il était sux portes de la Chine, où ses émissaires avaient probablement fait déjà maintes incursions. Déstreux de le mieux convalire, l'empereur Ming fit quérir des moines. Il en vint deux, auxquels il fit bâtir, en 67, à la capitale 清美 [5] Laoquang (maintenant [5] [6] Heuc-nan-fou), le couvent 白馬 美 du Cheval Blanc. Je consacreral cette Legou à ces premiers pionniers du Buddhisme en Chine, et à leur œuvre.

Ils furent tous deux indiens, originaires de l'inde centrale, le terrain du Buddhisme primitif. 迪 葉 摩 膝 Kin-ie Mono-teng, probablement Kāsyapa Matanga, était de la caste des Brabmes. Le nom chinois du second, it W Fu-lan, Parfum de la tol, est la traduction de son nom indien, pent-être Dharma-dranya, Mono-leng mourut an bout d'un an, en 67. Fa-lan écrivit pour la bibliothèque impériale jusqu'en 70. Il mourut aussi à Lao-yang. - Il nous reste, de ces deux hommes, un seul opuscule, et quatre titres d'ouvrages perdus. Ils ne traduisirent pas des traités indiens complets, mais exposérant briévement les doctrines fondamentales du Buddhisme. Cela, pour des raisons obvies. D'abord c'est là tout ce que l'empereur désirait. Il les avait fait venir, non pour étudier à fond le Buddhisme, mais pour apprendre à peu près de quoi il s'agissait. Il est clair aussi qu'ils ne purent pas acquerir une connaissance bion étendue de la langue chinoise, durant le peu de temps qu'ils vécurent en Chine. Ils se contentérent donc de faire pour l'empereur, to un résumé des légendes sur la naissance et l'enfance du Buddha : 2º un résumé de sa prédication; 3º un court exposé de principes buddhiques; 4º un résumé d'un discours du Buddha, sur la pureté da vie requise dans les moines, nour faire valoir leur profession probablement; 5º un résumé de la voie ascétlupe à suivre par les aspirants à la perfection, destiné apparemment aux novices, s'il

arrivoit qu'il s'en présentat. Ces ouvrages furent enfermés, dit la tradition buddhiste, dans le quatorzième coffre en pierre de la bibliothèque impériale, où ils dormirent paisiblement. Ce qui explique pourquoi les anteurs, même contemporains (Leçons 44 à 46), sont absolument unets sur l'œuvre des deux premiers moines. Il n'y eut, à cette époque, aucun essai de propagande, et il est inexact de dire que l'empereur Ming introduisit le Buddhisme en Chine, si on l'entend du peuple chinois.

De ces œnvres de la première heure, tout a disparu, détruit dans les incendies, ou peut-être supprimé plus tard comme inutile; car des écrits postérieurs mieux faits; les remplacérent avec avantage. Seul le court exposé de principes buddhiques, dit le sûtra en 42 urticles, a été pleusement conservé, comme « le premier rayon de la loi » qui ait pénétré en Chine. Je vais donner le résumé complet de cet opuscule vénérable, pour la raison que je dirai en terminant.

\*Celui qui a quitté sa famille pour suivre la loi, s'appelle P pi cha-menn /éramana /. Il observe 250 règles. Selon l'effort fait et la pureté acquise, quatre degrés / ārya / peuvent être atteints. — Le degré supérieur, celui des a-louo-ham (arhan /, confère le pouvoir de voier dans les airs et de se transformer à volonté. — Le second degré est celui de a-na-han / anāgāmin /. Après la mort, l'âme de l'a-na-han monte dans quelqu'un des dix-neuf cieux, où elle atteindra au degré d'arhan. — Le troisième degré est celui de seu-t'ouo-han /sakridagāmin /. Après sa mort, le seu-t'ouo-han montera dans quelqu'un des cieux, renaltre, et deviendre arhan sur la terre durant sa première vie terrestre. — Eufin le degré intérieur est celui des su-t'ouo-hang/srotôpanna /, lesquels deviendront arhan après sept morts et sept remissances fatures. A-louo-han veut dire, que tout désir est éleint dans cet homme, que rien ne houge plus en lui ; pas plus que ne bougeralt un trone dont les quatre membres auraient été coupés.

Les cha-menn se resent la barbe et les chaveux, renoncent à toute propriété, mendient teur nourriture au jour le jour, ne nungent qu'une seule fois vers le milleu de la journée, passent la muit sous un arbre et jamais doux milts sous le même. Tout cela, pour éteindre l'affection et le désir, qui avengient et affolant les hommes.

La bonne conduite, conforme à la lot, exige que dix points soient observés. Le corps ne doit pas tuer, voier, s'adonner à la luxure. La bouche ne doit pas tromper, maudire, mentir, babler. Le cœur ne doit pas envier, hair, être obstinément incrédule. Chiq de ces points sont exigés de tout aspirant; tous les dix sont exigés des adeptes.

Toute faute commise, que l'homme approuve, qu'il ne réprouve pas, devient un péché qui est porté à son passif. Les péchés multiplés s'additionnent, comme les gouttes d'eau forment les mers. Quiconque veut avancer, doit s'efforcer d'effacer, lour par jour, ses péchès, par de bonnes actions.

Quand on est offensé, il faut pensér que l'offenseur est ignorant, non malveillant, et lui faire du bien. S'il offense encore, il faut encore lui faire du bien, pour l'amour de la vertu. Du bonheur reviendra à celui qui agit bien, et du malbeur à celui qui fait le mat. — Un jour un homme abusa de la patience bien comme du Buddha et l'injuria gressièrement. Un assistant indigné demanda au Buddha; faut-il être patient à ce point-là?.. Si je répondais à cet insulteur, dit le Buddha, ne commettrais-je pas le même péché que lui? Le bonheur suit le bien, le malheur suit le mal, comme l'ombre suit le corps opaque, comme l'écho suit le son. Du mal fait par autrul, il faut tirer du bien pour sol, et ne pas s'attirer le même châtiment que l'autre.

Le Buddha a dit qu'il en est du sot qui injurie un sage, comme de celui qui cracherait contre le ciel. Ce crachat n'atteindra jamais le ciel, mais il retombera sur son auteur et le souillera. La poussière jetée contre un bomme qui se tient sur le vent, ne l'atteindra pas, et reviendra sur celui qui l'a jetée. Ainsi le sot qui attaque le sage, ne nuit qu'à soi-même.

La grande loi, dit le Buddha, c'est l'affection universelle, la pitié pour tous, faire le bien à autrul avec constance quand on se peut, et, quand on n'en a pas les moyens, approuver le bien sait par les autres, s'en réjouir et le louer; on a part ainsi aux mérites des autres. — Mais, dit un auditeur, alors on sera tort à ceux qui sont le bien, en leur prenant quelque chose de leurs mérites. — Tu n'as pas compris, dit le Buddha. Supposé qu'un bomme tienne en main une torche allumée, et que des centaines de milliers d'hommes viennent tous allumer leurs torches à la sienne, pour chausser ensuite ou éclairer leurs maisons, quel tort lui auront-lis sait en premant de son seu?. Ainsi en est-il de la participation au mérite d'autrui par la complaisance. Chacan mérite, au contact de celui qui mérite, sans naire à son mérite.

Le Buddha dit: le bien fait à autrui, est méritoire à proportion du degré atteint par celui à qui on le fait. Donner à manger à un homme quelconque, est moins méritoire que nourrir un homme de bien. Nourir un aspirant, est plus méritoire que nourrir un homme de bien ordinaire. Nourrir un adepte, est plus méritoire que nourrir un aspirant. Et ainsi de suite, de tous les degrés, jusqu'à celui d'arhan, de Buddha. Car celui qui fait du bien à un bomme qui travaille au salut des autres êtres, coopère au salut de tous les êtres que cet homme sauvera.

Cinq choses, grandement désirables, sont difficiles et rares, savoir : Se résondre à faire l'aumône, quand on n'est pas aisé. Se laisser instruire dans la loi, quand on est très noble. Conserver sa vie jusqu'au jour du destin. Pénétrer la doctrine des Buddhas. Obtenir de voir de ses yeux un Buddha vivant.

Avant tout, dit le Buddha, il fant accepter la loi, puis mettre toute sa volonté à la pratiquer. Cette pratique n'exige pas des actes de force, de vigueur. Elle consiste surtout dans la patience qui supporte l'affront extérieur sans se plaindre, et dans la sollicitude à ne conserver dans son intérieur aucune souillure. Elle ne suppose pas la science de toutes choses, que personne ne posséda jamais complète. Qui salt la loi, est assez intelligent.

Toute affection brouille le cœur, lui enlève sa transparence et sa clairvoyance; comme une matière colorante jetée dans l'eau, lui enlève sa limpidité et la propriété de réfléter les corps. La cupidité, la haine, l'imagination, font bouillonner le cœur avec violence. Qui n'étouffe pas ces passions, en sera la victime. Seul l'esprit purifié comprend d'où 🙀 😰 l'âme est venue, et où elle ira après la mort; vers les terres des Buildhas, où la vertu règne.

Comme les ténébres d'un appartement disparaissent, quand on y entre avec



Le Buddha. Type chinois.

une torche allumée; aiusi les obscurités de l'ignorance se dissipent, quand la loi éclaire l'esprit.

Le Buddha dit: Je ne pense qu'à la loi, je ne pratique que la loi, je ne parie que de la loi. Pas un instant, sans que je pense à la loi.

Voici, dit le Buddha, comment vous arriverez vite à l'illumination. Regardez le ciel et la terre, et dites-vous: ceci passera. Regardez les monts et les fleuves, et dites-vous: ceci passera. Regardez la multitude des êtres, le monde matériel et sa splendeur, et dites-vous: rien de tout cela ne durera.

Tout le long du jour, pensez à la loi, agissez conformément à la loi. Si vous faites cela, la foi nattra et se fortifiera en vous, et vous finirez par jouir d'un immense bonheur.

Pensez souvent, en vous-même, que vous n'existez pas en réalité. Votre moi ne durera, que ce que durera votre présente existence, laquelle passe comme un songe.

Chercher la réputation, c'est comme brûler un parfum. L'odeur suave a duré un instant, mais le parfum est détruit sans retour. Souvent la ruine suit de près la renommée. Quand elle est venue, il est trop tard pour régretter son erreur.

A ceux qui jouent avec la richesse et la volupté, il en arrive comme à l'enfant qui joue avec un conteau tranchant. Ou encore, comme à ceiul qui, ayant volé du miel, a la langue coupée en punition.

L'affection qui lie un homme à son épouse, à ses enfants, à ses biens, asservit cet homme, plus que ne feraient la prison, les menottes et les entraves. Car un prisonnier aura pout-être la chance d'être libéré par une amnistle. Tandis que ce-lui qui meurt lié par une affection, la paiera, sans amnistie possible, par des peines après cette vie. Mieux vaudrait vraiment se jeter dans la gueule d'un tigre, que de se tier par une affection. Et pourtant, que d'hommes aiment, et avec quelle ténacité!

La pire des affections, c'est l'amour charnel. S'il y avait encore une autre passion d'une égale intensité, aucun homme n'arriverait à l'illumination. Cellé-ci suffit déjà pour ruiner la presque universalité des hommes.

Céder à ses convoltises, c'est aller contre le vent en tenant une torche allumée, dont la flamme rabattue brûlera la main. Si l'intelligence de la loi ne délivre pas l'homme de benne heure, de la convoltise, de la haine et de l'illusion, il périra brûlé par ces feux intérieurs.

Indra offrit une devi au Buddha, dans l'intention de l'éprouver. Le Buddha dit à la devi: Sac de peau rempli d'ordures, pourquoi es-tu venue lei? Va-t-en, je n'ai que faire de toi! — Édifié, Indra se prosterna devant le Buddha, et le priz de l'instruire. Le Buddha le fit, et Indra fut initié.

Il en est de ceux qui sujveut fidélement in loi, comme d'un hois qui nage au fil de l'eau, tout au milieu d'un fleuve; qui ne heurte pas contre l'une, et qui ne s'échoue pas sur l'autre, des deux rives; dont les hommes ne peuvent pas s'emparer; que rien ne peut détruire; qui arrivera certainement jusqu'à la mer. Ainsi celui que les passions ne peuvent pervertir, que les hommes ne peuvent corrompre, qui marche droit devant lui, dans la foi, saus douter: celui-là arrivera certainement à l'illumination.

Prenez garde, dit le Buddha à ses moines; ne suivez pas les désirs, car ils



Le Buddha. Type japonais.

trompent; ne cédez pas à l'amour charnel, car il ruine; ne vous fiez à vous-même, que quand vous serez arhans (immuables).

Le Buddha dit à ses moines: Gardez-vous de regarder aucune fille ou femme! S'il en passe quelqu'une davant vos yeux, ne la considérez pas!.. Ne leur parlez, que dans le cas d'absolue nécessité, et alors contenez votre cœur dans la rectitude, en vous disant Intérienrement: «Moi cha-menn, je dois être en ce monde, comme le lotus qui croit dans la boue, mais que la boue ne souille pas». Si la femme est âgée, pensez qu'elle est votre mère. Si elle est jeune, pensez à vos sœurs. Tenez-vous-en, avec elles, à ce que la politesse exige, strictament. Que votre regard ne s'arrête pas à la surface de leur corps, mais plonge dans la corruption de leur intérieur.

Approchée du feu. l'herbe séche flambe. S'il n'évite pas l'amour de très loin, le moine ini aussi prendra feu.

Le Buddha dit: Pour se délivrer des assauts de la chair, certains ont eu recours à la castration. Ils ont été déçus. La castration ne suffit pas. Pour se délivrer de l'amour charnel, il faudrait s'arracher le cœur, ce qui ne peut pas se faire. Et si cela pouvait se faire, cela supprimerait le mérite de la résistance, ce qui serait un détriment.

Une jeune fille avait promis un rendez-vous à un jeune homme. Elle y manqua. Refroidi à son égard, le jeune homme se rappeia la strophe : « Désir, je sais ce qui te cause... tu nais quand on pense à un objet... Désormais je ne penserai plus à elle... et c'en sera fait du désir de la voir ».

Le Buddha dit: L'amour rend inquiet, puis l'inquiétude produit la crainte. Qui n'aime pas, est exempt d'inquiétude et de crainte.

Il en est de l'homme qui tend à l'Illumination, comme d'un guerrier qui aurait à lutter envers et contre tous. Ce guerrier passera par bien des vicissitudes;
Il sera parfois battu, mais finalement vainqueur. — Ainsi de celui qui a pris la
mâle résolution d'arriver au terme, malgré les préjugés mondains, malgré les
critiques du valgaire. Il passera par des heures bien dures; mais, s'il persévère,
il arrivers à l'illumination.

Un moine récitait des textes, la nuit, sur un ton très émn. Il était en effet tenté de découragement, et songeait à retourner dans le monde. Le Buddha le devina et lui demanda: qu'étais-tu, dans le siècle?.. J'étais joneur de cithare, dit le moine... Bien, dit le Buddha. Quand les cordes de ton instrument étaient détendues, qu'advenalt-il 2.. Elles ne résonnaient plus, dit le moine... Et quand elles étaient trop tendues?.. Elles ne donnaient plus de son, dit le moine... Et quand elles étaient bien accordées 2.. Oh alors, dit le moine, elles faisaient une belle musique. — Ainsi en est-il, dit le Buddha, de la tendance à l'illumination. Pas de paresse! pas de violence! Tenir son cœur dans une paisible harmonie. Si tu fais cela, tu arriveras.

Il en est, de l'apprentissage de la vertu, comme du polissage du fer on de l'acier. L'opération commence par l'enlévement de la rouille. Il faut, pour cela, frotter avec constance, mais sans violence. La violence use le corps, abat l'esprit, cause le découragement et le retour au péché.

En ce monde, tout bomme souffre, qu'il tende au bien ou qu'il n'y tende pas. Personne n'est exempt de la souffrance. Naissance, vieillesse, maladie, mort, ces



Le Buddha. Type indien.

A sa droite Ananda, A sa gauche Kūšyapa.

choses se succèdent, et finissent pour recommencer, tant que dureront l'affection et le déplaisir, qui causent les péchés.

Le Buddha dit: Quels efforts il faut, pour se tirer des trois états de punition, preta, danné, animal; et pour obtenir de renaftre dans un corps humain. Quels nouveaux efforts il faut, pour nattre bomme et non pus femme; pour nattre dans l'Inde centrale (pays buddhisle) et pas dans un pays barbare, pour obtenir d'entendre la loi du Buddha. Quels efforts il faut enfin, pour bien pratiquer cette loi, pour conserver sa foi, pour arriver au degré de p'ou-sa / bodhisattva ).

Le Buddha demanda aux cha-menn; Qu'est-ce que la vie de l'homme? — C'est le lot de temps qui lul est assigné par le destin, dit l'un... Tu n'es pas mûr pour l'illumination, dit le Mattre. — C'est le résultat de ce qu'il mange et boit, dit un autre... Tu n'es pas mûr pour l'illumination, dit le Mattre. — C'est la succession de nombreux moments, dit un autre... Toi, dit le Buddha, tu approches. / Voir Notes./

A quelque distance que vous soyez de moi, dit le Buddha, si vous vous rappelez mes préceptes, vous serez éclairés sur la voie à suivre, comme si vous étiez tout près de moi. Si la boune inspiration vous faisait défaut, c'est que, par votre mauvaise conduite, vous vous seriez rendus indignes de la recevoir.

Il en est de ma doctrine, dit le Buddha, comme du miel; elle est toute douceur, dans son entier.

Il faut éteindre ses affections, peu à peu, comme si d'un collier de perles on détachait les perles une à une, successivement. Quand toutes les affections sont supprimées, l'illumination se produit comme naturellement.

Un cha-menn doit marcher dans sa vole, comme un bænf de charge qui traverse une fondrière. Ce bœuf ne fera certainement aucun écart, mais tra au plus court, le plus droit possible, afin de ne pas patanger loutilement, afin de ne pas s'entizer dans la boue. Faltes comme lui, tant qu'il vous faudra traverser la boue de ce monde. Dirigez votre cœur droit au but d'après la loi, et vous éviterez tous les accidents et malheurs.

Pour moi, dit le Buddha, je regarde tous les temps comme passés, l'or et le jade comme broyès, les tapis et le brocart comme usés.

J'ai tenu à traduire en entier ce premier lexte buddhiste chinois, afin de pouvoir répandre avec assurance à l'importante question « quel fut le Buddhisme tout
d'abord importé en Chine »?... Je réponds: Ce fut le vrai Buddhisme primitif égoiste,
le petit véhicute hinayàna, dans lequel chacun ne songe qu'à son propre salut,
qu'à arriver au nirvana, la fin des métamorphoses. Ce ne fut pas le Buddhisme
dérivé altruiste, le grand véhicule mahāyāna. Le moi successif, fait de moments
instantanés, caractéristique du hinayāna, est clairement affirmé. — Cependant la
survivance du Buddha, comme protecteur des siens, est indiquée. Il est parlé des
Terres des Buddhas, et de la félicité temporaire que les bons y goûtent. Notions
postérioures, que le Buddhisme original ne connut probablement pas. Mais aucune
allusion expresse à l'Amidisme, au Maitreyisme.

Notes. - Maintenant la survivance, les écrivains buddhistes hinayana nient tout être spirituel indépendant immanent, toute ême. D'après eux, les akandhas, éléments spirituels et matériels au nombre de cinq, constituent l'être compleze, dont le moi est fonction. Chaque acte modifie substantiellement l'être et le moi. Cependant l'être est un, le moi est un, de par la sèrie, en vertu de la succession. La série des êtres instantanés, constitue un individu mural responsable. ils expliquent cet être singulier, par des comparaisons. - Soit la flamme d'une bougie, par exemple. Elle est en réalité faite de la déflagration successive des atomes do suit brûlé. Elle est un être unique (flamme), fait d'éléments instantanés successifs (défiagrations) en série continue. - Autre comparaison; Si l'on falt tourner rapidement, à tour de bras, une corde enflammée par un bout, tenne par l'autre, l'ail perçoit un cercle de feu. Ce cercle est une unité, composée d'un grand nombre de points luminoux successifs. - Une comparaison moderne, rend le crois parfaitement leur pensée. L'être vivant et agissant sur l'écran d'un cinématographe, est le moi-série des nombreux clichés successifs qui défident dans l'appareil, somme de nombreuses projections momentanées. - Pratiquement, cette conception erronée du moi, fui sans conséquences morales graves, les hinuyanistes ayant maintenn, par un tour de force d'illogisme, l'unité et la responsabilité du moi, et la permanence définitive du moi final.

Sources. — 四十二章 등 Seu-cheu-eull tchang King, le sutra en 42 articles. — 高 億 集 Kao-seng Tch'oun, souvenirs des moines illustres.

Onvrages. — I., de La Vallée-Poussin. Rouddhisme. Opinions sur l'Histoire de la Dogmatique. 1909. — H. Hackmann. Buddhism as a Religion. 1910. — H. Oldenherg. Le Bouddha. 1903. — T.W. Rhys Davids. Non-Christian Religions Systems. Buddhism. 1903. (anticatholique). — L. Wieger S.J. Buddhisme chinois. Tome I. 1910. Introduction.



### Quarante-huitième Leçon.

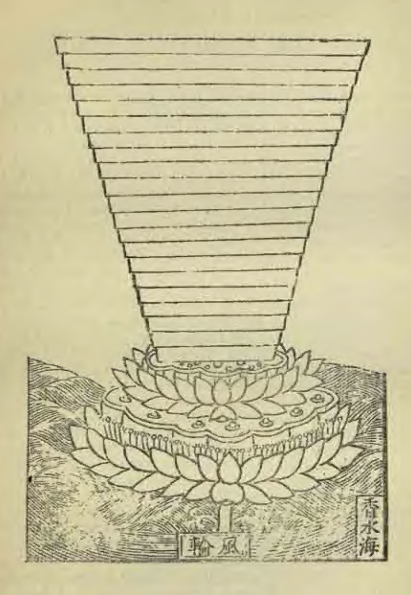
Deuxième siècle de l'ére chrétienne.

Le Buddhisme prend pled en Chine. Le prince parthe 安世高 An-cheukao.

Il semble que, après la mort des deux premiers moines buddhistes venus à la cour de Chine, personne ne leur alt succèdé. L'interruption dura plus de seixantedix années. Enlla, en 148, arriva à la cour de Chine, un homme dont la personne et l'œuvre présentent un grand intérêt. Je leur consacrerai cette Lecon.

C'était un Parthe; un prince qui aurait du régner, dit l'histoire buddhiste; un Arsacide bien authentique, qui céda le trône à sen encle, le frère cadet de son père, se fit moine buddhiste, mena longtemps une vie errante, arriva à 洛 医 Lac-yang en 148, s'y fixa et y mourut en 170. Des êtres auxquels il avait fait du mat, le poursuivaient, disait-il; et il prédit qu'il mourrait de mort violente. En effet, un jour qu'il s'interposa pour faire cesser une rixe, il reçut à la tête un projectile lancé ou hasard, qui le tua. Il porte en chinois le nom 安 An contraction de Arsace, 世 高 chèn-kao celui qui avait été grand dans le siècle. En japonais An-scikô.

A qui avons-nons affaire? - Pacore II monta sur le trône royal des Parthes, en 90 après J.-C. En 97, il out pour successeur, non son fils, mais son frère cadet, dont le nom a été diversement écrit par les anteurs, Osroes, Osdroes, Cosdroes, Chosroes (ne pas confondre avec le rol Sassanide de ce nom), enfin Corroès. Celuici eut pour successeur, en 134, son fils Vologès II. - Pacore II avait été l'ami et l'aifié de Décébale, le fameux roi des Daces. Il avait un seul fils, dit expressément Theodosius Minor. Le nom de ce ills était Parthamasiris, d'après Pausanias, Xiphilinus, Theodesius Minor, Capitolinus, S. Rufus; Psarmatossorim, d'après Aelius Spartianus. Pourquoi ne succèda-t-il pas à son père? Très probablement, parcequ'il était trop jeune. Les temps étaient troublés. Les entreprises de Décéhale firent marcher Trajan contre les Daces en 101-102; et en 105. Carroès ayant ensuite fait son neven Parthamasiris roi d'Arménie, Trajan qui considérait l'Arménie comme dépendante de Rome, marcha contre les Parthes et les battit. Dans une entrevue où il l'humilla à plaisir, il arracha au joune roi la cession de l'Armènie, fit mine ensulte de vouloir le faire roi des Parthes en place de son oncie Corroès, mais abandonna ce projet quand il cut constaté que les Parthes l'estimaient peu: En 114, près de Suse, une troupe romaine fit prisonnière la propre fille de Corroès, qui fut envoyée à Rome comme otage (Dion Cassius in Trajano). Trajan ètant mort en 117, son successeur Hadrien se montra plus traitable. La paix finit par être conclue, et la fille de Corroès, otage à Rome depuis seize uns, lui fut renvoyée en 130 (L. Aelius Spartianus la Hadriano). De Parthamasiris, il n'est plus question. - Si, comme Theodosius Minor l'affirme expressément, Pacore II n'eut qu'un seul fils, il faut croire que ce fils Parinaunsiris, et An-cheukuo, sont une scule et mêmo personne. Où et quand se fit-li Buddhiste et moine? Probablement après ses matheurs. Il est à croire qu'il évita son oncle, auquel Trajan avait voulu



Schéms d'un monde buddhique, en forme de lotus.

Au-dessus, les cieux superposés.

l'opposer, et qu'il ne revit pas sa cousine revenue de Rome. Les historiens buddhistes insiment, sans le dire clairement (l'à peu près étant leur genre favori), qu'il passa dans l'Inde, et de là en Chine. Il put entendre parler, dans l'Inde centrale, des deux moines partis de là jadis pour la capitale de la Chine, et aura tenté l'aventure. Intelligent et travailleur, il arriva bientôt à se faire comprendre, et se mit à traduire, avec l'aide d'interprétes, des textes buddhistes, pour l'empereur. Les catalogues buddhiques lui attribuent 176 ouvrages, dont 55 existent encore.

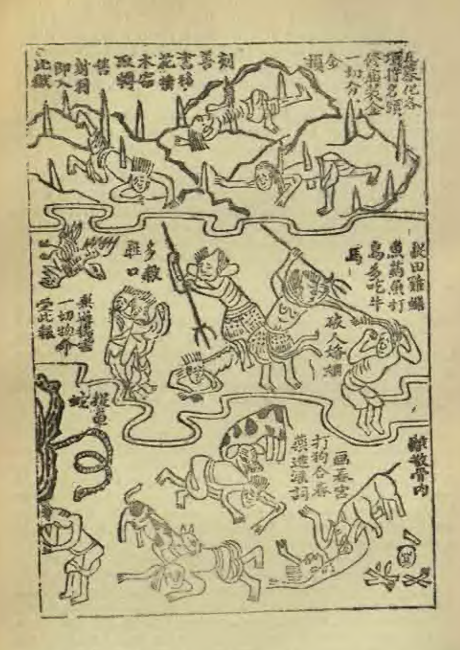
C'est ce prince parthe, qui donna vraiment le branle au Buddhisme en Chine. Son œuvre, non traduite, que j'ai lue en entier, révèle un esprit judicieux, qui choisit dans la masse des écrits buddhiques, sans distinction d'écoles, sans parti pris doctrinal, ce qui était de nature à intéresser et à donner une bonne vue d'ensemble des systèmes. - La forme sous laquelle cette œuvre est venue jusqu'à nous, est aussi intéressante, car elle montre la manière dont ces premiers traducteurs, pen au courant de la si difficile langue chinoise écrite, s'y prenaient pour accomplir four tâche. Nous avons de An-cheukao des pièces traduites mot-à-mot du sanscrit, lesquelles sont illisibles. D'autres pièces, traduites ainsi, sont ornées, phrase pur phrase, d'une courte expilcation du sens, par un lettré chinois. D'autres pièces enfin sont en style chimols limpide, parfois élégant, tel qu'un étranger ne sut jamais l'écrire ; mais, dans ces pièces-la, le texte a évidemment souffert, ayant été élague et accommode au goût chinois. Il est clair que le Parthe truduisait d'abord lui-même mot-à-mot, un scribe meltant la traduction en caractères; puis il l'expliquait à un lettré, qui l'annotait d'abord, et la rédigeait ensuite à sa manière, si le contenu était jugé en valoir la peine. Les étrangers qui écrivent en style chinois de vos jours, font encore à peu près de même.

L'œuvre de An-cheukao se décompose en deux parties, textes hinayana, textes maháyana. Les premiers plutôt pour le peuple, les seconds plutôt à l'usage des moines.

### L Spécimens des textes hinayana.

Les principanx sujets traités sont : Le cosmos lauddhique, cieux et enfers. Le karma, dette morale. La roue des renaissances. La chaîne sans fin des maux et des douleurs. La cause de cette chaîne, amour et désir. Le salut possible, uniquement par la foi buddhiste. La nécessité de l'observation des préceptes, pour le salut. La paix dont jonissent ceux qui ont compris, qu'il n'y a ni moi ni autrui, que tout est impermanent, un vain songe.

Sur tont homme pèse une déchéance, causée par ses péchés. L'attachement, voilà le pèché. — L'attachement cause la renaissance. L'attachement mauvais fait renaître dans les états de punition, preta damné ou animal. L'attachement bon fait renaître dans les cieux. Dans les deux cas, la chaîne continue. Elle n'est rompue que par la cessation de, tout attachement. — Telle une plante qui produit une graine. Cette graine reproduira une plante pareille. Et ainsi de suite, indéfiniment. Ainsi l'attachement, qui est la graine de l'homme, cause sa renaissance, d'existence en existence. La doctrine buildhique est comme le contrepoison de l'attachement. Dans ce monde plein d'uppâts physiques et moraux, ceux qui en usent de-



Supplices de l'enfer buddhique.

Quand il voit les flots écumer puis l'écume disparatire, quand il voit la pluie tombant dans l'eau former des bulles qui crévent, quand il voit au ciel le phénomène du mirage ou les jeux de lumière dans les nuages, que doit se dire l'homme pensant?.. Il doit se dire : c'est ainsi que tout passe ; rien n'est permanent. (永末所選經)

Pour arriver à la délivrance, il faut solder sans cesse sa delle passée, et ne rien faire qui crée une dette nouvelle. Ceci suppose une application vigilante et surtout constante. Qui se relâche par moments, n'aboutira pas. Tout comme celul qui veut faire du feu avec un briquet à cheville tournante, s'il cesse de temps en temps de tourner pour se reposer, le feu ne jaillira jamais. (道 過 經)



C'est l'ignorance qui cause les renaissances; ignorance du but à atteindre et des movens à prendre. L'immense majorité des hommes ne connaissent pas le Buddha, on ne croient pas en lui, n'étudient pas sa loi, évitent les moines, n'écoutent pas leurs parents, ne réfléchissent pas sur la cause de leurs maux, ne pensent pas aux pelnes qu'ils subiront dans les enfers. Voilà l'ignorance qui cause les renaissances, les vies et les morts qui s'enchaînent comme se succèdent les inspirations et les expirations. A la mori, in l'âme part, et va dans l'une des trois voies d'expiation, ou parmi les deva, ou renall homme. Et ainsi de suite, tant qu'il restera une dette, une attache. - Le Buddha quitta sa famille, renonça à la dignité royale, pour délivrer soi-même et autrui des renaissances, pour obtenir le nirvana et en montrer le chemin aux hommes. La voie du nirvana comprend quatre degrés (page 356). Ceux qui ne peuvent pas encore entrer dans cette voie, peuvent du moins s'acheminer de loin vers le but, en gardant les cinq préceptes des laïques, ne pas tuer, ne pas voler, ne pas tromper, ne pas s'adonner à ia luxure, ne pas s'enivrer. - Il faut avoir des égards pour antrui, et ne pas chercher toujours son propre avantage. Quand un instinct portant au mai s'élève dans le cœur. Il faut, pour se distraire, se lever si on est assis, marcher si on est debout. L'homme doit mattriser son œur, s'il vent arriver à la délivrance, C'est pour la délivrance, que le moine quitte sa famille, renonce à avoir femme et enfants, se



Supplices de l'enfer buddhique.

rase la tête et mêne une dure vie. C'est pour elle, que l'adepte laique parfait se tient dans une sérènité constante, vit avec sa femme comme avec une sœur, traite ses enfants comme n'étant pas siens, veut du blen à tous les êtres dans quelque voie qu'ils se trouvent, est charitable pour les plus petits animaux dans l'espoir qu'ils s'élèveront de vie en vie jusqu'à la connaissance. Le Buddha aima tous les êtres, avec un cœur de père et de mère. Tous ceux qui sont maintenant dans la voie de la délivrance, ont comu cette voie par ini. Supposé que quelqu'un tire de sa prison un condamné à mort; quelle reconnaissance ce malheureux ne vouera-til pas à son sauveur. C'est ainsi que tous les hommes devraient être reconnaissants au Buddha leur sauveur. Le désir d'apprendre sa doctrine, devrait l'emporter chez eux sur le désir de manger.

Entre moines, entre adeptes, entre hommes quelconques, il faut s'éclairer, s'aider mutuellement. Que celui qui ne sait pas, interrage; que celui qui sait, l'instruise. Que le savoir et la charité soient parmi vous, comme la lampe et le foyer d'un appartement, qui sont le bien commun de tous. Ne vous disputez jamais. Méprisez l'or et l'argent. Ne dites du mai de personne. Ne rapportez pas les médisances d'autrui. Ne faites de pelue à qui que ce soit. N'écrasez exprés aucun insecte. Ne regardez avec intention aucune femme.

Pour apprendre à maintenir votre cœur dans la paix perpétuelle, renfermezrous parfois dans une chambre solliaire et vide; asseyez-vous; respirez posément,
longuement, protondément. Quand vous sentirez le blen-être envahir tout votre
être, pensez qu'il est produit par un double mouvement d'inspiration et d'expiration; le corps prenant de l'air inspiré ce qui lui est bon, et rejetant le reste par
l'expiration. Faites de même pour les impressions qui arrivent à votre cœur par
les sens. Gardez ce qui entretient la paix intérieure et la concorde extérieure. Rejetez avec soin tout le reste. — Un peu de poussière, sur un miroir, suffit pour
l'empêcher de mirer; il faut alors l'essnyer. Vous, essuyez souvent votre cœur. —
Que sont les choses de ce monde? Le mot impermanence les résume toutes. Rien
de rèel, rien de durable. Votre cœur devrait être comme ces rochers, sur lesquels
ni la pluie, ni le soleit, ni le vent, n'out d'action.

Dans les grands fieuves, au grè des flots, au fil de l'eau, une infinité de feuilles, de pailles, d'épaves flottent, sans savoir où elles vont, sans relation ni liaison réciproque. Ainsi en est-il des pensées de la plupart des hommes. Ils pensent sans cesse et sans fruit; idées éphémères, qui se perdent et s'éteignent. Heureux celui qui a trouvé le Maitre, et a appris de lui à quoi l'homme doit appliquer sa pensée. Qu'il aime comme son père et sa mère, celui qui lui aura appris à concentrer son esprit sur l'unique idée du salut. (含 数 词 含 压 行 经)

-4-4-

Le vral disciple du Buddha, vénère soir et matin son image; allume souvent une lampe devant elle, pour l'honorer; observe les abstineuces et les préceptes; est toujours résigné à son sort. Celui-là, les bons devas le gardent.

Les faux disciples, savent les préceptes mais ne les observent pas, n'ont pas l'image du Buddha, ne brûlent pas de parfums, n'observent pas les abslinences; n'invoquent pas le Buddha quand lis sont malades, mais invitent des sorciers, ou



Supplices de l'enter huddhique.

font faire des offrandes aux temples des Génies. Ceux-lé, les démons de toute sorte assiégent leur porte, et ruinent sans cesse teurs entreprises. Après leur mort, ils iront dans les enfers. (阿雅問事佛古凶經)



Quiconque ne tue pas, aura sa vie allongée, ne mourra pas de mort violente, sera longtemps deva dans les cieux, puis renaltra homme et vivra vieux. Tous les centenaires actuels, doivent leur longévité, à ce qu'ils ont respecté dans leurs vies précédentes, la vie des autres. — Quiconque aura lué délibérément, sera, dans les enfers, brûlé et déchiqueté; ses entrailles seront arrachées, ses os seront moulus; puis il renaltra homme, pour mourir avant le temps, ou de malemort, et cela des fois et des fois. Actuellement, tous ceux qui naissent estropiés, ou qui meurent à la fleur de l'âge, sont punis ainsi pour avoir mutilé ou tué dans leurs vies passées.

Qui ne vole pas et ne fait pas l'usure, aura son avoir augmenté, ne sera jamais ruiné, sera riche dans les cieux, renaîtra riche sur la terre, sera protégé par son bon destin contre les entreprisés des mandarins et des brigands. Tous les riches actuels doivent leur bien-être, à co qu'ils ont respecté jadis le bien d'autrul. — Celui qui vole, qui emploie de fanx poids et de fausses mesures, qui exige plus qu'on ne lui doit, sera puni en cette manlère: Après avoir été torturé dans les enfers, il renaîtra dans la maison de celui à qui il a fait tort, ou comme esclave, ou comme bête de somme, bœuf cheval mulet âne on chameau, porc mouton oie ou chien. Sous cette forme, par son travail, ou par sa chair et sa peau, il indemnisera son créancier. Les animaux domestiques actuels, sont tous des débiteurs qui paient les dettes de leurs vies passées.

Qui n'abuse pas de la femme ou de la fille d'autrui, qui ne se complait pas dans des pensées impures, gardera son argent, vivra en paix, aura dans les cienx les plus belles devi pour épanses, renattra homme et aura quantité de jolies concubines. Ceux qui maintenant ont des harems bien montés, jouissent de ce honheur pour avoir réspecté jadis les femmes et les filles d'autrui. — Quiconque abuse de la femme ou de la fille d'autrui, sera d'abord puni par des chagrins domestiques et des inimitiés avec ses voisins. Dans les enfers, il sera rôti, attaché à une colonne de fer creuse, pleine de feu. Puis il renattra pouiet ou canard, et sera nombre de fois tué et mangé. Tous les poulets et les canards actuels, furent des impudiques dans leurs vies précédentes.

Ceux qui ne trompent, ne mentent, ne mandisseal, ne flattent pas, seront récompensés en cette sorte. On croira à ce qu'ils dirent, on les estimera, leur haleine sera parfumée, au ciel tous les deva feront leur éloge, sur terre tous les hommes parieront blen d'eux. Maintenant tous ceux que le public estime et lone, sont
ainsi récompensés, parce que jadis ils n'ont pas trompé autrui. — Quiconque,
trompe, dupe ou ment, dans les oufers on lui arrachera la langue par la nuque
avec un croc de fer rougi, puis il renaitra sourd et muet. Tous les sourds-muets
actuels, furent jadis des fourbes et des escrocs.

Qui ne boit pas jusqu'à s'enivrer, gèrera bien sa maison, verra ses affaires prospèrer, trouvera facilement qui l'aide ou qui ini prête, sera coté dans les cleux et renaitra sage sur la terre. Maintepant tous ceux dont ou vante le bon sens et



Tribunal internal.

La présentation au miroir, qui décide de la réincarnation.

le jugement, doivent ce don à ce qu'ils ont évité jadis l'ivrognerie. — Les ivrognes sont méprisés de tous, même de leurs propres enfants, et s'attirent bien des mésaventures. N'en a-t-on pas vu maudire le Clei, uriner contre le tertre du Patron du sol, commettre toutes les inconvenances? Y a-t-il rien de plus bideux, qu'un homme atteint de delirium tremens, ou ivre-mort?. Dans les enfers, on ingurgitera aux ivrognes du cuivre fondu, qui traversera leurs entrailles bout à bont. Pais ils renaitrant crétins, idiots, sans intelligence. Tous les déments actuels, furent des ivrognes jadis.

Ceux qui, étant riches, anront refusé de faire l'aumône, spécialement aux moines quêteurs, seront punis en cette manière: Après avoir été torturés dans les enfers, ils renatiront d'abord pretas, tourmentés sans cesse par la faim et la soit. Quand ils approcheront de l'eau pour boîre, l'eau fuira devant eux. Quand ils porteront des aliments à teur bouche, ceux-ci se changeront en braises ardentes ou en ordures infectes. Puis ils renaitront mendiants, repoussés de partout avec coups et injures. Ceux que nous voyons maintenant dans cet état, furent tous jadis des riches sans cœur.

Qui sême du riz, récoltera du riz; qui sême des fèves, récoltera des fèves; on récolte ce qu'on a semé. De même, qui fait le bien, s'en trouvera bien; qui fait le mal, s'en trouvera mal. (分别養器所起舞)

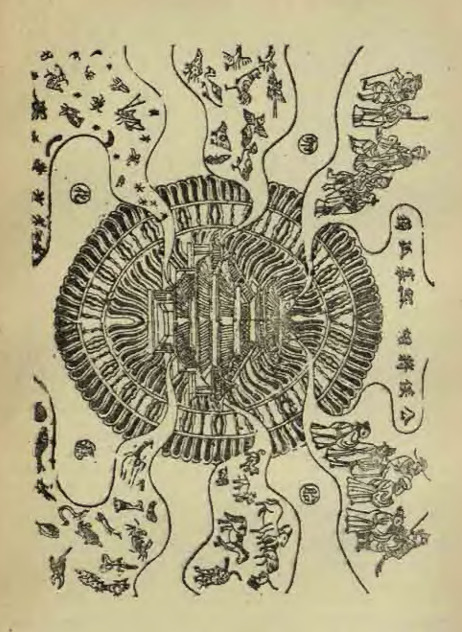


En haut, il y a 32 cieux superposés. Dans les cieux inférieurs, les devas sont matériels, palpables. Dans les cieux supérieurs, ils sont humatériels, impalpables; semblables à la lumière, qui luit et se voit, mais ne peut pas être saisie.

En bas, il y a 18 enfers. — Dans le premier, les damnés se battent, se blessent, s'entre-déchirent; et cela pendant des années sans nombre, sans pouvoir mourir. — Dans le second, ils brûlent dans le feq. — Dans le troisième, ils sont écrasés entre les parois de montagnes mouvantes. — Dans le quatrième, ils sont rôtis dans des fours. — Dans le cinquième, ils sont frappés avec des barres de fer ronges. — Dans le sixième, ils sont pressés sons des masses de fer rongles. — Dans le septième, brûlés d'un fen intérieur, ils se précipitent vers une porte de sortie, qui se ferme au moment où lis y touchent. — Dans le huitième, ils sont plongés dans une boue pleton de reptitus et d'insectes venimeux. — Dans le neuvième, ils souffrent d'un froid extréma dans des ténèbres absolues, le châtiment des incrédules, — (Les enfers suivants ne sont pas décrits dans ce texte, qui se termine par ces mots): Le Buddha a expliqué les 32 cienx et les 18 enfers. Qui fait le bien, renaîtra dans les cieux; qui fait le mal, renaîtra dans les enfers. Par dessua tout, il y a le mirvana, la cessation de toute souffrance. (十八年季



Les animaux qui portent des cornes, furent jadis querelleurs et agressifs. Les oiseaux au plumage éclatant, furent jadis des femmes coquettes. Les lascifs renalssent singes. Les Brahmanes qui sacrifient, renaltront moutons pour être égorgés. Quiconque tue, renaltra porc et sera saigné. Ceux qui intimident autrui, renaltront gazelles, et passeront une vie dans des frayeurs continuelles. Ceux qui refusent un



Le pavillon de la métempsycose,

rétement au pouvre un, remaitront vers à soie; en expiation, ils fileront pour antrui, et mourront de froid déponifiés de leur cocon. Les gourmands remaitront monches. Ceux qui maliraitent autrui, renaltront bourriquets qu'on brutalisera à plaisir. Ceux qui meurent endettés, renaissent bours, pour acquitter leurs dettes par leur travail. (免食意意)



Une hande de pretas consulterent l'arhan 目 独 Mou-lien (Mandgalyāyana) sur les causes de leur châtiment. — Moi, dit l'un, l'ai toujours mal à la tête ; qu'ai-je fait?.. Jadis, lui dit Mou-lien, tu donnais injustement des souffiets aux gena. — Moi, dit un autre, je ne tiens pas en place; il me faut errer sans cesse, sans trouver de repos; qu'ai-je fait?.. Jadis tu as repoussé ceux qui frappaient à la porte, refusant l'hospitalité à qui que ce fût. — Moi, dit un autre, une falm insatiable me dévore sans cesse; qu'ai-je fait?.. Jadis tu as refusé de nourrir les affamés. — Moi, dit un autre, partout où je quête, je reçois des comps de bâton, de sabre ou de pi-que; qu'ai-je fait?.. Tu fus chasseur, blessas et thas bien des animaux. — Moi, dit un autre, je souffre d'étranges ardeurs par tout le corps; qu'ai-je fait?.. Jadis, étant pêcheur, tu jetals les poissons sur le sable du rivage, et les y taissais mourir brûlés par le soleil. — Moi, dit un autre, je suis partout poursuivi par une odeur infecte; qu'ai-je fait?.. Jadis, étant Brahme, pour te défaire d'un moine quétour qui to demandait sa pliance, tu lui as mis dans son écuelle des excrements couverts avec du riz. Etc. (吳 開 日 建 經)



L'essentiel, c'est de se souvenir toujours, 知身東身 que le corps n'est pas un corps, c'est-à-dire n'est pas permanent. Cela s'obtient, par la meditation. — La méditation est la vue de l'esprit, plus pénétrante que celle des yeux. Tel le coup d'œil des experts, qui voient comme à l'intérieur du métal qu'on leur présente, si c'est de l'or pur ou un alliage, sans avoir besoin de recourir à la pierre de touche. Ainsi la méditation fait voir, sous les apparences gracieuses d'un corps, un amas d'ordures où grouillent les vers. Peu à peu, elle rend fixe cette vue accompagnée de dégoût. On peut même acriver à considérer en esprit, cet agrégat qui se décomposera un jour, comme n'existant déjà plus, par anticipation, et à n'en tenir aucun compte. (道 泡泡)

# II. Spécimens de textes maháyana.

D'abord, la différence entre la himayana égalste, et le mahayana altruiste, est clairement établie.

Le disciple 獨 物 Mi-lei / Maitreya / dit au Buddha son étonnement, de ce que certains 菩 薩 p'ou-sa /bodhisatteu / ne se souclaient que peu on pas des pratiques positives, spécialement des abstinences et autres austérités, qui tirent des voies inférieures et font renattre plus haut dans l'échelle; et cela, dit-il, sous prétexte de 大 浜 grand véhicule, de maháyūna... C'est que, lui dit le Buddha, leur voie est autre que celle du commun. Ils se sauvent, en sauvant los autres.

Leur voie à eux, c'est la commisération pour le malheur d'autrui, et l'ardent désir de le rendre heureux. C'est là la sciençaet la pratique supréme. (大乘要整置)

Dans un autre texte, le Buddha dit; il y a deux sortes d'arhans. Les uns n'out en vue que teur propre délivrance / hinayāna); les autres désirent délivrer le monde entier. Les uns sont comme une lampe qui ne luirait que pour elle-même; les autres luisant pour qui veut profiter de leur lumière. ( ② ② ② )

On salt que, attribuer le maháyána au Buddha, est une fiction des maháyánistes. Je n'ai pas à traiter cette question, dans le présent ouvrage. J'en al dit le nécessaire, dans mon Buddhisme chinois, tome I. Introduction VIII.





Si le moine désire que son propos aboutisse, s'il ne veut pas manger en vain la nonrriture que les bienfaiteurs lui donnent, qu'il soit, à chaque instant de sa vie, occupé mentalement d'un des sujets sulvants... Tout, en ce monde, est impureté, est douleur, est impermanence... Rien n'est réel ; tout est vain et vide... Le moi même n'existe pas... J'ai donc bien fait de tout quitter, pour ne plus me souil-ler, pour travailler à éteindre ma dette... Quant au corps, après la mort, il enfle, crève, fourmille de vers, se fond en une bouillie infecte. Il en reste quelques as, d'abord blancs, puis bruns, puis boirs, qui s'effritereut finalement et tomberont en poussière... En ce monde, rien de solide, rien de stable, aucune base, aucun appui... Tout est doute et incertitude... Rien ne proûte vraiment; beaucoup de choses nuisent... Qui est sage, doit tendre au nervava, qui est le repos et le bonbeur. — Voità les sujets dont un moine doit s'entretenir sans cesse, s'il veut avancer, a'il veut aboutir, s'il ne veut pas avoir reçu en vain la doctrine du Buddha et les dons des blenfaiteurs. ( ) ( ) ( ) ( ) ( )



Il no fant pas compter sur la vie, pas pour dix ans, pas pour un an, pas pour un jour, pas pour un instant. La vie se joue à chaque respiration. Si cette expiration n'est pas suivie d'une inspiration, c'en est fait de l'homme. Donc ne pas remettre à plus tard le soin d'éteindre sa delle; donc veiller à n'y pas ajouter. Un arian mourat, croyant fermement qu'il allait renaître dans les cienx; or il renaquit bœuf sur la terre, pour un reste de dette qu'il avait négligé de solder. Un autre arhan mort sur une pensée incongrué, renaquit dans les enfers. (皇 經 經)





An-cheukan a traduit, au grand complet, les règles des moines. La traduction est soignée, polic même. Elle servit en effet dans les premiers couvents de Chine, où elle fut mise en bonne forme, san: altération du sens. Je ne puis donner ici, même un résumé, de ce répertoire complique de choses nombreuses et minimes. Il me faut renvoyer à mon Buddhisme chinais, tame 1... Les trais mille règles des moines, dit le titre. Les sujets principana sont... L'instruction des novices; ductrines foudamentales et observance; puis leur admission dans l'Ordra après les opreuves suffisantes, et la surveillance des jounes par les Anciens. - L'aveu des fautes, la pénitence, les cas de renvol. - Règles relatives aux rapports sociaux entre moines dans le couvent; propreté, politesse; vêtement, literie, nourrliure, études, travaux et corvées, cuite. - Régles relatives à la conduite hors du couvent; rapports avec les laiques, spécialement avec les femmes; modestic, humilité et patience dans les quêtes. - Bégles des tournées de prédication et des voyages. - Régles pour la vie commune obligatoire chaque année durant la saison des grandes chaleurs et des pluies, du 16 de la 4º lune, au 15 de la 7º lune. — Régies spéciales pour la sauvegarde de la continence. (大比丘三千蔵儀)



A l'usage des novices, An-cheukuo a traduit de terribles histoires. — Un novice mettait peu de zèle à apprendre les sûtra. Son maître jeta une pierre très dure dans les enfers, avec ordre de revenir. La pierre revint, calcinée, tombant en poussière... Qu'est-ce que ce feu-là? demanda le novice, qui n'avait jamais vu brûler que des argols... C'est, dit le maître, le feu qui te brûlera dans les enfers, si tu n'étudies pas mieux. — Un novice récitait un sûtra, à l'intention d'un laïque, dans une position assez incommode. Le faique l'ayant invité à changer de place, il interrompit su récitation pour le faire. A cause de cette interruption d'un texte

saint pour l'amour de ses aises, il fut, pendant des renaissances innombrables, tourmenté de toute sorte d'infirmités. (金 俊 年)

C'est un fait physiologique bien connu, que les émotions passionnelles, colère, volinté, et autres, sont accompagnées d'une accélération de la respiration. Les anciens indiens et Chinois interprétérent le phénomène dans ce sens, que c'est le souffie qui active la passion, comme un soufflet active un feu de forge. Ils conclurent que, régler la respiration diminue le passion, supprimer la respiration supprime la passion. De là le système de la respiration sythmée d'après le métronome (les matra), pralique chère aux Yogis de l'Inde, aux Taoistes et aux Buddhistes de la Chine. An-cheukao a tradult tout un traité sur la & R respiration réglée, on 數 息 nombrée, en vue de 流 意 l'extinction des mouvements de passion. Il assure que, plus les respirations sont rares, plus rares et plus calmes sont les affections; que, si la méthode est appliquée avec suite et constance, la derulère affection s'éteindra avec la dernière respiration, ce qui conduit directement au nirvana. - l'aural à revenir plus d'une fois, dans cet ouvrage, sur la respiration rythmée. Le rôle qu'elle joue dans l'ascèse chinoise, m'a intrigué. Voulant en avoir le cour net, l'ai expérimenté sériousement et scientifiquement le procédé. Je résume mes impressions en deux points; 1º pour être bien pratiqué, le système, qui est très compliqué, exige toute l'attention de l'homme. Le moment le plus difficile, c'est quand, la respiration ayant été retenne jusqu'à la limite du possible. l'air vició doit être expiré sans aucune hâte, aussi lentement que l'air sain a été inspiré. L'attention requise par tous ces monvements, empêche toute autre pensée. Elle empêche donc ou éteint toute imagination, toute passion, à IItre de distraction intense. - 2º la compression énergique que subit le cœur dans le thorax gonfié au maximum, pendant le temps que la rétention de l'air dure, ralentit considérablement ses battements, et est efficace contre certains mouvements passionnels, par exemple coux de colère, comme agent mécanique. ( / 12 大安般守意智)

Sources. — Les sutra tradults par 安世高 An-cheukao, dans le Tripitaka chinois. l'ai cité le sutra à la fin de chaque texte.



### Quarante-neuvième Leçon.

Deuxième slècle de l'ére chrétienne. Buddhisme.

Amitabha. -

Manjusri. -

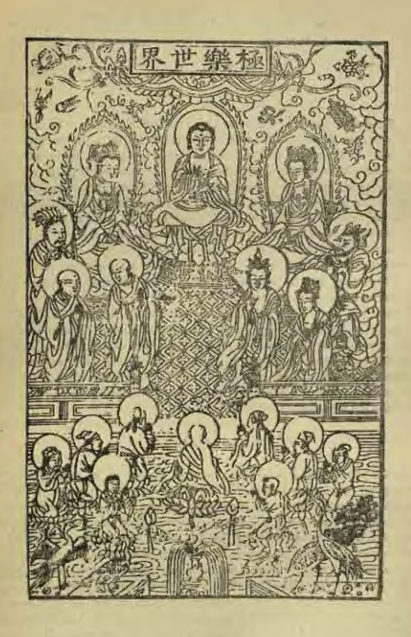
牟子 Meou-treu.

Le Buddhisme poussa en Chine deux branches principales, dont nous aurons à reparier au long pius tard. — Une branche, toute de foi, de piété, de repentir et d'espérance, à la portée de tout le monde. — L'autre, réservée aux intellectuels, toute de spéculation, idéaliste, aihiliste, tendant à la sapience, laquelle consiste à reconnaître que tout est rien, que rieu n'existe, que le moi et l'univers sont pure illusion. — La première branche est caractérisée par le culte d'Amitabha; la seconde par celui de Moñjuéri. Ces deux personnages ne sont pas historiques. Ce sont deux personnilications; l'une de la miséricorde et du saint par la foi; l'autre de la libération de toute illusion par la science, en attendant l'extinction.

Les Indianologues discritent sur le temps où le culte d'Amitabha prit naissance. Les livres buddhistes chimis ne contiennent sucune donnée, qui puisse aider à préciser ce temps. Dans le sûtra en 42 articles, entre 65 et 70 après J.-C., Amitabha n'est pas nommé. Par contre, entre 148 et 186, le Parthe 安 性高 Ancheukao, et un Indo-seylhe 度 適 Leon-kiatch'an qui l'avait rejoint à la capitale, produisirent en Chine deux textes fondamentaux de l'Amidisme, le 無量 營 Ou-cang-chenu-king, et le 美 屋 清 译 學 Ou-leang-ts'ing-tsing-king. Les mêmes auteurs traduisirent aussi des sûtra se rattachant à Mañjuéri. Je vais parler très succinctement de ces deux séries d'onvrages, devant revenir plus tard sur le fond des systèmes.

#### 1. Amitabha.

Jadis le jeune moine Dharmākara reçut du Buddha de ce temps-là la promosse, qu'un jour tui aussi deviendrait un Buddha-sauveur. Il prononça aussitôt sa formule d'acquiescement [6], mais en y mettant vingt-quatre conditions; à savoir... que son nom serait commu dans toutes les régions existantes; que quiconque se réclamerait de lui, réléveralt aussitôt de sa juridiction, entièrement et exclusivement; qu'il pourrait, par un rayon émané de son cœur, illuminer tout être qu'il voudrait, à n'importe quelle distance; que tout mourant, quelque grand pécheur qu'il fût, qui rapentant voudrait sincérement renaître dans son royanme, y renaîtrait aussitôt après sa mort; etc. Bref, le pardon de tout et pour tous, le saint au rabais, le bonbeur pour une bonne intention. — En son temps, Dharmā-kara devint le Buddha Amitabha, et ce qu'il avait exigé s'est réalisé. Il est maintenant le premier de tous les Buddhas qui réguent dans les dix mille mondes. Son rayon porte l'intelligence et la consolation partout. Quand ce rayon pénètre dans les enfers, toute souffrance y cesse. Etc.



La torre du Buddha Amitabhu, en chinois 阿 確 A-mi-t'ono (d'on Amida et Amidisme), la 道 接 歩 sukhavati, est à l'outet de notre terre, par della des milliers de royaumes de Buddhas plus rapproches. Le printemps y est perpetuel. Tous ceux qui l'habitent, sont du sexe musculin, intellectuels de haute volée, dont le commerce est plein de charmes. Tons ont le même âge, l'âge adulte. La remaissance se lait dans les fleurs des lotus, qui croissent en de merveilleux étangs. Les corps ne sont pas matériels, mais éthérés. Les vétements se présentent sur un simple desir, les aliments de même. La durée de la félicité n'est pas indéfinie, ce qui serait contre toutes les doctrines fondamentales du Buddhisme; mais elle aura une durée si longue, que pratiquement sa fin ne s'envisage pas. Le premier après Amitabha, dans son royanme, c'est le p'ou-sa Avalokitesvara, qui 🕸 🛍 gouverno les fidèles et les III fait passer. — Il y a longtemps qu'on a remarqué combien les textes amidistes ludiens rappellent les doctrines avestiques sur Ahura-Mazda et sur l'arge Srósh. Nombre de termes, dans les textes amblistes chinois, m'ont fait croire que, primitivement, l'Amidisme dériva du Mazdéisme. On comprend alors pontquel le Parthe An-chenkao élevé dans le Mazdéisme, et l'Indoscythe Léou-klatch'un qui le connut certainement bien, s'empressèrent de doter la Chine de textes amidistes. - Le trait caractéristique de l'Amidisme, c'est son amour de la lumière et de la pureté. Amitabha prévient par son illumination. Quand on est no chez Ini, il instruit, il colaire, il eleve. Sa terre est une grando école de saintelé, dans laquelle il n'y a pas une ombre, pas un élément vulgaire; Chez lui, grace à sa lumière, ancque obscurité, aucune impureté. So doctrine est la miséricarde illimitée pour tout et pour tens, débordant de 我 諍 潔 必 son cour très pur; celle expression revient sans cesse. Il vient en personne chercher, à la mort, l'ame de ceux qui ini ent été dévots, et leur apparaît alors visiblement, pour consoler leur agonie. - Vollà ce que les Chinois surent d'Amitabha, avant la lin du second siècle.

## II. Mañjuiri.

Mañjuiri est la personnification de la spéculation philosophique, cette chose que le Buddha abhorra, qu'il interdit aux siens, qu'il condamna si souvent et si sévérement. Maigrè cela, les mahāyānistes confrontent souvent Moñjuiri avec le Buddha, auquel II pose des questions difficiles, avec lequel il discute, parfois modestement et amicalement, plus souvent avec un air hautain et sur un ton de mauvaise humeur Les théories les plus alestinites du mahāyāna, soul dējā touchées, dans ces discussions, par An-cheukao et Leou-kiatch'an. Par exemple, la vision exiatique par laquelle le Buddha embrasse tous les êtres, leur passé et leur aventr (衛田三藤登)... le corps mystique par lequel tous les Buddhas sont un Buddha (周世 年). La différence d'esprit entre le Buddha et Mañjuiri, est finement indiquée par un texte, qui raconte ce qui suit: Le rai Ajātaiatru, meurtrier de sou père et de sa mère, ayant grand'peur de l'enfer, demande au Buddha si le salut est possible pour lui... Le Buddha se dérobe... Le roi s'adresse à Mañjuiri. Celui-ci lai dit d'être saus crainte, parce que, tout étant rien, le pèché n'est rien non plus, et l'enfer pas davantage. (阿爾甘王)

Volci comme échantillon de cette littérature nibiliste de la première époque,

un texte traduit par Leou-kiatch'an (帳 和 = 11k 經). Le pauvre Buddha y est mis en scene, prechant le mahāyāna le plus outre... Parlant à une immense assemblée, Il déclare que le premier devoir de tout aspirant à la perfection, c'est de se tenir continuellement dans le 🚍 🎼 samādhi, l'abstraction extatique, qu'll vu expliquer. Le premier pas, dans cette voic, c'est la foi absolue, la foi avengie, dans l'enseignement d'un Maître ou Directeur spirituel. Ce maître n'enseigne qu'une chose, à savoir que tout est rien. Appuyé sur la foi en cette sentence, l'aspirant s'exerce d'abord à l'indifférence absolue entre les termes contraires, Quand l'indifférence est acquise, il s'exerce à effacer de son esprit l'idée même de leur distinction. - Le Buddha donne une longue liste de termes contraires, de l'identité desquels il faut se persunder par le samādhi. Par exemple: petit-grand, large-étroit, long-court, leger-lourd, vide-plein, profond-superficiel, froid-chaud, droite-gauche, devant-derrière, loin-près, beau-laid, vieux-jeune, riche-pauvre, noble-vit, maiadesain, assis-debout, en mouvement-au repos, avancer-recuier, reussir-rater, perdregagner, recevoir-donner, continuer-cesser, avoir-ue pas avoir, facile-difficile, peine-plaisir, pur-impur, affamé-rassasié, parents-étrangers, ami-ennemi, vie courtevie longue, ce corps on un autre, ce destin ou un nutre, mort-vie, oui-non, êtren'être pas. Etc... Partant de la foi dans l'assertion du Maitre, le novice doit se persuader, un à un, de l'identité de tous ces contraires; ou plutôt at de leur nonexistence. Il doit se fixer dens cette pensée unique, qu'un karma (dette morale) réunissant en faisceau des éléments /skandha/, forme l'être; et qu'un autre karma, défaisant le faisceau à son heure, met fin à cet être. Que tout est donc fanlasmagorie, tellement mouvante qu'elle est pratiquement brécile, ne peut servir de base à aucune affection légitime ni à aucune pensée juste; le penseur étant anssi mobile que les êtres auxquels il pense. - Ceci posé, il semblerait que le Buddha va conseiller l'indifférence absolue pour soi et pour autrui. Du tout. Il conseille, pour soi, la sobriété, la simplicité, la chasteté, comme donnant une tenue plus digae... et pour autral, une grande charité et un grand zele à l'instruire que tout n'est rien.

Le Buddha dit et répète, que chercher dans le samadhi joie et consolation, est une illusion; que son but, ce qu'on doit y chercher, c'est la persuasion du vide universel, de la non-existence de soi et de tout. La pensée même est erreur. La seule vérité, c'est le niceana, qui est le néant. — Nous verrons plus tard ce nihilisme poussé jusqu'à ses dernières conséquences. Notons seulement ici que ses principes furent connus en Chine, avant la fin du second siècle.

Dans le même discours, le Buddha parle de la cantemplation des terres des Buddhas, et spécialement de celle d'Amitabha. Il permet aux commençants d'y penser, d'en rêver; distraction irréelle, mais qui repose. Amitabha est, pour les nibilistes, aussi non-existant que toos les autres êtres, et son règne est pure imagination, tous les lleux, les distances et les temps, étant créés par la pensée, dans le moi, lequel n'existe pos.

Le succès ou l'insuccès dans la pratique du samadhi décrit ci-dessus, dépend du karma. Ceux qui y réussissent, sont murs pour le nirvana. Ceux qui n'y réussissent pas, ne doivent pas insister, car leurs efforts ne serviralent à rien; ils ne sont pas encore murs pour l'extinction.

### III. Dharani.

On a prétenda que les incantations, conjurations, exorcismes huddhiques dhárani, n'avaient été apportés en Chine que sons la dynastie 55 T'ang. C'est une erreur. Un riddhi-mantra bien authentique, se trouve parmi les traductions faites par Leou-kiatch'an. Le voici; Des laiques viennent se plaindre au Buddha, que four maison est hantée. Il s'y read, les console, puis cite devant lui les Pénates de la maison, et leur déclare que désormais aucun fantôme ne devra plus troubler la paix, sinon un Génie poissant viendra les piler jusqu'à ce qu'ils soient rédults en poudre fine. - Puis le Buddhs annonce à Ananda qui l'accompagne, que, cinq cents ans après son nirrana, une secte de magiciens (tantrisme livalte) se répandra, et sera cause que les lutins malfaisants pulluleront. Qu'alors ses disciples, gardant bien les abstinences et les observances, devront invoquer les trois appuis, le Buddha sa Loi et son Ordre. Qu'ils se prosternent et prient six fois par jour, brûlant des parfums, allument des lampes, et récitent cet exorciame: «Par la vertu du Buddha, qu'aucun génie, démon, fantôme, dragon, scrpent, vampire, lutin, n'ose troubler la paix de cette maison et de ses dépendances, de son âtre et de son puits. Car ses habitants soul disciples du Buddha et ses fils snírituels. Conx qui les molesteralent, que leurs têtes éclaient en sept morceaux... Que par la vertu du Buddha, de sa Loi et de son Ordre, personne ne leur nuise. Que tous les bons devas les protégent. One tous les êtres malfaisants s'en aillent d'ici en leur lieut Carce terrain est consacre an Buddha. A deux cents pas, dans tons les sens, sa protection le couvre. Qu'il porte honbour à ses habitants, que leurs désirs soient comblés, qu'ils prospèrent et dans le civil et dans le militaire, qu'ils aient cent fils et mille petits-fils, qu'hommes et femmes vivent en paix et bonne entente. . Conserve bien cette formule, dit le Buddha à Ananda. Que chaque fois, avant de la réciter, ou allume quarante-neuf lampes, qu'on balaye et asperge le sol, qu'on brûle des parfums, qu'on regrette ses fautes et ravive sa dévotion. (安宅神咒経)

### IV. 单子 Menu-treu.

Il nous reste, de la fin du second siècle, entre two et 200 probablement, un opuscule sur le fluddhisme, par un certain A. J. Maître Meou. Le prénom du personnage est inconnu Très verse dans les doctrines de Confucius et de Luo-treu, il fut fonctionnaire chinois dans le pays de Canton. Où apprit-il à connuttre le Buddhisme? Est-ce à la capitale, ou au lieu où il exerça sa charge? On ne suit pas au juste. En tout ess il écrivit, pour le Buddhisme, contre les Lettres, un intèressant petit traité. Hostile au Toolsme, jugeant le Confuclisme luauffisant, il s'efforça de faire au Buddhisme une place au soleil. Dans sa pensée, le Confuclisme devait être en Chine la règle de gouvernement, le Buddhisme devait être la religion du peuple, les deux s'aidant mutuellement.

Il commence par raconter assez exactement, et sans trop de merveilleux, la légende du Buddha, son mariage, son évasion, sa vie érémitique durant six années. Né dans l'Inde, dit-il, au centre de la terre, pour pouvoir mieux répandre ses enseignements dans toutes les directions, il précha une doctrine destinée à sauver tous les hommes. Quand il quitta ce monde, il laissa une société qui s'occupe du saint de tous Qui veul arriver au bonheur, doit observer cinq préceptes, et garder l'abstinence six jours chaque mois. Les moines observent 250 régles, et gardent l'abstinence tous les jours. Le nom de Buddha est une épithète, qui signifie l'Illuminé. De son vivant, le Buddha pouvait se transformer, se multiplier, apparaître et disparaître, prendre u'importe quelle forme, à volunté. La voie qu'il a enseignée, mène au bonheur. Elle n'est pas contraire à la doctrine des anciens Sages, résumée par Confucius. Le but des deux doctrines est différent. Un même homme peut pratiquer les deux. Il ne faut pas rejeter le Buddhisme a priori, parce que Confucius ne l'a pas consu. N'y a-f-il pas, dans les pharmacies, nombre de medicaments excellents, inconnus du temps de la la Pien-ts'iac? Un bou livre en plus de ceux de Confucius, c'est tant mieux. L'homme raisonnable prend le bien partout où il le trouve, et apprend de qu'il l'enseigne.

Mais, objectent les Lettrés, les moines buddhistes se rasent la tête, ce qui est contre la piète filiale, les chevens faisant partie du corps donné par les parents. De plus, ils ne se marient pas, privant leurs parents de postérité, ce qui est bien pire. — Ils sont excusés, dit Menu-tion, par le but supérieur auquel ils tendent.

Ils prétendent, disent les Lettres, que, après sa mort, l'homme renaît, ce qui est impossible. — Vous admettez, dit Meau-tren, que l'âme survit à la mort, puisque vous l'appelez et lui faites des offrandes. Si elle survit, l'homme peut renaître, comme une nouvelle touffe de ble naît de la graine d'une touffe ancienne. Et j'a-joute, la doctrine du Buddha rend mieux compte de l'an-delà que la vôtre, Car on sait par tul que les bous vont au palaîs du Buddha : Amidisme probablement), et les méchants en un lieu de supplices.

Le Buddhisme, disent les Lettres, est trop exigennt, prend trop de temps, rend la vie amère par la multiplicité de ses observances. — Il faut cela, pour le but, dit Meon-tzeu. Marcher droit, un moral, exige bien des précautions. Vos Odes ne disent-elles pas « marchous en tremblant, en prenant bien garde, comme au bord d'un abime, comme sur la glace minezz.

Le Buddhisme, disent les Lettrés, fait trop dépenser en aumônes et en frais de culte, ce qui est contraire à l'économie prescrite par Confucius, — Meou-tzeu répond: L'aumône et le culte ne sont pas gaspillage. Les Buddhisles fant ces dépenses, pour se préserver de grands malheurs. Elles sont donc raisonnables et légitimes. Ils sèment pour la vie future.

Les moines no raisonnent pas, disent les Lettrès, mais appulent leurs assertions doctrinales sur des comparaisons fictives ou des histoires saus prouves. — Vous partez bien, dit Meou-tzeu, du phénix et de la ticorne, et vous donnez leur apparition en preuve de la bouté du gouvernement. Or qui a jamais vu le phénix ou la licorne?.. Personnet.. Quant aux discours basés sur des comparaisons, its sont souvent très solides. Vos livres, celui des Odes en particulier, en sont pieins.

Le mépris du Buddha pour la richesse et l'honnour, est contre nature, disent les Lettrés. — Il serait contre nature, dit Meon-treu, s'il aliait contre le devoir ou contre la raison. Mais il ne va pas contre le devoir, aucune loi n'obligeant à vouloir être riche et honoré. Il ne va pas non plus contre la raison; car, s'i les Buddhistes vivent pauvres et humbles, c'est pour éviter bien des maux, en cette vie et au-delà.

J'ai été à la cour, dit un Lettré, et jamais je n'y ai entendu parler en bleu des Buddhistes par les personnes distinguées. — Pur effet de la routine, dit Meoutzen. Chacun suit l'arnière, Tous cherchent, non la vérité, mais la faveur.

Fal été à Kotan, dit un Letiré. Les moines y sont nombreuz. Or beaucoup quittent leur genre de vie, après l'avoir pratiqué. — Ceci, dit Meou-tzeu, prouve contre l'apostat, pas contre le genre de vie qu'il quitte. Il y a des plumes qui volent à tout vent, et il y a des pierres qui ne bougent jamais.

Alors, dit no Lettré, si les fluddhistes ent tant et de si bons arguments, pourquoi ne les citez-vous pas; pourquoi ne nous citez-vous que les Annales et les Odes? — C'est que, répond Meou-tzen, les bœufs n'alment que les beuglements de leurs semblables, et les moustiques le chant de leurs pareils. Vous ne comprenez que celu.

Sources. - Les sûtra dont les titres sont indiqués au bout des citations, dans le Tripitaka chinois. - L'opuscule & 7 Meou-treu.



La roue de la métempsycose.



點 支 Tcheng-huan (版 成 k'ang-tch'eng), le commentateur.

### Cinquantième Leçon.

Douxlème siècle de l'ère chrétienne. Confuciisme et Taoisme.

Les Confuciistes se groupent en caste fermée. Les Touistes s'organisont en puissance politique.

Sommaire. — A. Fixation du texte des Canoniques confuciistes. Premier Commentaire. — B. L'épisode de la Plétade. — C. Taoisme. Culte de Lao-treu. — D. Téhang-ling. — E. Insurrection des Turbans jaunes.

Au second siècle de l'ére chrétienne, se produisit un événement, qui ent A. pour le Confuciisme une importance capitale. Après la mort du Maître (479 avant J. C.), la plupart de ses disciples rentrérent dans la vie privée, et leurs copies des anthologies confuciistes, à supposer qu'ils en avaient, se perdirent avec le temps. Onelques familles seulement conservérent les textes écrits, et transmirent dans teur soin, oralement, de génération en génération, ce qu'elles prétendaient être la veale manière de les expliquer. Quand le catalogue littéraire des iff. Han fut établi (page 319), on admit deux lignes de transmission pour les Anuales, une pour les Mutations, une pour les Odes, trais pour la Chronique de Confucius, écaptant les autres versions, lesquelles se perdirent du fait qu'elles n'eurent plus la vorme. Or, co chaix des textes et des gloses, fat-it impeccable?.. grave question!.. les incilleurs critiques en doutent. Ils avouent que la glose des Odes reçue, et une des trois de la Chronique, représentent l'epinion de 有 子 Sunn-treu, un govateur, comme nous savons, au moins en partie. Els admettent de plus que toutes les gloses, d'abord orales puis écrites, peuvent bien avoir été modifiées par les maîtres qui les enseignérent et les rédigérent, à leur gré et sons contrôle, depuis le cinquième jusqu'an deuxième siècle. De sorte que, disent-ils, la tradition, au commencement de l'ère chrétienne, ne rendait pout-être plus exactement le sens des auteurs des anciens textes des Annales et des Odes; peut-être même plus le sens de Confucius et de ses premiers disciples; mais bien une sorte de sens moyen, forme peu à peu dans les familles gardiennes du dépôt, non sans infiltrations taoistes et autres résultant de l'ambiance; ou parfois le sens particulier d'un maître, qui fut préféré par les intéressés, pour des raisons à eux commes. Ainsi nons savons que les Mutations, telles que nous les avons, texte et glose, sont l'amalgame de la tradition de deux écoles antérieures aux Han, lesquelles se défendaient de concorder. Le cas des Annales est encore plus grave; de ce qui est parvenu jusqu'à noue, la moitlé soniement est authentique, et combien détériorée. Les Odes, telles que nous les avons, sont une quatrième version, à laquelle Sunn-tzeu mit la main; tandis que trois antres versions antérieures, probablement plus authentiques, ayant été rejetées, pérfrent. Pour la Chronique de Confucius, trois versions unt été conservées, or elles sont trés disparates. Pour les Rits, ce que nous avons, est une compilation faite par un seul auteur, selon son bon plaistr. Les Entretiens de Confucius, si importants, ont subi les mêmes vicissitudes. Je ne puis pas m'étendre lei davantage sur ce sujet, qui est du domaine de la bibliographie et de la critique. — En 79 après J.-C., par ordre impérial, une commission de Lettrés fixa le texte qui serait désormais tenu pour classique. Elle fit ce travall comme il lui plut, et ce qui ne lui plut pas înt perdu, donc plus de confrontation possible depuis lors. Ce texte se détériors encore pendant prés d'un siècle, la copie à la main étant le seul moyen de multiplication, et les fautes étant inévitables avec une écriture aussi compliquée. En 175 après J.-C., encore par ordre impériul, le texte, tel qu'il était alors, non critiqué, non révisé, fut gravé sur une série de stèles en pierre, que l'on pouvait estamper. Cela le fixa definitivement, let qu'il crait alors (c'est à desseta que je répète), avec toutes les transpositions de passages et les erreurs de caractères que six siècles y avaient introduites, et qui y sont restées jusqu'à présent.

Cette édition d'un texte désormals officiel el nulque, provoqua la rédaction du prémier commentaire littéral, base de tous ceux qui furent produits depuis Il fut l'œuvre du fameux 艦 支 l'cheng-huan (alles 衛 康 貳 Teheng-k'angteh'eng, 127-200). Teheng-huan avait été l'élève de 馬 準 Masjonng | 79-186), fonctionnaire lettré, toujours original, souvent fauta-que, plus Taoiste que Confucliste, Aux tares de son maltre, Tcheng-huan ajoula celle d'une ivrognerie stupéfiante même en Chine. On comprend alors qu'il ait si bravement tranché toutes les questions génantes, et fait de la littérature ancienne le pot-pourri dont la postérité dut se contenter, faute de mieux, pendant un millier d'années. - Pour bien comprendre combien l'œuvre de cet homme fut a faste. Il faul se rappeler que, quand Il égrivit, l'ancienne Chine avec ses institutions ayant disparu depuis plusieurs siècles et les vieilles choses significes par les anciens caractères étant oubliées, les lextes ne pouvaient plus être compris que grâce au commentaire. Tchenuhuan rédigea ce commentaire, au petit bonheur; et désormais, dans toutes les écoles, les maltres expliquérent le texte d'après lui. Car le sens critique ne tourmenta jamais les maîtres chinois ordinaires. Tous ces êtres vulgaires qui, de génération on génération, ne visèrent qu'à faire passer leurs élèves aux examens officiels, se soucièrent peu de ce que pouvaient valoir le texte et le commentaire qu'ils enseignatent. Ils gagnalent leur vie à ce métier, et enssent traité d'insolent l'élève qui n'anvait pas accepté aveuglément leur dire. Il révulta de ce fidéisme, que, quand le texte de 🎉 , Ts'ai-young out elé grave, quand le commentaire de Tcheng-huan ent été édité, tout le reste fut abandonné aux insectes, et le Confuciisme se résuma en ce texte tel quel avec son commentaire unique. - Finsiste sur ce fait qui est généralement ignoré, et qui est capital pour l'intelligence de ce que vant au juste la doctrine confuciiste si longtemps officielle. Pour l'éclairer davantage, le vals donner un exemple des improvisations du laciste la a-joung et de l'ivrogue Tcheng-huan.

Soit le texte si important des Annales (que j'ai cité page 13 B), où il est dit que & Chounn salua dans le temple des Ancêtres À il le premier de sa race. Mo-joung interprète: Chounn salua le Ciel ancêtre de tous les hommes Erreur inepte, car jamais le Ciel ne lut salué dans le temple des Ancêtres; erreur taoiste, car jamais les Jon ne considérèrent le Ciel comme l'ancêtre des hommes. — A la suite: Chounn fit une offrande au Souverain d'en haut... Mo-joung explique: Le Souverain d'en haut, c'est le Génie aussi appelé Suprâme Un, qui logs dans le

quadrilatère de la Grande Ourse, et qui est le plus noble de tous les Génies du ciel... Ceci est du Taoisme tout pur Les Anciens ne connurent pas de logements dans le ciel, et le Suprême Un fot inventé en l'au 123 avant J.-C., comme nous avons vu (page 290). — à la suite: Ghounn allume un bûcher sur le sommet du mont Tai-chan... Ma-joung explique que ce fut pour offrir une victime en bôtocauste. C'est absolument fanx. Jamais aucune victime n'était offerte sur le bûcher, dont la flamme flevait avertir le Souverain d'en haut que son l'ils était à son poste et le salualt. — Tchang-huan, ini, escamote la difficulté, au moyen d'une phrase buddhiste bien commode. Tont cela, dit-il, c'étaient des manières de prier et d'officir... Prier qui?.. Offrir à qui?.. peu importe. — Encore une fois, depuis l'an 1000 jusque vers 1800, les critiques auront fort à faire, pour arriver, par la confrontation des divers textes, à remplacer par des explications sérieuses les élucubrations de ces deux artistes.

-4-14-

B. La détermination plus précise de la doctrine soi-disant confuciiste, eut pour effet une cohesion plus intime des Lettres, lesquels devinrent, à partir de ce temps (seconde moltié du deuxièum siècle), une caste définie et fermée. D'antres facteurs contribuérent à cette évolution : l'introduction du Buddhisme, secte adverse: l'organisation du Taotsme, secte rivale; enfin et surfout, l'hostilité des conuques du palais impériul. Massès autour de leurs livres canoniques, faisant corps pour proner la politique de Sunn-treu, les Confucilités recrutérant des disciples, intermarièrent leurs fils et leurs filles, se crurent trop tôt une puissance, et reprirent les traditions hargneuses et frandeuses qui leur avalent coûté si cher fadis. sous le Premier Empereur des 表 Ts'inn (page 200). Vers l'an 176, ils se heurtérent à un parti redoutable. Le pulais impérial était alors plain d'intrigues. Une impératrice régente avait nommé son propre père inteur de son fils légal, le jeune empereur encore mineur. Confucilste fersent, ce tuteur, 🛜 if Teou-ou, s'entours d'une éllte de Confuciistes, la fameuse Pléjade. Les eunuques et les femmes du palais se rebifférent. Les Lettres méconnurent la force de ces adversaires et les attaquerent directement. Une éclipse de solell s'étant produite, ils y virent, d'aprèsleurs principes, une entreprise de la modalité yinn contre la modalité gang, des eunuques et du harem contre le jenne empereur: et ils adressérent hardiment à la régente, la demande que les emmques fussent supprimés, que le harem fut évacué... Survint une promenade de la planète Venus dans les mansions polaires, antre emplétement du ginn sur le gang, qui fut cause que les Lettrés urgérent leur demande, la déclarant nécessaire, urgente, etc... Sur ce, révolte des canaques, qui accusérent le père de l'impératrice de vouloir se faire empereur. Dans un conflit armé, les conoques curent le dessus, tuèrent plusieurs des principaux Lettrès et exterminérent leurs familles. Le père de l'impératrice dut se suicider. Sa fifle l'impératrice fut séquestrée, Toute sa famille fut massacrée. Les ennuques s'emparérent du jeune empereur et lui firent signer leurs décisions. Les Lettrés furent mishors la loi, et traqués à outrance par tout l'empire, sous prétexte qu'ils avaient soutenu le Tuteur qui visalt au trône. Beauconp furent mis à mort. On estime que, de 175 à 179, cinq mille personnes périrent dans cotte bagarre. Ce sont les martyrs

du Cantuciisme, vénérés d'âge en âge par ceux de leur couleur. Ils montrérent, dans tous leurs faits et gestes, la maladresse caractéristique de leur caste, entassérent des paperasses et des bourdes, coururent tant qu'ils purent pour sauver leur vie, moururent enfin gauchement mais bravement. — Les cumques gouvernérent l'empire, au nom de l'imbéclie empereur & Lèng, durant vingt-deux ans. Après sa mort, ils s'emparérent de son fils mineur, et continuérent leur jen. En 189, ils furent massacrés, au nombre de plus de deux mille, par le général & Man-chao. Mais les Lettrés ne revinrent pas pour cela au pouvoir. Il leur faliat du tomps pour se rémettre de leur saignée.

C. C'est aussi durant la seconde moltié du deuxième siècle, époque lamentable où une bande d'eunnques gouverna pour des empereurs enfants, que le Taoisme s'organisa en une puissance politique redoutable, avec des chefs et une hiérarchie. C'est lui qui depuis lors a donné le branle à toutes les révolutions chinotses, lesquelles commencent toujours par des hrigandages isolés pour cause de misère populaire, violences coordonnées ensuite et unifiées sons un prétexte superstitieux. Il en fut ainsi, depuis les Turbans jannes en 184, jusqu'aux Boxeurs en 1900. Ce sujet ayant une importance considérable, je vais reprendre d'un peuplins haut.

En 165 après J.-C., l'empereur 真 Hoan fit, pour la première fois, une démonstration officielle en faveur de 老子 Lao-tzeu, le père du Taoisme. Il lui fit d'abord faire des offrandes, au lieu prétendu de sa naissance, dans la province actuelle du jef 描 Hene-non. Puis, ayant fait construire un temple taoiste à la capitale, il fit lui-même des offrandes à Lao-tzeu en l'an 186, avec le rituel des sacrifices impériaux au Ciel. Inutile de dire que l'empereur Hoan est flétri dans l'histoire pour cette action. «L'ampereur 文 Wena des premiers je Han, disent les historiens, fit le premier pas dans les voies taoistes, en introduisant le culte des Cinq Souverains. L'empereur je Ou de la même dynastie, fit le second pas, en introduisant le culte du fourneau alchimique. L'empereur ju Hoan de la deuxième dynastie Han, fit le troisième pas, en autorisant le culte de Lao-tzeu. Tous les trois ont mai agi. >

-4-4-

D. Voici maintenant des textes importants tirés de l'Histoire officielle. Ils datent du traisième siècle, sont donc presque contemporains, et jettent une vive lumière sur l'évolution politique du Taoisme, sur la manière dont les meneurs taoistes s'y prenaient pour exploiter à l'occasion la superstition latente du peuple chinois, superstition qui fait que cette masse immense est toujours prête à s'enfammer et à exploser.

Donc, au premier siècle de l'ère chrétienne; un certain in the le Tchang-ling né probablement dans la Chine orientale vers l'an 31, se transporta à l'Onest, au II Seu-tch'oan actuel. Il appril là la doctrine taoiste, et s'en servit pour agiter le peuple. Il fonda une société secrète, en vue de propager cette agitation. Quiconque s'y affilialt, devait verser cinq hoisseaux de riz, ce qui vaiut à la secte le sobriquet de Voleurs de riz. Tchang-ling étant mort, son fils in Tchang-

heng lui succèda, comme chef de la secte. A son tour Tchang-heng fut remplacé par son fils the M Tchang-low Employe par un prefet Impérial comme commandant militaire, Tchang-lou s'appropria d'abord les soldats qu'un lui avait contiós, puis s'empara du pays de fil 4 Han-tchoung, qu'il s'attacha en lui impoant un culte religieux particulier. Il eut des officiers militaires et civils. Les civils jugesjent les différends, dans des locaux dits Maisons de justice. On y servait un repas à ceux qui venziont se plaindre, et leur affaire était expédiée immediatement. L'administration des cunuques étant alors ce que nous savons, fo peuple de Hau-tchoung accepta volontiers Tchang-lou, Incapables de le déloger, les cunuques lui envoyèrent, more sinico, les patentes de gouverneur du Hanschoung, et ordonnérent aux préfets limitrophes de le laisser tranquille, et de lui payer même une sorte de tribut. Tchang-lou se maintint dans sa position ducant plus de trente années, et mourut de vieillesse dans son lit. - Telles sont, d'après l'Histoire, les origines de la famille El Tchang, dont un membre est resté, jusqu'à nos jours, chef homoraire, sinon effectif, de la socte taoiste. Les écrivalus protestants affectent d'appeler ces individus les papes du Taoisme; avec quelle raison? Le lecteur en jugers. - La vie assez obscure de Tchang-ling, fut plus tard embellie par la légende, cela va de soi. On le ili descendre, sans preuves d'ailleurs, de 張 夏 l'chang-leung, souteneur de 劉 素 Liou-pang, le fondateur de la première dynastie Han (page 285), un assez singulier personnage: On pretend que Lao-tzeu ini apparut en personne, qu'il trouva la drogue d'immortalité, qu'il s'établit sur le mont fit the Loung-hou (dragon-tigre) dans le it A Kiang-si actuel, eath qu'il finit par monter vivant au ciel. Cette apothéose ful l'œuvre d'un disciple du cinquième siècle, dont l'aural à parler en son temps.

--

E. Passons à d'autres textes... Un certain 張 角 Tchang-kiao de 衛 鹿 Kiulou, agitateur taoiste, communiqualt à ses adeptes des recettes magiques. Il appela sa secte, la Voie de la paix parfaite. Il prit les titres de Grand Sage, et de Ben Maitre. Il passalt pour un grand gnérisseur. Il récitait des formules sur un vase plein d'eau. Les malades, d'abord mis en retraite, examinaient leur conscience et regrettaient leurs péchès Leur confession et leur acte de contrition était copié à trois exemplaires. Le premier adressé aux Génies célestes, était porté sur une montagne. Le second, adressé aux Génles terrestres, était enfoui dans une fossa. Le troisième, adressé aux Génies aquatiques, était immergé dans un cours d'eau. Ensuite, humblement prosternés, les malades huvalent l'eau adjurée par le Bon Maître. S'ils guérissaient, ils étaient considérés comme sujets sincères, et enrôlés dans la secte. S'ils ne guérissalent pas, ils étaient congédiés comme sujets louches. Le Bon Maître promettait la rémission des peches pour certaines bonnes œuvres. surtout pour la réparation bénévole des chemins et des ponts. Il interdisait le vin et la luxure, pour donner à sa secte une devanture digne. - Les frères et amis de Tehang-kiao préchaient partout la nouvelle doctrine. Au bout de dix années de ce manège, il eut des centaines de milliers d'adeptes inscrits. Alors Tchang-kiao crès trente-six grands chefs, dont chacun commandait de cinq à dix mille hommes, Puis il fit courir le bruit que l'année 184, première d'un cycle sexagénaire, serait

aussi, de par les diagrammes et les nombres. la première aunée d'une ère nouvelle. Quand les cerveaux populaires furent suffixamment echauffes par cette nouvelle, Tchang-kiao déclancha le soulévement général. Ses hommes se coifférent d'un turban jaune, comme signe distinctif de la secte Tchang-kino s'appela le Duc du ciel; son frère 張 寶 Tchang-pan fut Duc de la terre; le cadet 張 建 Tchangleano fut Duc de l'humanité. Toujours la Triade ; pous convaissons cela. - La poussée fut al soudaine et al irrésistible, que partout les officiers du gouvernement durent chercher feur saint dans une fuite précipitée. Au bont d'un mois à poine, tout le nord du Fieuve Jaune était aux mains des Turbans jaunes, ou déclaré pour eax. Cependant quand ces bandes se heurtérent aux tronpes régulières exercées, elles éprouvérent des revers de détail assez nombreux. Tchang-kian concentra son armée dans la ville de la 🚉 Koong-tsoung. Il y mourut de maladie. Ses frères ne le valaient pas. Le cadet Tchang leung fut tue dans une bataille, qui conta la vie à quatre-vingt mille insurges. Une autre bataille, dans laquelle Tchang-pao périt, coûta la vie à cent mille Turbans jaunes. Puis une répression atroce commença. Pas de district dans lequel plusieurs milliers de suspects ne furent mis à mort. - Toutes les insurroctions lancées depuis par les Taoistes, furent des copies de celle-ci. Quelques-unes aboutirent à un changement de dynastle Les autres furent noyées dans le sang.

Source. — 後 洋 掛 Histoire officielle de la deuxième dynastie Han. — Tous les documents importants se trouvent dans mes Textes Historiques vol. II.



## Cinquante-et-nnième Leçon.

Troisième siècle de l'ére chrétienne.

Période des Trois Royaumes, - I. Buddhisme. - II. Tuoisme.

La deuxième dynastie デ Han s'elfondra dans le sang et la boue. En 220, la Chine se trouva partagée, par trois compétiteurs au trône impérial, en 三 图 Trois Royaumes, 漢 Han à l'Ouest, 吳 Ou au Sud, 巍 Wei au Nord. En chiffres ronds, la division dura soixante ans, de 220 à 280. — Rien à dire, au point de vue religieux et philosophique, du royaume occidental Han. Je note seulement en passant, que la favorite du barem de son second coi, fut une Persane. Les rapports avec les pays étrangers élaient alors fréquents et faciles, et bien des notions exotiques furent importées en Chine à cette époque, durant laquelle, les Confuciistes ne comptant pour rien, les idées furent plus larges et les esprits plus éveillés qu'en d'autres temps. — Mais il me faut traiter plus longuement des faits arrivés, durant cette période, dans le royaume de Ou, capitale 建 菜 Kien-ie, le Nankin actuel; et dans le royaume de Wei, capitale 瑶 Luo-yang, maintenant 河 新 H Roue-nan-fou.

1. Buddhisme. — Malgré les guerres continuelles, les missionnaires buddhistes, moines et labjues, continualent à arriver en Chine, apportant leurs livres, les traduismit, s'attachant des adeptes indigènes. Par la force des choses, ils se partagérent en deux groupes, un dans chaque capitale.

Dans le groupe de Lao-gang, le remarque le moine indien Dharmakâla, le moine touranien Samghavarman; et deux moines parthes. Dharmasaign et Dharmabhadra. Parmi leurs œuvres, qui n'ajoutérent d'allieurs que peu de connaissances essentiellement neuvez à celles que la Chine possédait déjà, je relève une nouvelle et excellente traduction du sûtra fundamental de l'Amidismo M Doubleang-chemi-king; et la traduction 11 M M M Kan-lou-wei tunn d'un très bon résumé du système primitif hinagâna, composé au troisième siècle avant J.-C. par l'Indien Ghosha. Dans ce dernier ouvrage, le progrès de la terminologie est remarquable, presque tous les termes abstraits, jadis translittérès du sanscrit ou du pâli, étaut maintenant traduits par des termes chinois clairs et précis. Désormais les aspirants chinois eurent entre les mains un traité intelligible, qui facilita grandement leur formation. La section qui traite de la contemplation est surfont soignée. Je ne m'y arrêteral pas maintenant, devant revenir sur ce sujet au long.

Le groupe des traducteurs de Kien-ie fut encore plus intèressant. Deux noms sont surtout à souligner, à savoir, celui du moine indien Vighna, ancien jațila adorateur du feu converti au Buddhi-me, et celui du intque Kou-chan (Indo-scythe) 支護 Tcheu-k'ien (c'est son nom chinois; son nom Kou-chan n'est pas connu), précepteur du fils du premier roi de Ou, tequel déploys à Kien-ie, de 223 à 253, une activité inlassable. Il nous reste eucora de lui quarante-neuf traduc-



Mara, le Tentatour.

tions. — Parmi les muvres de ce groupe, je relève le 注句是 Fa-kin-king, une adaptation, par Vighau, du Dharmapada, œuvre de l'Indien Dharmatrâta au premier siècle de d'ère chrétienne probablement, avec addition de chapitres supplémentaires, qui en font un petit manuel de Buddhisme très intéressant. Pais le 阿爾亞達 A-mi-touv king, abrègé du texte amidiste cité plus haut, lequel acquerra en Chine une importance capitale; traduit par Tcheu-k'ien. Enfin la première traduction incomplète d'une de ces collections de petits sûtra, qui purtent le nom générique âgama, le 疑问念是 Tsa a-han king, dont une traduction complète et meilleure sera faite plus tard.



Vu son importance, il me fant denner ici un résumé du Faskiu-king de Vighna. C'est une collection de textes irrefs, themes à discours, faciles à apprendre, faciles à retroir.

Rien de ce qui est, ne reste comme c'est. La prosperité et la décadence alterpent. Tout homme qui est né, devra mourir. La cessation de cette impermanence scrutt le bonheur. Il ou est des hommes comme des vases que farme un potier; tous serviront durant un temps, et finiront par être brisés.

Comme l'eau consunte qui s'en va et ne revient pas, minsi sièconte da vie furmaine, fina qui passe et ne retourne jamais. Chaque jour, chaque muit, emporte une certaine quantité de vie.

Dans l'incertlinde générale, quatre choses soulement sont assurées; à savoir que... i l'état actuel ne durcra pas... 2 à la richesse succèdera la pauvreré... 3 à l'union succèdera la discorde... 4 la vie sera terminée par la mort.

La mort ne s'évite pas. Ne fayez, ni dans les aires, ni dans les mers, ni dans les montagnes. Envisagez-la avec calme. C'est par la considération de l'impermanence, que le moine triomphe des armées de Môra (le tentateur) et se tire de la roue des renaissances.

La fonte ignare des mortels ne pouvont arriver en mosse au salut, le Soge s'isole et suit sa voie, haucoux comme l'étéphant échappé d'un troupeau, qui a reconvré la liberté

L'aspirant doit se protèger par l'observance, et s'avancer en augmentant sa science. Avec la science, la foi grandit et s'auracine. Ainsi parvient on au mirràna, l'état qui ne change plus.

Recevoir l'instruction, c'est comme al, étant avengle, on recevait des youx. C'est le plus grand de tous les honheurs. Plus un évoute humblement, plus on grandit en science. La science donne la foi.

La foi traverse les ténébres de ce monde, comme un navire franchit l'accan. Laissant en arrière les maux et les soucis, elle aborde à l'autre rive. Voi ferme, humble acquiescement, durable persévérance, voilà la vois du saint.

Celni qui vent vraiment mener une vie réglée, doit garder ses sens de toute dissipation, manger et hoire modérèment, ne dormir que le temps nécessaire, survellier et gouverner ses pensées. Qu'il ne perde pas de vue le Buddho, sa Loi et sou Ordre. Qu'il n'oublie jamais, que tout ce qui l'entoure, est vide et vain. Qu'il remplisse ses devoirs et soit charitable.

Il ne faut pas tuer un être qui a vie. Il ne faut blesser ni même heurter per-

sonne. Sauver une vie est plus méritoire que tous les sacrifices (brahmaniques) aux dieux. Il faut être patient et poli, évitant ainsi les conflits et les baines.

C'est la pensée qui fait l'homme; qui le fait bon ou mauvals, selon qu'elle est honne ou mauvaise. L'esprit dirige, l'esprit oriente. Un esprit bon produit des actes bons et de bonnes paroles. Un esprit mauvais produit tout le contraire.

Rien de plus pernicieux que l'erreur. Rien de plus important, que de discerner le vrai du faux. Rien de plus nécessaire, que de réprimer ses propres imaginations, et de repousser les insimuations d'autrui.

Qui fait le bien, est heureux maintenant, et sera beureux dans la suite. Qui fait le mal, est malheureux maintenant, et sera malheureux dans l'avenir. Mal agir, empoisonne la vie présente, et pésera sur les vies futures.

Les préceptes et les règles paraissent être peu de chose. Mais ce peu de chose, en détruisant le reliquat de la dette morale, procure le plus considérable de tous les blens. Quiconque s'est converti sincérement, deviendra, par l'observance, de plus en plus lerme. Il fera du bien, à sol-même et à autrui.

Le corps sera détruit tot ou lard, et l'esprit devra émigner ailleurs. Alors pourquoi tenir à son corps? pourquoi le considérer comme une demeure stable ?.. Il faut vous détacher de tout, y compris de vous-même; personne, même votre père et votre mère, ne pourra faire cela pour vous. Il faut vous garder des séductions de ce monde, comme la tortue qui ramasse ses quatre paties, sa tête et sa queue, sous sa carapace, pour les mettre à couvert. Seul l'Illuminé, le Détaché, qui considére la terre comme un tas de sable et l'univers comme un mirage, triomphe dans la lutte contre Mâra (le tentateur). Semblable nu totus qui s'épanouit glérieux dans l'étang près de la route, charmant les yeux et embaumant l'air; ainsi, en dehors de la voie où se pressent ceux qui vout d'existence en existence, le Sage s'épanouit dans la dignité et la paix des vrais disciples du Buddha.

Le salut n'est pas dans la multiplicité des textes récités on des offrandes faltes. Réciter mille strophes qu'on ne comprend pas, n'est rien. Réciter une seule sentence que l'on goûte, c'est beaucoup. S'assimiler une vérité pais agir en conséquence, voilà ce qui achemine vers le salut. Et pour ce qui est des offrandes, le mérite n'est pas dans teur valeur intrinséque; il est proportionné au cœur avec tequel elles sont faites.

Avoir la tête rasée, quêter sa nourriture, garder le silence, sauver la vie des petites bêtes, ces choses-là ne suffisent pas pour faire un moine. Ce qui fait essentiellement le moine, c'est l'extinction de tonte passion, la suppression de toute peusée frivole, le soin quotidien de solder le reste de sa delle ancienne et de n'en plus contracter ancune nouveile; être indifférent à tout, et bienveillant pour tous. Voità ce qui fait le moine. Quelque simple et fruste que soit un homme, s'il est ainsi soumis à la Loi, c'est un véritable disciple du Ruddiu.

Que d'hommes passent leur vie à se préoccuper de leur famille, de leur argent, de leurs affaires; et la mort les emporte, comme un torrent emporte des pailles, en un instant. A l'houre de la mort, que pourront pour vous vos parents, même les plus proches? Ils seront aussi impuissants à prolonger votre vie, qu'un aveugle est incapable d'écarbouiller une lampe qui s'éteint. Donc, si vous êtes sages, appliquez-vous à l'observance, la saule voie de la paix, du contentement, de la stabilité.

Sans doute, vivre dans la contrainte morale et l'abstinence physique, est dur ;

mais la vie en apparence libre et aisée des mominins, est en réalité beaucoup plus dure. Sans doute, vivre en communanté, dans une égalité et fraternité parfaite, humble et soumis, est dur ; mais gouverner une maisen et gérer une fortune dans le monde, est bien plus dur. Sans doute, mondier sa nourriture est dur ; mais les maux qui décaulent de l'intemperance, et que le moine mendiant évite, sont bien plus durs. Avec le temps, on s'habitue à tout, même aux anstérliés, et ou finit par pe plus vouloir vivre moins durement. A qui a la foi, le devoir ne pèse pas, car il sait qu'il s'enrichit moralement chaque jour. Quel honbeur, que de pouvoir être seul dans sa rettule, de n'avoir à partager sa couche avec personne, de pouvoir suivre en toute liberté son idéal de perfection.

O désirs! J'al découvert votre origine. Vons naissez des pensées choyées par l'esprit. Désormais, pour vous faire mourir, je ne penserat plus. Que de temps, jour et mit, j'at été votre esclave, votre victime. Me voici délivré. Plus de désirs, donc plus de distractions, plus d'apprébensions, plus de craintes... Si le ciel faisait tomber sur lui les richesses et les honneurs comme la pluie, l'homme qui n'est pas maltre de ses convoitises, n'en aumit jamais assez. Seut celui qui supprime ses désirs, sait être satisfuit et content.

O moine, pourquoi as-to quitté ta famille, pourquoi portes-tu la robe de l'Ordre, si, dans le secret de ton cœur, tu choies encore des désirs mondains, peut-être des convoitises impures? Requeille-toi et considère la suite des moris et des renaissances qui l'attendent. C'est le dux continu de tes vaines peusées et de tes vaina désirs, qui l'emporte ainsi de vie en vie, toujours inquiet, toujours souffrant. Arrête ce torrent, franchis l'abtme une fois pour toutes, passe ou nirvana en cessant de désirer. Alors je diral de tot que tu es un vrai moine, car tu auras visé et atteint le but de cette profession.

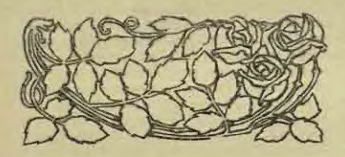
On aura remarque que, dans ces textes hinayana, il est plusieurs fois parié d'un esprés qui émigre, d'une ame subsistante après la mort, contrairement au premier principe de la secte. C'est que, le moi successif, ne peut s'exprimer par aucun caractère chinois, il est décrit et expliqué dans les textes philosophiques; mais dans les textes populaires, les traducteurs employèrent bravement les caractères chinois signifiant esprit on ame. Il s'ensuivit que le bon peuple buddhiste chinois crut et croit encore fermement à la survivance personnelle, fort heureusement pour lui. L'Amidisme paracheva cette croyance.

II. Quant au Taoisme, il ne se fil remarquer, durant la période des Trois Royaumes, que par les personnages épicuriens, nibiliates et ivrognes, qu'il produisit. L'Histoire a gardé mémoire de ceux d'entre eux qui occupérent des charges. Ces gens-là pratiquérent de leur mieux le grand principe de Lao-treu sur la non-usure du soi par le non-agir. Ils burent pour ravigoter leur principe vital, l'alcool syant cet effet, d'après la théorie chinoise. Laissons parler l'Histoire: En 26°, dans le royaume de M. Wei, le préfet in Ki-k'ang, littérateur éminent, taoiste convaincu, fonda, avec six de ses pareils, le club des Sept Sages du Bosquet de Bambous Considérant que, d'après Lao-treu et Tchoung-treu, tout n'est rien,

com gais compères se moquaient des rits et des lois, bavaient unit et jour, et laissaient aller les choses. — Or Fi Yuan-tsie, l'un des sept, jouait aux échees, quand
on lui annonça la mort de sa mère. Il acheva tranquillement sa partie, but deux
mesures de vin pour s'humecter le gosier, puis poussa quelques immentations ridicales, et ce fut tout. — Fi fit Liou-ling, un autre membre du club, ne sortait
jamais sans emporter un béoc de vin dans sa voiture. — Le sens moral populaire
s'offusqua de ce mépris des convenances. On accusa le club de ruiner l'étal, en
ruinant les mœurs et spécialement la piété filiale, le fondement de tout en Chine.
D'obscures intrigues aboutirent à l'exécution de Ki-k'ang. Il mourut, dit la tradition, en jouant de la guitare.

Je remets à plus tard de parier des premiers commencements du Taoisme mystique, lesquels datent de cette époque, ce sujet difficile demandant à être présenté dans son ensemble.

Sources. — Les vietra cités, dans le Tripitaka chinois. — L'histoire afficielle 三 図 志 San-kouo teheu de la période des Trois Royaumes. Elle est résumés dans mes Textes Historiques vol. IL



## Cinquante-deuxième Leçon.

Quatrième siècle de l'ère chrétienne. Taoisme. Keue-houng dit Pao-p'ou-treu.

Sommaire. — A. Historique. Keue-houng. — B. So doctrine sur le Principe, l'univers, l'ame humaine. — C. Le mérite et le démérite. Sanction, une vie longue ou courte. — D. Doctrine de Keue-houng sur les Génies. Un nombre défini de bonnes actions, est requis essentiellement pour arriver à cet état. — Moyens physiques accessoires: E. Assimilation de l'air. F. Ménagement du sperme. G. La drogue de pérennité. — H. Jeune. — I. Médecine. — J. Charmes. — K. Divination. — L. Varia. — M. Dévotion inepte. — N. Keue-houng et les Confuclistes. — O. Conclusion.

A. En 280 après L-C., les Trois Royaumes se trouvérent refondus en un seul empire, gouverné par la dynastie 黃 Tunn. Jusqu'en 317, la capitale fut 溪 民 Lao-gang (Hene-nan-fou) ou 長 我 Tch'ang-nan (Si-nan-fou), d'où le nom de Tsinn Occidentaux, donné à cette période. De 317 à 419, la capitale fut 建 张 Kien-k'ang, le Nankin actuel, situé plus à l'Est, d'où le nom de Tsinn Orientaux que porte cette période, la plus tamentable que la Chine alt connue. L'empire était réduit aux pays au Sud du Fleuve Bleu, tout le Nord ayant été envahi et partagé en petits royaumes, par des peuples nomades, Huns, Tongouses, Tibétains, et autres. J'ai tiré au clair, non sans peine, l'histoire mouvementée de ces tristes temps, dans mes Textes Historiques, volume II.

Je vais analyser, dans celle Lecon, l'œuvre non tradulte et pratiquement ignorée d'un homme, qui jous un rôle prépondérant dans l'évolution du Taoisme, et qui est responsable, plus que persoone, de la diffusion des superstitions taoistes dans le peuple chinois. Il s'agit de 為 供 Kene-houng, plus souvent désigné par son nom de retigion taoiste 竟 并 F Pau-p'ou-tzeu, le Mutre tenant à la simpticité. L'ai consacré à cel homme pas mal de temps et de labeur. — Kene-houng nous racente, avec force détails, qu'il fut l'élève, le disciple préféré, de 為 思 清 Teheng-seugeau, lequel avait été le disciple préféré de son grand-oncle 為 左 Kene-huan Il prétend que la doctrine qu'il enseigne, remonte à 左 然 Teono-ts'en (mort en 2:0). Je dirai plus tard (Leçon 61), que Kene-huan qui n'a pas laissé d'écrits, est à considerer comme un novaleur, le fondaleur du Taoisme mystique. Nous allous voir son petit-neveu Kene-houng innover lui aussi, et devenir pratiquement, sinon le fondateur, du moins le vulgarisateur du Taoisme alchimique, diététique et magique.

---

B. Commençous par établir la doctrine de Keue-houng sur le Principe, sur l'univers et l'âme bumaine. — A plusieurs reprises (surtout chaps 9 et 18) Keue-houng parle au long de l'unité du cosmos, et de l'identité du cosmos avec le Principe. Dans ces passages, même lyrisme que dans les Pères (Leçon 18), que



Endogénie de l'être transcendant. Schéma alchimique.

Du cerveau descend le sperme, cervelle liquétiée.

Le cour fournit l'air assimilable et l'esprit vital.

Le fourneau, matrice de l'être transcendant.

dans Hoai-nan-tzeu (Leçon 39), etc. «Le Principe est tout en tout. Tout est de fui et en lui: Tous les êtres sont un en tui. Tous émanent de lui et rentrent en lui.».. En apparence, c'est le monisme des Péres. En réalité, il y a des différences.

Et d'abord Kene-houng combat vivement la doctrine des Pères, sur l'identité de l'état de vie et de l'état de mort; sur l'incessante sortie de scène et rentrée sur le thédire du la vie, d'êtres qui restent individués, qui conservent leur moi sous les deux phases (Lecon 19). Il rejetie musi leur doctrine sur l'identité des contraires, spécialement sur l'identité du bien et du mal. Pour int, l'existence de tout être est un phénomène termine en lui-même. Issu du Principe quant à son essence, et porteur d'un destin qui régira sa vie dans les grandes lignes seulement, à sa mort l'être retourners dans le Principe, perdant son individualité. Pratiquement parlant, c'en est fait de lui. Et par suite, pour Keue-houng, la vie n'est pas, comme pour les Pères, un état passager indifférent. La vie est pour lui un bien, qu'il faut aimer, qu'il faut conserver, qu'il faut faire durer le plus long-temps possible. Comment cela? D'abord, en faisant le bien, en évitant le mal. Ensulte, par trois procédés, que l'exposéral au long tout à l'heure. / Chap. 8.7



G. D'abord, al-je dit, en taisant le bien, en évitant le mal... Car au ciel le a fir Seu-ming, le Gouvernaur des destine, tient le compte des actions des hommes, prolonge leur vie au prorata de leurs bonnes actions, rogne la durée de leur rie selon le nombre de leurs mauvaises actions... Keue-houng parle au long sur ce sujet, a deux reprises (chaps 5 et 6). Voici le tésumé de ces importants passages.

\*Personne de peut prolonger sa via par la vertu seule; il faut de plus employer les autres moyens. Mais il faut pratiquer la vertu et éviter le vice. Car la Gouverneur des destins compte touter les manvaises actions, et rogne la vie en conséquence. Car il faut un nombre déterminé de bonnes actions, pour devenir Génie. Pour devenir Génie céleste, il en faut 1200. Pour devenir Génie terrestre, il en faut 300. Et ces bonnes actions doivent avoir eté falles à la sulte, sans interruption de la chaine par une manvaise action, faquelle terait effacer, par le Gouverneur des destins, toutes les bonnes actions précédentes. Et leur nombre doit être complet; quiconque n'autrait fait que 1199 honnes actions, ne deviendra pas Génie céleste, cur le chiffée fixé est 1200. Et toutes ces bonnes actions doivent avoir été faites uniquement par amour du bien. Si on a cherché l'éloge ou le profit, l'action ne compte pas comme bonne, chap. 31.1

con dit que, outre son ame intelligente, trois tenies habitent dans le corps de l'homme, lesquels montent au ciel chaque cinquante-septième jour du cycle, sont reçus par le Connecencur des destins et ini font leur rapport. Le Génie de l'atra familial, va aussi au ciel, pour accuser les pêchés des personnes de la maison, chaque dernier jour du mois. Pour chaque grand péché, le Converneur retranche, selon la justice, jusqu'à 360 jours de vie su maximum. Pour chaque petit péché, li retranche jusqu'à 3 jours au maximum. — Je no sais (dit Kene-houng) et les choses se passont ainsi réchement dans tous les détails. Mais ce monde, corps unique, organisme immense, a évidemment un proprié pour âme; et, du moment



Endogénie de l'être transcandant. Schëma physiologique.

qu'il y a un esprit universel, il y a un jugement et une sanction. Donc aucune espérance de vivre longtemps, pour qui pêche. Donc, quiconque espère vivre, devra pratiquer la vertu (chap. 6). > — Dans l'idée floue de Keuc-houng, l'esprit âme du monde paraît être le Principe. Le Gauverneur du destin est-il identique au Principe, ou est-ce un Génie distinct? cela n'est pas expliqué clairement; je pense que Keve-houng crut à l'identité des deux. En tout cas, aucune sanction du bien et du mai après la mort. L'unique sanction consiste précisément en prolongation ou abreviation de la vie. C'est tout. — La liste des péchés spécifiés par Keue-houng, contient des choses bien étranges, et dénote un sens de la moralité très imparfait. Je n'insiste pas ici sur ce point, devant y revenir plus tard très au long.

---

D. Passons maintenant à la nature de la survie. — Koue-houng croît fermement à une survivance des deux ames de l'homme, al l'âme intelligente et la l'âme végétative; survivance temporaire seulement, dans l'état de L koei, qui se termine par la rentrée dans le Grand Tout, avec perte de la personnalité. C'est là, à bref délai, le sort commun du vulgaire. — Mais, pour une certaine élite, Keue-houng admet une autre espèce de survivance plus longue, dans l'état de Génie, le Sien Nous savons que les Taubies croyaient à cet état, dés les temps du Premier Empereur des L Ts'inn et de l'empereur al Ou des L Han (Leçons 31 et 36). Mais Keue-houng est le premier qui ait traité ce sujet systématiquement. Voici sa doctrine...

Il affirme d'abord qu'il y a deux espèces de Génies, les célestes et les terrestres, c'est-à-dire ceux qui sont montés dans les hanteurs, et ceux qui errent sur la terre. l'observe qu'il ne faut pas appeler Immortels ces Génies taoistes, comme on l'a fait trop souvent. Car leur survivance n'est que temporaire. Tous s'éteindront dans le Principe, après un certain nombre de siècles. - Tous les Géntes sont des hommes, qui out pratique le système taoiste; c'est-à-dire qui ont fait le bien el employé les moyens, en particuller la drogue de longue vie, condition sine qua non. - Quant à la différence entre les Génies célestes et terrestres, Keue-houng rejette l'hypothèse que les Génies terrestres auraient absorbé une dose de la drogue, livuffl-ante pour les élever dans les hauteurs. Il déclare nettement, que c'est l'insuffisance des bonnes actions, qui fait la différence. Comme nous avons vu, il ne faut que 300 bonnes actions pour devenir Génie terrestre, tandis qu'il en faut 1200 pour devenir Génie céleste. - L'habitat des Génies est très mal défini. Les Génies terrestres errent sur les % III montagues célébres, les grandes chalnes de montagnes, spécialement sur les monts 12 & K'ounn-lunn. Les Gènies célestes flottent dans l'espace, chovauchent sur les nuages, logent dans les astérismes, visitent le palais du 天 密 Souverain du ciel, s'ébattent dans les Jardins du 十 密 Souverain d'en haut. Keue-houng accepte toutes les légendes, et n'émet aucune opinion personnelle sur ce sujet. - Les Génies susdits n'étant pas morts. mais étant montés vivants vers les hanteurs sur une grue blauche, sur un dragon; on s'étant simplement retirés vivants dans les montagnes; ils portent tous leur ancien corps... corps de vieillard généralement, souvent laid et difforme, cheveux et ongles incultes. De beatitude, de félicité, il n'est pas question. Ils ne souffrent



Développement de l'être transcendant

de rien, ni du troid, ni du chand. Ils ne mangent ni ne boixent. Ils errent, teur plaisir paraissant être de se moquer des humains et de se taper sur le ventre.

A ces deux catégories de tiénies qui ne sont pas morts. Keuc-horny dut, à contre-cour, en ajouter une troisième, qui gâte son système. Il y fut obligé par ses coreligionnaires, qui ne voulaient pas concèder la mort de certains des leurs, dont le décès avait pourtant été constaté. Nombre de lègendes taoistes racontent que, un tel étant décède, quand ensuite, pour une raison ou pour une autre, on ouvrit son cercueil, on n'y trouva que ses habits mortuaires, et une sorte de dépouille vide. De là la théorie géneralement reçue du F M dépouillement après le décès, dans le cercueil, d'une sorte d'enveloppe, phénomène analogue à ce qui se passe lors de l'éclosion des chrysalides et des larves, cipales ou papillons. L'être rajeuni et comme étheré devient Génie terrestre. On ne dit pas comment il fait pour sortir du cercueil. Son décès ne fut pas une mort véritable, mais comme le sommeil des cocons... Cette opinion étant admise, on entrevolt que le miracle de la Résurrection de Jésus ne prouve rien aux Taoistés.

Keue-houng parle du fait de l'existence des Génies, comme d'une chose connue de tous, acceptée par tous, vérifiée par nombre d'expériences. Il dit qu'il y avait, déjà de son temps, plus de mille cas constatés et consignée par écrit. Il insiste sur ce point, que devenir Génie, est possible à quiconque le veut récliement, et dispose des ressources nécessaires. Mais, dif-il, le courage manque aux uns, les moyens manquent aux autres. De là le nombre relativement restremt des Genies:



Voyons maintenant quels sont, d'après Kaue-houng, les moyens nécessaires pour arriver à l'état de Génie. Fai dit qu'il considére comme nécessaires, en premier lieu, un nombre fixe de honnes actions. Mettons ceia de côté. — Les moyens physiques accessoires, sont un nombre de trois: 行氣 assimilation de l'air; 溢 相uenagement du sperme: 全 丹 absorption d'une dose suffisante de la vraie drogue de pérennité, cette dernière condition étant sine qua non.



E. 1º maimilation de l'air li expose cette pratique exectement comme le font les traités des Yogi indiens. La ressemblance est felle, que je ne puis m'empêcher de croire à un plagiat. — L'air doit être inspiré par les narioes, leutement, si doncement qu'aucun bruit d'inspiration ne soit perceptible, et Jusqu'à dilatation du thorax au maximum. Puis il doit être retenu aussi longtemps que possible, au moins durant le temps de compter depuis un jusqu'à cent-vingt. Ensuite il doit être expiré par la bouche, complétement, et si doucement qu'une plume de cygne suspendue devant le visage ne bouge pas. Puis, nouvelle inspiration, rétention, expiration; et ainsi de suite. Le but théorique du procédé, c'est le retour à Mr & la respiration totale intra-utérine (sic.), par laquelle l'embryon augmente sans cesse sans vien dépenser. Le retour comptet est impossible, mais il fandrait revenir le plus près possible de cer état premier. L'idéal scralt de retenir l'air inspiré, le temps de compter depuis un jusqu'à mille (!). Car, retenu sous pression durant ce temps, l'air est assimilé, restance et viville le corps. — Pour être assimilable.



Extériorisation de l'être transcendant, par la fontanelle, durant l'extess.

l'air inspiré doit être de l'air vif, non de l'air mort ; c'est-à-dire que l'exercice de respiration rythmée doit être fait entre minuit et midi, période durant laquelle l'air est yang : non entre midi et minuit, période durant laquelle l'air est vinn. -Le régime de ceux qui pratiquent cet exercice, doit être végétarien ; car avec une alimentation carnée, le corps serait trop agité pour se prêter à la manœuvre. Keuehoung raconte que son grand-oucle Keuc-huan s'immergealt préalablement dans l'eau froide. - Outre la rénovation de l'organisme, cet exercice produit, dit Keuehoung, la parfaite abstraction, et par suite la parfaite concentration de l'esprit. Il donne donc au corps la santé et la paix absolues... l'ai déjà dit (page 380) que les assertions si positives des Yogi indiens et des Taoistes chinois, m'ont induit à tenter l'expérience du système. Il est compliqué et pénible. L'attention soutenne qu'exige la manœnvre respiratoire, rand impossible toute application de l'esprit à autre chose. De plus, la compression énergique du cœur durant la période de rétention du souffle, produit un valentissement notable de la circulation, accompagné d'un cature général qui peut alter jusqu'à l'apathie. C'est là tout ce que l'ai constaté. - Cependant, d'après Kone-houng, la respiration sythmée produit encora des effets transcendants remarquables. Elle rend invuinérable, supprime la sensation de la faim et de la soif, permet de vivre sous l'eau et de marcher sur l'eau. Le soufile de ceux qui sont arrivés à une virtuosité eminente dans l'art, empêche le flux de l'eau, étoint le feu d'un incendie, paralyse les serpents venimenx et les bêtes féroces, arrête le sang qui coule d'une blessure. Eufin Il guérit les maladies, même à distance, fut-ce à cent stades. Il suffit pour cela que le guérisseur, ayant forme son intention, soullle dans so main gauche si le malade est un homme, dans sa main droite s'il s'agit de guérir une femme. Ainsi faisait Jésus, pensent les Tabistes... Mes expériences ne m'ont valu aucune de ces facultés transconitantes.



F. 2º ménagement du sperme. — Keue-houng commence par avertir, que calle matière n'est jamaia expliquée dans les livres avec les détaits qu'il faudrait, pour raison de décence. Elle s'enseigne, dit-il, entre Taoîstes, en particuller, ora-lement... Il doit se cacher de johes choses, sous cette phrase anodine. La voix publique accuse les Taoistes do grosse immoralité. — En tout cas, Keue-houng ne préche pas la continence. La continence absoine, dit-il, est manvaise; car elle rend toujours morose et souvent malade. Les actes sexuels ne sont interdits à personne, même pas aux candidats à l'état de Génie. Mais la dépense doit être strictement règlée. Elle ne doit jamais excéder la production. Hélast dit-il, c'est à peine si un homme sur dix mille arrive à réaliser cette formule. Or la dépense excessive ruine l'organisme plus qu'aucun autre excés, car le sperme est de la cervelle liquéfiée (sic). — Keue-houng termine cette brève note, en se vantant que lui fut parfaitement instruit en la matière, par son mattre Tcheng-senguan.

--

G. 3º. Koue-houng déclare que personne n'est jamais devenu Génie, autrement que par l'ingestion d'une dose suffisante de la vraie drogue de pérennité. Il



Départ de l'être transcendant, à des de grue.

reproche amérement à certains Taoistes anciens, même aux Pères, d'avoir heaucoup parié sur le vide, et d'avoir été muets sur la drogue. Il expose ensuite la fabrication de la drogue de pérenuité, 🏠 🍴 de l'or assimilable, telle que son maitre Tcheng-scuryuan la lui enseigna. — Je ne puis entrer ici dans l'énumération
des substances et l'explication des manipulations de l'alchimie taoiste. J'exposerai
sentement succinctement la théorie de cette alchimie, qui fit travailler les esprits
chinois durant tant de siècles.

Le principe fondamental est rembaumer le corps civant, de manière à conserver sa vie le plus longtemps possible .... Le sei, dit Keue-houng, conserve la viande morte; reste à trouver l'ingrédient qui conservera la choir vivante, - Or l'or étant pratiquement inaliaquable par les agents naturels ordinaires, les Taoistes pensèrent qu'il fallait chercher de ce côté-là la drogue qui conférerait au corps la pércanité. Ils cherchaient déjà, comme nous avons vn. sous les 秦 Ts'inn. sous les 🖟 Han,... non le moyen de fabriquer de l'or pour s'enrichir, mais le moyen de fabriquer l'or comestible, l'élixir de pérennité. - Ils savaient bien que le mercure amalgame l'or, le liquéfie. Mais le mercure est yinn. Un mélange confenant une part de ginn (mort), fut jugé inapte à entretenir gang la vie. - D'un autre côté, le cinabre, composé de mercure et de soufre, abonde en Chine. On constata que ce composé se décomposalt et se recomposait facilement sans perte. On vit dans ce phénomène comme un type de renaissance périodique, un gage de pérennité. Beaucoup mangérent du cinabre, sans vivre plus longtemps pour cela. - Puls des opérations faites avec des minérals arséniféres, ayant donné des traces d'orpiment, un sulfure d'arsenic Jaune qui fut pris pour de l'or, l'idée d'extraire l'or comestible du cinabre naquit. Cet or, né d'un corps immortel, puisqu'il renaît sans cesse, serail la vraie drogue de perennité. - Les alchimistes tuoistes se mirent donc à décomposer et à recomposer le cinabre, d'après le fameux cycle fi, 👬 des neuf transformations, pendant 1, 1, neuf fois neuf jours de chauffage ininterrompu, durant lesquels, par l'addition de telle on telle substance, on sollicitait le cinabre de se changer en 金 丹 kinn-tan, alias 神 丹 chenn-tan, cinabre-or on cinabre transcendant, la drogue de longue vie. - Il va sans dire, qu'un procédé qui no pouvait pas en produire, ne produisit jamals d'or. Mais l'insuccès constant n'ébrania point la foi des alchimistes dans leurs théories. Ils l'attribuérent toujours, on à l'imphreté des ingrédients employès, ou à quelque faute dans les manipulations. - Ces vaines operations contaient fort cher. Keue-houng avoue franchement que, s'il ne devint pas Génie, la raison en fut à sa pauvreté, qui l'empêcha de rechercher la drogue.

Nota: Le célèbre moine buddhiste indien Nagarjuna, dont plusieurs traités inrent traduits en chinois (Leçon 56 , écrivit, probablement entre les années 172 et 202, le rasavatnakara, recueil de formules alchimiques dont aucune traduction chinoise n'est parvenue jusqu'à nous. Ce livre parie de la conversion du cuivre et de l'argent en or, du mercure et de ses analgames, du mercure solidifié couleur d'or; d'une poudre qui, projetée dans un métal quelconque en fusion, en transforme dix mille fois son poids en or fin. Je cueille enfin la phrase suivante: «Si on ajoute à du mercure son polds d'or, puis du soufre; si ou chauffe ca mélange à feu doux, dans un creuset hien fermé; on obtient un élixir qui rend incorruptible le corps de célul qui l'absorbe.». Nons avons ici réunis, l'or, et les éléments du ci-



老子 Lao-tzeu patron de l'alchimie.

nabre. [P.C. Ray, Hindu Chemistry, vol. II p. 6. Calcutta 1909.] - Or Tsouo-ts'eu mourut en 220. Keus-huan fut son élève. Teheng-senyuan fut l'élève de Keushuan. C'est de ces hommes que Kene-houng apprit son alchimie. Ne remonteraitelle pas à Nagarjuna? - Mon saupçon d'un emprunt indien, est aggrave par le falt que, parlant dans son seizième chapitre de la transformation de l'argent en or, Keue-houng dit avoir étudié sur la matière un traité écrit en strophes. Or les traités chinois na sont pas écrits en strophes. Mais baancoup de traités indiens (forme gâtha), sont écrits en strophes / doka/. - De plus, la forme littéraire même de Keue-houng, rappelle celle de Nagarjuna dans son rusaratnakara. Je cite d'aprés P.C. Ray ... Onoi d'étonnant que, digéré avec le suc de l'acacia sirisa, l'argent se change en or?! Quoi d'étonnant, que la calamine change le cuivre en or?! Quoi d'étonnant, que le cinabre change l'argent en or?! ».. Ces « quoi d'étonnant » se retronvent dans le seizième chapitre de Kene-houng: « Quoi d'étonnant, que l'argent puisse être transformé en or?! Tous les êtres un sont-lis pas un même être par lour fond? Ne sont-lis pas tous des rejetons d'une racine unique?.. Quoi d'étonnant alors, que la forme de l'un remplace la forme de l'autre?»

-0-00-

H. Écontons maintenant Kene-houng nous dire ce qu'il peuse des pratiques et des espérances des Tuoistes de son temps.

Sur 🎆 🤮 l'abstention du grain, c'est-à-dire sur l'espoir de pouvoir vivre exclusivement d'air et de rosée, renonçant absolument au riz et sutres grains, but que tous les Taoistes cherchaient alors à atteindre. Kene-houng s'exprime alusi... D'abord, il ne faut pas se tromper soi-même et tromper les autres, comme font ceux qui macheut des alimenis, avalent le suc et rejettent la pulpe. Ce n'est par la une abstinence. . - Il parte ensuite un long des jenneurs, nembreux de son temps... alleancoup, dit-il, emploient des médicaments, qui leur permettent de rester quaranle ou cinquante, jusqu'à cent et deux cents jours, sans prendre aucune nourriture, les mèdicaments employés supprimant les affres de la laina. « Cecl, dit-il, est chose naturelle, certaine, comme de tous. - «D'autres, dit-il, usent d'énuisne laquelle des formules ont été récitées, dans laquelle des tallsmans out été trempés (mage 293), Nous vollà en plein Tantrisme. Kene-houng affirme, comme chose incontestable, que numbro de 遺 土 too-cheu, Malires taoistes, ont vécu par ce procéde durant deux, frois, dix ans, sans pâlir ni défaillir. Il dit en avoir vu et connu plusieurs. Il raconte l'expérience faite par le roi 景 King de 異 Ou (258-263); qui encagen le tao-cheu 石 法 Cheu-tch'oung durant plus d'un au, et le soumit à la plus ripoureuse, surveillance de jour et de unit, pour qu'aucun aliment ne păt îni être donne. Le tao-cheu ne demandait qu'un pen d'enn, de foin en loin, récitait ses formules puis buvait. Il ne dépérit aucunement, «Je continueral ainsi tant que vons vondrez, disait-il. Je mourral peut-être dans cette cage, mais de vieillesse, non de faim. : Édille, le rol King le ill mettre en liberté. - Keuehoung conclut: Des médicaments permettent de s'absteuir de nourriture durant plusieurs dizzines de jours. Des formules permettent de s'abstenir de nourriture des dizaines d'années. Mais jeuner ne suffit pas pour arriver à l'état de Génie. Que



Génies taoistes.

ceux qui visent à cet état, se contentent de s'adonner à m une sage sobriété. A quoi bon jeuner? Seul l'or comestible assure l'êtat de Génie, à ceux qui ont fait le nombre requis de bonnes œuvres. / Chap. 15. /



I. Keuc-houng affirme que la diététique taoiste préserve de toutes les maladies, c'est-à-dire de tous les détraquements internes de l'organisme. Il met en garde contre les médecins de son temps, qui tuent beaucoup de gens, dit-il, par des médicaments mal choisis, par l'acuponeture et les moxas. Ces gens-là, dit-il, ne veulent que réputation et argent. Il renvoie à un petit traité de médecine rationnelle 玉 南 方 les prescriptions de la boite de jade, écrit par lui, qui n'est pas parvenn jusqu'à nons. - Les miasmes et les contages qui causent les épidémies, doivent être conjurés, dit-il, par l'auto-suggestion. Il fant, par la pensée profonde et unifiante, considérer son corps comme un agrégat de jade des cinq couleurs, la tête comme coiffée d'un casque en or, le cour comme un foyer dans lequel flambe un feu ordent. Ou bien, se voir comme enveloppé des étoiles de tous les astérismes protecteurs. On bien, voir l'émanation de ses cinq viscères sains, sortant par les deux yeux, s'étendant sur toute la surface du corps, comme une couche protectrice de cinq couleurs. Cette imagination intense rend indemne. Qui en est capable, peut coucher dans le même lit avec un typhique ou un varioleux, sans danger de contagion. / Chap. 15.)



J. Certains charmes avalés, font qu'on ne souffre plus ni du chaud ni du froid. D'autres conférent l'invulnérabilité contre les armes de guerre. Mais, dit-il, les armes doivent être énoncées dans le charme. Autrement en peut être tué par une arme non énoncée, comme il arriva à ce magicien, lequel étant à l'épreuve de toute arme perforante ou tranchante, fut tué d'un coup de bâton, arme vulgaire qu'il n'avait pas prevue. — D'autres charmes donnent le pouvoir de se rendre invisible. Il avertit d'en user avec discrétion, afin de ne pas s'attirer une réputation de voleur. — D'autres conférent le pouvoir de changer de forme à volonté; de se donner l'apparence d'un cofant, d'un vieillard, d'un animal, d'une plante, d'un minéral. — La faculté de se délivrer de lous les liens, est identique avec celle de se transformer. Quand en est lié, on change de forme; aussitôt les liens fixés are la forme précédente, ne tlennent plus et tombent. — Il y a enfin des charmes contre les maux de dents, la surdité, la cécité, etc.



K. Pour apprendre ce qu'on ne sait pas, pour lire dans l'avenir, Keue-houng admet l'efficacité des anciens procédés de divination, l'achillée et la tortue. C'est le Gouverneur des destins qu'on interroge par ces procédés, dit-il. — Mais il préfère le système de la fixation intense d'un miroir III ( on de plusieurs miroirs. Quiconque fixe un miroir, durant sept jours et sept nuits, sans désemparer, aura certainement des apparitions. Des Génies viendront lui révêler ce qu'il désire



3} 16 la multiplication de soi-même.

savoir. Il faut connaître le signalement des principaux Génies, afin de parler à chacun comme il convient, des son apparition. / Chap. 15. /



L. Certains charmes donnent le pouvoir de s'élever et de se transporter dans l'espace à volonté. On avale le charme, en spécifiant mentalement où l'on veut aller, et le transport s'effectue. — Ce qui suit, est tiré de l'observation du vol plané des grands oiseaux, et du phénomène fréquent dans les immenses plaines de la Chine, d'un on plusieurs nuages voguant sur un courant atmosphérique si nettement tranché, que leur base forme une ligne droite comme coupée au couteau. Quiconque s'est élevé à quarante stades au-dessus de la terre, n'a plus qu'à se laisser aller, sans faire aucun effort. Il est en équilibre, et ne redescendra que quand il le voudra formellement.

Un charme permet de traverser sans danger, en flottant dans l'eau, les fleuves et les rivières, Pour qui le possède, il suffit de formuler son intention, au moment où il se met à l'eau. — Une pilule assez simple, confère la faculté de marcher sur l'eau. Seulement il faut en prendre sept, trois fois par jour, durant trois ans, sans oublier une seule fois. — Un poisson sculpté dans une corne de rhinocèros, entr'ouvre les eaux, permettant de passer à pied sec. Le même talisman dissipe le brouillard, décâte les poisons, fait surnager les métaux, etc.

Un sceau magique imprimé dans la ponssière ou dans la boue, empêche les bêtes féroces ou les lutius malfaisants de passer. Le même, appliqué sur les portes des magasins et des écuries, protége les provisions et le bétail.

Enfin, après tous ces charmes, Keue-houng donné comme un moyen infaillible de salut dans tout danger soudain, la concentration mentale intense, avec arrêt complet de la respiration. Ce procede est aussi efficace contre les tigres et les serpents, que contre les spectres qui attaquent souvent les hommes dans les cimetières ou dans les temples des ancètres. - Il y a là, je pense, un plagiat du samādhi indleg, repandu en Chine par les Buddhistes à cette époque. Fen suis d'autant plus convaincu, que, aussitôt après ce passage, Keue-houng ajoute, sans expliquer al développer, une chose absolument neuve et inoule dans le Taoisme, mais très connue dans le Buddhisme, à savoir la multiplication du moi à l'infini. \* Appliquez-vous, dit-il, à voir dans la contemplation votre personne se multiplier en trois personnes identiques, puis en dix personnes identiques, puis en des dizaines de personnes identiques. C'est là la doctrine de 分 形 la multiplication de l'être matériel, que Tsouo-ts'en et Ki-tzen enseignérent jadis à mon grand-oncle Keue-huan. On peut arriver à cette vision plus vite, par la fixation de mireirs. v... Nous connaissons 左 燕 Tsouo-ts'eu. le n'ai pas pu découvrir qui est ce 新 子 Ki-tzeu. - A quoi seri cette forme de contemplation? Keue-houng ne le dit pas. C'est le samadhi du lotus à mille pétales des Amidistes. Adaptation de la doctrine mahayaniste de la communion de tous les contemplatifs au it. 9 dharma-kaya corps mystique du Buddha. Qui se retire dans ce refuge, est invainérable, etc. -Retenons, pour plus tard, que le samadhi buddhiste fut connu des premiers novateurs taoistes, des deux & Keue. | Chap. 18. |



M. A plusieurs reprises Keuc-houng se moque méchamment de la manie du peuple de réciter des prières et de faire des offrandes. A quoi bon? dit-it. Le Génie du ciel est trop noble, les Mânes glorieux sont trop distingués, pour se laisser lostuencer par ces simagrées. Faut-il être sot, pour se laisser promettre du bon-beur par de vulgaires sorciers, pour se laisser dire la bonne aventure par les portefaix des greniers publics?!. D'allieurs, les Mânes étant saus pouvoir, à quei bon les prier? J'al connu, dit-il, nombre de gens, qui n'ont rendu aucun culte aux Mânes, qui de leur vie n'ont ni prié ni fait d'offrandes, et qui, après une longue et heureuse vie, sont morts honorés et laissant une nombreuse postérité, (Chap. 9.) — Même parmi les Taoistes, dit-il, la plupart sont de vulgaires imbéciles, qui ne savent que se prosterner un invoquant et en faisant des offrandes. Sous les Han on pria beaucoup le Suprême Un. Le résultat fut nul. Ces marmottages de prières ne sont, pour ces gens-là, qu'un moyen de gagner leur pain et celui de leurs élèves. Pour arriver à la pérennité, il faut mieux que cela. (Chap. 14.)

---

Keue-houng fut attaqué par les Confuclistes, naturellement. Ils ne lui N. firent pas peur Il déclina Confucius comme incompêtent en matière transcendante, et se moqua de lui. ell y a deux voles, dit-il; l'idéal et la vuigarité. Lao-tzeu et après lui les Taoistes, tendent à l'idéal, à tout ce qu'il y a de plus noble, à l'état de Génie, Tandis que les Confucilistes se cantounent dans la vulgarité, le gouvernement des états, le bien-être du peuple, et autres sujets analogues, bas et mesquins. Primitivement Taoisme et Confuciisme eurent une souche commune. Puis, les Taoistes conservant les grands principes, les Confuciistes se contentérent de quelques déductions éloignées et d'ordre inférieur. C'est cette plate vulgarité, qui leur a valu tant de disciples. Tous les petits esprits, incapables d'antre chose, vont à eux. - Confucius n'a vu du monde, volontairement, que ce qu'on en voit quand on le regarde par un tuyau, c'est-à-dire une partie restreinte, le peu qui allait à son but. Il ne s'est pas occupé et n'a pas parlé du reste. Donc dire, il n'y a pas de Génies, parce que Confucius d'en a pas parlé, ce serait inepte. Confucius fut un entrepreneur d'ordre public, et rien de plus. Il n'entendit que cela, Il ne sut méme pas ce qu'il faut entendre par l'état de Génie. Il ne dit d'ailleurs pas qu'il n'y a pas de Génies. Et en cela il fit bien, car autrement il aurait agi comme cet homme qui ayant attaché à son sexu une corde trop courte, déclara qu'il n'y avait pas d'eau dans le puits, parce qu'il n'avait pas su l'atteindre. > / Chaps 7, 8, 12./

-0.10-

O. En résumé, nous avons à considérer Keue-houng dit Pao-p'ou-tzeu, dont l'ouvrage très répandu en Chine y eut nu grand retentissement, comme un novateur taoiste. — Il restreignit et humanisa la notion du Principe, préparant ainsi les voies à l'avenement du E Pur Auguste. — Il accrédita plus que tout autre la croyance à la survivance temporaire dans l'état du Génie, supprimant par contre l'ancien dogme taoiste de la succession ininterrompue des deux états de vie et de mort. — Il vulgarisa la recherche de la drogue de longue vie, et donna ainsi un grand essor à l'alchimie taoiste, uniquement occupée de la production de cette



La tée taoiste 西 王 母 Si-wang-mon.

drogue. — Il fortifia, dans l'esprit du peuple, la foi aux formules et aux talismans, aux pouvoirs et performances extraordinaires, semblables aux siddhi des Yogi. Depuis lors les charmes se multiplièrent à l'infini. — Let homme cut une grande influence, qu'il n'exerça pas pour le bien. On ne sait pas la date exacte, ni le génre de sa mort. J'ai dit que, s'il ne devint pas Gènie, ce fot, selon lui, parce qu'il fut trop panvre pour acquérir les ingrédients et le matériel nécessaires pour tes opérations alchimiques.

Notes. — L'ai observé deux fois que les miracles ne prouvent rien aux Taoistes. Il n'y a pas de miracles, pour ces gens-là. Toute chose est possible, pourvu qu'on en ait la formule. La littérature taoiste est fantastique à l'excés. Jamais de prenves, jamais de doute, jamais d'étoanement. On constate simplement que le magicien possédait une formule puissante.

G. Nons avons vu que l'alchimie était pratiquée en Chine, des le troisième siècle avant 1.-C. - A ## Kone-houng nous apprend, au quatrième siècle de l'ère chrétienne, qu'on cherchait à extraire du cinabre, du mercure et du soufre, l'or comestible, la drogue de pérennité. - De Chine, ces idées passèrent allieurs. Volci quelques textes intéressants. - Vers le neuvième siècle, l'Indien Sayana dans son Randvara darsana «Le mercure et l'air préservent de toute maladie. Le mercure et l'air entretiennent la vie. Y a-t-il mieux qu'un corps incorruptible? Or c'est le mercure qui rend le corps hamortel. Il sauve de la métempsycose; il délivre l'homme des réincarnations. . - Au neuvième siècle: l'Arabe Geber dans son Summa perfectionis. Argentum vivum est materia metallorum cum suffure... Principia maturalla motallorum tria sunt, sulfur, arsenicum, et argeotum vivum... Quisquis metallum radicitus citrinat et mundat, ex omni metallorum genere aurum facit. - Avicenne (980-1036) dans son Tractatulus Argentum vivum est frigidum et humidum, et Deus ex eo vel cum eo creavit omnia minera... Certum est omnem rom esse ex eo in quod resolvitur. Nam gelu convertitur in aquam, calore mediante. Clarum est ergo Illod prius fuisse aquam quam giaciem. Omnia vero metalla ex mercario sunt generata, ideo ipsa in ipsum resolvantur. . - Albertus Magnus (1205-1280) dans son de Alchemia «Mercurius est materia metallorum cum sulfure, scilicet lapis rubeus de quo extrahitur argentum vivum (cinabre), et invenitur in moutibus in multa quantitate, et est fons omnium metallorum. - Rogerii Bachonis (1214-1294) Speculum alchemiae « Principia mineralia in mineris, sunt argentum vivam et sulfar. Ex istis procreantur cuneta metalla... Nec argentum vivum per sa solum, nec sulfur per se sotum, aliquod generat metallum, sed ex amborum commistions diversa metalla diversimode procreantur... Natura semper proposuit et contendit ad perfectionem auri. Sed secondum puritatem et impuritatem prædictorum duorum, scilicet argenti vivi et sulfuris, pura et impura metalla generantur... De jure oportet nos accipere argentum vivum et sallur, pro lapidis philosophorum materia... Alchemia est scientia docens transformare omne genus metalli in alterum, et hoc per medicinam propriam, que Elixir nuncupatur, que quando proficitor super metalla imperfecta, perficit ipsa complete in momento. . - L'elixir est une sorte de

ferment, special pour chaque sorte de métal à produire; sol c'est le ferment d'or, luna c'est le ferment d'argent... Raymondi Lullii (1235-1315) Apertorium «Qui noverit sulfur et argentum vivum tingere cum sole et luna, ille pervenit ad maximum arcanum» la production de l'or et de l'argent. — Arnoldus de Villanova, dans son Thesaurorum. Arnoldus de nova Villa, Papæ Benedicto undecimo, dans son Semita semitae, anno 1305. «Reverende pater, plas aures inclina, et intellige quod mercurius est sperma omnium metallorum decoctum in ventre terræ calore sulphureo, et secundum varietatem sulphuream ipsius, metalla la terra generantur diversa. Et sic ipsorum primordialis materia est una. In hoc omnes philosophi concordant. Et hoc demonstrabo taliter: quia certum est, quod omnis res de eo et ex eo est in quod resolvitur. Si glacies commutatur in aquam mediante calore, ergo prius fuit aqua. Sed omnia metalla convertuntur in mercurium. Ergo iste mercurius est prima materia eorum.» — Je dois ces textes à la munificence du British Museum.

Source. - Le traité intitule 抱 朴 子 Pao-p'ou-treu, par 為 洪 Keue-houng.



Génia tanista

## Cinquante-troisième Leçon.

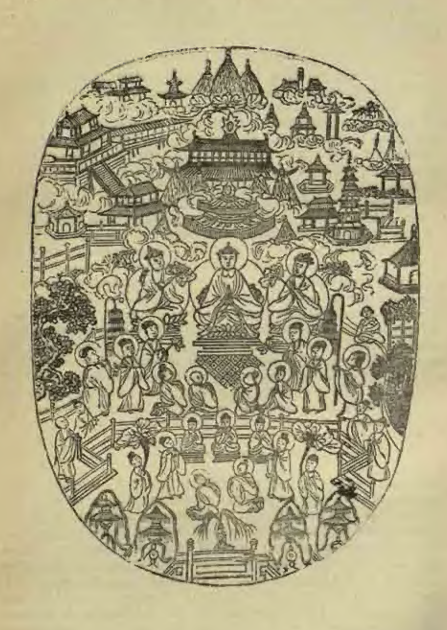
Quatrième au cinquième siècle de l'ère chrôtlenne. Buddhisme. Moines célèbres. — I. Dharma-raksha. — II. Buddha-janga. — III. Kumāra-jīva. — IV. Fa-hien.

C'est durant cette période, quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne. que le Buddhisme inonda la Chine, laquelle devint pratiquement un pays buddhiste, le diral bientôt dans quel sens. Ce grand succès eut plusieurs causes. L'empire étant alors réduit à presque rien, les Lettrès ne purent pas s'opposer par la force à l'invasion de la chaude doctrine, qui plaisait au peuple précisément parce qu'elle suppléait à la froideur de la leur. Puis les moines indiens plurent extrêmement aux roitelets barbares qui s'étalent partagé la Chine septentrionale, parce que, outre le Buddhisme, ils leur apportaient quelque chose de la civilisation indienne. Enfin. à cette époque, il y eut, parmi les moines buddhistes, de très habiles gens. Les uns surent cholsir, parmi les pratiques disparates artificiellement groupées sous la rabrique Buddhisme, celles qui pouvaient convenir au goût du peuple chinois. Les autres firent servir la faveur personneile dont ils jonissalent, au développement du monachisme indigène, et par suite à l'extension de la propagande parmi le peuple. Enfin des moines chinois, pieux et braves, pen contents de l'instruction et de la formation locomplétes qu'il recevalent en Chine de moines étrangers, allèrent à leurs risques et périts jusque dans l'Inde, y passérent des années dans les grands couvents buddhistes, apprirent le sanscrit, choisirent les textes, puis revinrent, rapportant dans les couvents de la Chine, et la science doctrinaie théarique, et l'expérience pratique de l'ascèse. Ce fut le grand essor. - Je vais tâcher de donner quelque idée de la manière dont ces choses se passèrent, en racontant les œuvres de quatre moines des plus célébres, d'après l'histoire chinoise, Je citeral, sans commenter, et sans relever les absurdités mélées aux vérités, dans ces curieux récits.

## 1. Dharma-raksha,

Tant que la capitale de la dynastie 音 Tainn fut à 浴 傷 Lac-yang (Tsinn Occidentaux), les traducteurs buddhistes n'y chômérent pas. Il y eut parail eux des hommes de haute valeur. Le plus remarquable fut, sans contredit. 法 是 Dharma-raksha, un Gète, né de parents établis à 该 住 Tounn-hoang, la passe à l'entrée du bassin du Tarim, par laquelle se faisait tout le commerce entre la Chine, l'Inde, le Gaudhara et la Sogdiane. Il savait parfaitement trente-six langues ou dialectes. Arrivé à Lac-yang en 266, il y traduisit jusque vers l'an 317, et y mourut àgé de 87 ans. Il nous reste 90 de ses 175 traductions. — Outre ce Gète, un Indien de Kotan la citadelle du Buddhisme dans le Tarim, un Parthe, deux moines et deux laiques chinois, se distinguérent par le nombre et l'importance de leurs traductions.

Plus que tout autre, Dharma-raksha eut l'intuition de ce qui conviendrait au génie populaire chinois. Il traduisit pour la première fois le fameux texte, qui de-



La paradis d'Amitabhe.

vint la base en Chine du culte de Avalokitesvara. Il me faut dire lei quelques mots à ce sujet. Nous avons vu (Leçon 49) que le culte du Buddha Amitabha, est un rabais sur le Buddhisme vral du Buddha Sākyamuni, lequel exige l'effort continuel, pour la destruction du karma ancien, contre la reformation d'un karma nouveau. Movemant un acte bien faelle, il fait renaître n'importe qui, dans un paradis théoriquement non-permanent, pratiquement éternel. Dans ce paradis, les assesseurs de droite et de gauche du Buddha Amilabha, sont les deux p'ou-sa /bodhisattva / Avalokitesvara et Mahasthama. Le sens étymologique du nom Avalokitesvara, est Selgneur qui perceit, qui considére / livara Avalokita /. Par erreur, ou intentionnellement, les Chinois traduisirent 数 音 Koan-yinn, Celul qui perçoit les accents / svara /; ou 觀 世 著 Koan-cheu-yinn, Celul qui perçoit les accents du monde ; accents du repentir, de la priére, de la supplication. Un texte imilien, le saddharma pundarika sūtra, contient un chapitre consecré à Avalokitesvara, qui fait de lui le sauveur dans tous les maux de ce monde. Mais, à la fin de ce texte judien, se trouve ce qui suit : « A l'Ouest, dans la terre pure sukhakara (alias sukhavati ), réside le Souvernin Amitabha, dans la terre où il n'y a pas de femmes, dans la terre absolument pure, dans la terre où l'on renatt de la corolle d'un lotus. Lá le Souverain Amitabha trône dans un lotus pur et beau. Et le grand Avalokitesvara, debont, tantôt à sa droite, tantôt à sa gauche, l'évente, méditant sur le saint des êtres de lons les mondes. ».. Ce passage qui met Acalokiteivera à sa place classique, place secondaire de p'ou-su assesseur du Buddha Amilabha, a été omis dans la traduction de Dharma-raksha. Manquait-Il dans le texte indien qu'il traduisit? J'en doute. Je pense que l'omission fut intentionnelle, car elle fut reproduite dans deux traductions faites postérieurement par d'autres traducteurs, en 406 et en 601. Dharma-raksha pensa sans doute que, Amitabha étant suffisamment connu par les deux textes 無 量 書 歷 Ou-leangcheou king et 词 编 腔 经 A-mi-touv king dont j'al parlé Jadis, mieux valait ne pas parler de lui cette fois, pour mettre Avalokitesvara plus en lumière. Il en résulta, en Chine, un culte très étendu de ce p'ou-sa, indépendant de celui de son Buddha et le primant presque. - Le paradis si facile à gagner d'Amitabha, la protection si facile à obtenir d'Avalokitesvara, sont pratiquement tout ce que le peuple chinois a accepté de Buddhisme. La hinayana trop exigeant, ne lui plut pas. Le mahāyāna trop abstrait, ne lul entra pas dans la tête. Il se jeta sur l'Amidisme, et son complément le culte de Koun-cheu-ginn. Buddhisme qui n'en est pas un ; religion spéciale introduite sous couvert huddhique.

Que Koan-cheu-yinn ait trouvé de nombreux clients parmi les pauvres Chinois si souffrants et si besegneux, cela n'est pas étoumant, vu le mirifique boniment que le texte traduit par Dhurma-raksha fait en sa faveur.... De quelque malheur qu'un bomme soit atteint, s'il invoque Koan-cheu-yinn, celui-ci écoutera immédiatement son appel III H F et le delivrera. Quiconque l'invoque, est sauvé du feu, de l'eau, des attaques des brigands on des démons. Si un condamné l'invoque, le sabre qui devait le décapiter, se brisera sur sa nuque. Le prisonnier qui l'invoquera, sera délivré de ses tiens et de ses fers. Si, dans une caravane de voyageurs ou de marchands, il se trouve un dévot qui invoque Koan-cheu-yinn, tonte la caravane échappera à tous les dangers, à cause de lui. Pas n'est besoin, avec-Koan-cheu-yinn, de longues paroles. Il suffit de crier, dans son malheur, du fond



Koan-chen-yinn, type tibétain.

du cœur « O Koan-cheu-yinn je te salue», pour être aussitôt secouru. Quiconque l'invoque, se voit délivré des pensées lubriques, des spasmes de la baine, de l'inintelligence et de l'endurcissement. Toute femme qui recourra à lui pour obtenir un enfant, garçon bien doué ou fille bien faite, sera exaucée. Tous les hommes devraient recourir sans cesse à un p'ou-sa aussi puissant et aussi bou. - Son bonbeur est de travailler à la délivrance (au saint) de tous les êtres. Il revêt pour cela les formes les plus diverses, apparaissant en Buddha, en p'ou-sa, en Brahma, en Indra, en Vailramana, en Vajrapāni, en rei, en brahmane, en moine, en homme du commun, en femme, en nonne, ou sous les traits d'un enfant; en un mot, sous la forme dans laquelle II sait qu'il sera écouté par celui qu'il désire sauver, invoquez-le donc, et vous n'aurez plus jamais lieu de craindre. ... lei finit le boniment en prose. Il est repris aussitôt en vers, eucore plus emphatiques, si possible « Ayez en Koan-cheu-yinn toute confiance. Vous eul-on jeté dans une fosse pleine de feu, si vous l'invoquez, ce brasier ardent se changera en un frais étang. Fussiez-vous roulé par la mer en furie, entouré de monstres et de démons, si vous l'inveguez, vous ne serez ni submergé al dévoré. Si vous tembez du haut d'une montagne, invoquez-le et vous resterez suspendu dans les alra, comme le solell est suspendu dans l'espace. Si vous l'invoquez, tous les méchants prêts à vous détruire, ne pourront pas vous arracher un seul cheven. A son nom, les brigands qui vous auront pris deviendront humains, aucun bourreau ne pourra vous exècuter, les llens et les entraves ne pourront pas vous retenir. Aucun venin ne vous nuira. Tout sort jeté sur vous, se retourners contre son auteur. Tigres et serpeuts ne pourront rien contre vous. La foudre, la grêle, la tempête, ne vous feront aucun mal. Oh! parmi tant de maux qui environnent les hommes sur la terre, invoquez souvent son nom, car il est le sauveur dans tous les maux terrestres. Pour ceux qui l'invoquent, à quelque monde qu'ils appartiennent, les voies de chatiment sa fermeront; ils ne renattront, ni dans les enfers, ni pretas, ni animaux (mais dans le paradis d'Amitabha); ils seront délivrés des souffrances de la maladie et de la vieillesse... O regard pénétrant, regard pur, regard compatissant, de Celui qui éconte les accents du monde l'O Sollicitude sans cesse attentive ! O Lumière sans métange d'impureté! O Soleil de sagesse qui perce toutes les ombres, dont le rayou dompte tous les manx! Toi qui éclaires le monde entier, miséricorde qui Ulumines comme l'éclair, charité qui couvres tous les êtres comme un mage protecteur, donce rosée et pluie bienfaisante? Tol qui éteins les haines et les discordes, les disputes et les procès; toi qui donnes la paix jusque dans les batallles; à Koancheu-ginn !... Oh! que je pensé à toi sans cesse! que de ma vie je ne doute de toil... Toi si pur et si suint, protège-moi dans les peines et les souffrances, dans les dangers et dans la mort. Sois mon appui et ma force. Alde-mot à remplir tous mes devoirs. Toi qui considéres avec pitié tous les êtres, océan de biénfaisante miséricorde, je t'invoque en me prosternant devant toi. » (正 法 宏 篇)



Pour les Buddhistes chinois, Dharma-raksha donna au grand culte national des morts, une forme plus précise et plus tendre. Il traduisit, pour la première fois, le célèbre 主 曹 盆 嬰 Ullambana-sûtra. — Après le salut au rabais des



Koan-cheu-yinn, toujours secourable. Type chineis.

vivants par l'Amidisme, voici la délivrance des défunts pour presque rien, par des intercessions obtenues pour une légère offrande. Nous sommes loin de la justice inexorable, et des milliers d'années de purgatoire, du hinayana primitif. Aussi la pratique nouvelle obtint-elle un succès grandiose.

Voici le résumé de la traduction de Dharma-raksha. - Mou-lien / Maudgalyayana/ le disciple du Buddha, venait d'obtenir les six facultés transcendantes des arbans. Le premier usage qu'il en fit, fot d'examiner ce qu'étaient devenus ses parents défuuts. Il vit que feu son père était déjà rèincarné, mais que sa feue mère falsait encore pénitence dans l'état de prets famélique. Ému de compassion, Mou-lien remplit son écuelle d'aliments, et se transporta à travers les airs auprès de sa mère, qu'il trouva émaclée au point que sa peau collait à ses os. Mou-lien lul donna l'écuelle. Sa mère la prit et essaya de manger. Mais, au moment de teucher ses lèvres, chaque bouchée se trouva changée en un charbon ardent. Mou-lien pleura amèrement, puis revint demander conseil au Buddha. -Celui-ci lui dit: Par suite de ses nombreux péchés, ta mère est chargée d'une lourde dette; si lourde, que toi sent tu ne pourras pas la délivrer. Tous les brahmes et les yogi n'y pourralent rien. Seule la communauté des moines de mon Ordre, pourra délivrer la mère, par son intercession. Voici ce qu'il te faut faire, Le quinzième jour de la septième lune, dernier jour du synode d'été, tu rempliras une grande écuelle de toute sorte d'aliments et de fruits. Tu ajouteras de l'huile, des bougies, des habits et de la literie, et tu offriras le tout à l'assemblée des moines, pour le bien de ceux qui furent tes parents, et de tes ancêtres durant sept générations, au cas où quelqu'un d'entre eux souffrirait encore dans les états d'expiation. Les moines ayant reçu ce jour-là ton offrande, formeront un désir Intense que ta mère solt sauvée, par la vertu de tons les moines cénobites, des ermites des forêts, des lituminés de tous les degrés, des p'ou-su de tous les mondes, qui forment un corps moral. Cela fait, ils mangeront les aliments devant le stupa de leur couvent, et se partageront le reste selon leurs besoins. C'est la le rit de l'Ullambana, qui délivre les ames en peine. - Mou-lien ût ninsi. Le jourmême il connut que sa môre avait été délivrée de l'état de preta, dans lequel elle aurait encore dù languir sans cela durant un kalpa tout entier. - Alors Moulien demanda an Buddha; Si d'autres moines accomplissent le même rit, pour feurs parents et leurs ancêtres défunts, obtiendront-ils le même résultat?.. Ils l'obliendront, dit le Buddha. - Mou-lien demenda encore: Et si n'importe quel laique fait de même, obtiendra-t-il le même resultat?.. Il l'obtiendra, dit le Buddha. - Puis, resumant ful-même sa doctrine pour l'instruction du peuple, le Buddha dit: Bons hommes et bonnes femmes, tout vral disciple du Buddha doit se souvenir avec reconnaissance de ce que ses parents ant judis fait pour lui. Il dolt reconnaissance à ses ancêtres, jusqu'à la septième génération. En preuve de cette reconnaissance, il fera bien d'offrir pour leur délivrance, l'Ullambana, au quinzième jour du septième mois. Tout vrai disciple du Buddha devrait faire cela. - Depuis le temps de Bharma-raksha, le rituel de la cérémonte a changé; mais le quinzième jour de la septième lunaison est resté, en Chine, lu fête des morts.

Quand, reculant devant les Huns et les Tongouses, l'empire des F Trinn réfugié au Sud du Fleuve Bleu eut établi sa capitale à De la Kien-k'ang (Nan-kin), des moines huddhistes travallièrent encore dans cette ville, mais ne produisirent guère, chose nouvelle d'ailleurs, que des dharani, formules d'incantation et de conjuration, non traduites en chinois, mais sanscrites translittérées en sons chinois. -C'est que la Chine du Sud était alors taoiste. Il fallait aux Buddhistes ces formules, pour faire contrepoids à celles de Pao-p'ou-treu et consorts (Leçon 52). - Pourquoi des translittérations, non des traductions?.. Peut-être par amour d'une forme plus cabalistique, l'inintelligible faisant plus d'effet sur les esprits superstitieux. Pintôt, je pense, par craînte du ridicule, Car le fond de ces formules est généralement inepte. - Il y en a, contre les morsures des serpents, contre les brigands si nombreux alors, contre les démons qui remplissent le monde, contre les épidémies, contre les mans de dents, contre les mans d'yeux, contre l'éclampsie des patits enfunts. - Contre les volcurs, on invoque ainst quatre sours: « An-lan-ni avengle-les! Yen-mono-ni arrête-les! Ki-mono-ni empêche-les de fuir! Ou-a-ni tais-leur perdre la raison! . - Sur les petits enfants atteints de convulsions, on récite sept fois : « lovo-na-touo-louo mouo-loua-ti-li » — Les maux de dents étant censés causés par un ver qui conge la racine de la dent, on demande au roi de cette sorte de vermine, d'enjoindre à son sujet de se tonir tranquille. - Avant de réciter un dharani, ou invoque toujours dévotement le Buddha, sa Loi et son Ordre. Or le Buddha ne connut rien de ces dévotions tantriques. - Dans les cas graves, si l'on a été exaucé, on allume en l'honneur du Buddha sept lampes, de préférence durant la puit du vingi-neuvlème jour du mois. Etc.

## It. Buddha-janga.

l'observe d'abord que les Indianologues ne sent pas d'accord sur le nom de cet homme, que les Chinois appelient the Tout'ou-tong, Fout'ou est certainement la translittération de Buddha, mais teng = janga est douteux. Quol qu'il en soit, voici ce que l'histoire officielle des Trinn, chapitre 95, raconte de lut. - « Buddha-janga était né dans l'Inde. Dès son enfance, il s'appliqua à l'étude de la doctrine huddhique. En 310 il arriva à Lao-yang, où il se donna pour avoir cent ans. Se nourrissant principalement d'air. Il restait plusieurs jours de suite sans manger. Il récitait admirablement les textes et les formules. - Au côté de l'abdomen, il avait une ouverture, qu'il bouchait avec un tampon de coton. Quand il vontait lire, la nuit, il enlavait le tampon. Alors un rayon de sa lumière intérieure, sortant par l'ouverture, éclairait son livre et l'appartement. Aux jours de purification, de grand matin, il se rendait su bord d'une can courante, retirait un à un par l'ouverture tous ses viscères, les lavait, puis les remettait en place. -Mais ce en quoi il excellait, c'était la prévision de l'avenir, par l'interprétation du tlutouin des clochettes suspendues au bord de son toit. Ses prédictions étalent infalllibles. - Sa réputation était déjà très groude, quand il fut présenté au roi hun 石 勒 Cheu-lei, en 311. Celui-ci ini ayant demandé un signe, Buddha-janga se fit apporter un bassin rempli d'eau, brûla des parfums et récita ses formules. Sondain, du bassin s'éleva un lotus magnifique, aux fieurs azurées et lumineuses. Le roi lui donna aussitôt toute sa confiance, et le mena désormais partout à sa

sulte. - Un jour le moine lui dit: faites faire bonne garde cette nuit... De fait, au milieu de la nuit, on prit des assassins qui cherchaient à s'introduire dans la tente du roi. Celui-ci voulut faire la contre-épreuve. Un autre jour il feignit d'avoir reçu avis d'un attentat imminent, mit le palais en état de défense, et envoya avertir Buddha-janga de veliler à sa propre sureté. Quand l'envoyé royal se présenta devant celui- ci, sans lui permettre d'ouvrir la bouche, le moine lui dit; les préparatifs de ton maltre sont inutiles; il n'y a rien dans l'air. - La ville capitale de Cheu-lei buvait l'eau d'une source située à quelque distance. Un jour la source tarit. Cheu-lei pria le moine de remèdier à ce maiheur. Buddha-janga se rendit à la source, s'y mit en oraison, brûla des parfums exotiques, et récita de longues formules. Il prin, sans discontinuer, durant trois jours de suite. Enfin l'eau suinta, puis ruissels, puis un torrent d'esu jaillit qui remplit en peu d'instants les fossés de la ville. - Un jour un chef tongouse vint courir autour de la capitale, à la tête d'une nuée de cavaliers. Cheu-lei les compts, du haut du rempart, et devint fort inquiet. Rassurez-vous, ini dit Buddha-janga; hier mes clochettes ont tiute, que leur chef sera pris demain, avant l'heure du diner... Qui le prendra, dit Cheu-lei, an milieu de ses escadrons?: Le lendemain, sur le midi, comme les Tongouses voltigealent toujours autour de la ville, Cheu-lei dit au moine; en bien?.. En bien. dit ceiui-ci, leur chef est pris... Or ce chef s'étant approché du rempart pour en reconnaître les points faibles, venait d'être enlevé par un peloton de Huns; on l'amena prisonnier peu d'instants après. Cheu-lei lui rendit la liberté, à la condition qu'il s'en trait, ce qu'il fit. - En 328, Cheu-lei marcha en personne contre la roi de Tchao, sur la parole de Buddha-janga, contre l'avis unanime de ses conseillers. Mes clochettes ont tinte, lui dit le moine, que vous ferez un prisonnier de marque. Et appelant un jeune novice qui venalt de garder l'abstinence durant sept jours, il prit dans la paume de sa main un peu d'hulle et de farine, et en pétrit une boulette qu'il fit avaler à l'enfant. Entrant aussitôt en extase, celui-ci s'ecria: Je vois une fonie de cavaliers. Je vois un homme de haute taille, vêtu de blanc, à qui en lie les bras avec des cordons rouges... C'est le roi de Tchao, dit le moine à Cheu-lei; il est à vous... Gheu-lei partit plein d'enthousiasme, et prit le roi de Tchao. - Cheu-pinn l'enfant chéri de Cheu-lei étant mort, dans sa donfeur celui-el dit un moine: Jadis le médecin Pien-ts'igo fit revivre par son art le fils défunt de son prince: pourquoi n'en feriez-vous pas autant pour le mien, par vos prières?.. Buddha-janga prit un rameau de peuplier, le trempa dans l'ean, et aspergea le cadavre du petit prince, en récitant ses formules; puls, le prenant par la main, il lui dit de se lever... Aussitôt l'enfant revint à lui. Quelques instants après, il était plein de vie. - En 333, alors qu'aucun souffle n'agitait l'air, soudain une des clochettes de la pagode se mit à carillonner. Ceci, dit le moine, c'est te glas du roi. Pan de Jours après, Chau-lei mourut. — — Quand 石 虎 Cheu-hou se fat fait roi, il vous à Buddha-janga une veneration et une conflance plus grandes encore. It is fit habilier magnifiquement, et lui donna une suite splendide. Quand le moine venait assister, de cinq en cinq jours, aux cours plénières, le prince heritier et les principaux officiers allaient à sa rencontre, et toute l'assistance se levalt quand il faisait son entree. Cette faveur accordée à un moine, donna, dit l'Histoire, un essor prodigieux au Buddhisme. Les Buddhistes devinrent lérion, dans la Chine septentrionale. Ils bâtirent nombre de temples. Beaucoup de

Chinois se firent moines. - Une grande sécheresse désolant le pays, Cheu-hou députa le prince royal pour demander la pluie nécessaire. Le ciel resta d'airain. Alors Cheu-hou pria Buddha-janga de prier pour le peuple. Dès que celui-cl eut commence ses incantations, la pluie tomba par torrents, - Il faisait chercher à Kachgar, par ses disciples, les parfums venus du pays des Parthes, qui lui servaient dans ses opérations transcendantes. Durant leur long voyage, il les suivait en esprit et les protégeait. Un jour il dit à coux qui l'entouraient : à cette heure, à lei endroit, mes envoyes sont attaques par des brigands. Et allumant des parfums, il se mit à réciter ses formules... Les envoyés étant revenus, racontérent que, tel jour, à tel endroit, ils avaient été attaques par des brigands, qu'un singu-Her parfum avait soudain mis en fuite. - Un jour que Cheu-hou se promenait avec Buddha-janga sur une terrasse, le moine s'arcèta soudain et dit: il y a un malbeur au Nord. S'étant fait apporter un gobelet de vin, il le souffia dans cette direction, puis dit en souriant; le matheur est conjuré. On apprit quelques jours plus tard, qu'un grand incendie menacant les magasins royaux de Youtcheou, soudain une nuée noire, venue du Sud, avait éteint le fou sous les torrents d'une pluie qui sentait le vin. - Le général Kono-heileon combattait les Thétains, dans la haute vallée de la Wei. Un jour, durant sa contemptation, le moine soupira: mon ami Kono est en grand danger... Pais, un cheval, dit-il; par le sud-est... Enfin, avec un soupir de soulagement: mon ami Kouo est sauvé... Quand le genéral fut revenu, on apprit de lui que, cerné par les l'ibétains, il alfait être pris, quand un inconnu lui présenta un chevai frais en lui disant: fuyez par le sud-est qui n'est pas gardé. On constata que la chose s'était possée, au jour et à l'heure de la vision du moine. - Un jour de grande fête à le cour, soudain Buddhajunga se recueillit et gémit: O palais! la ronce des ruines pousse déjà sous tes fondements!.. Cheu-hou fit examiner, dans les caves, s'il y poussalt réellement des ronces. On comprit plus tard, que le moine avait prophétisé l'extermination future des & Cheu, par l'homme dont le nom d'enfant avait été la Ronce. -Peu de temps aprés, dans une extase, Buddha-janga se parlant à lui-même, dit : trois aus? deux aus? un au? cent jours? pas même un mois? Il avait en révélation de sa très prochaine transmigration. Revenu à lui, il dit à ses disciples: le matheur commencera en l'an 348; les Chen finiront en l'an 349; je vais m'en aller, pour ne pas voir ces choses... Il mourut à la capitale, dans le couvent attenant au palais. Son corps ne fut pas incinéré; on l'ensevellt dans un sarcophage en pierre. Peu de jours après, un moine arrivé à la capitale, raconta qu'il avait rencontré Buddha-janga allant vers l'Occident, Cheu-hou ordonna d'ouvrir le sarcophage. Le corps n'y était plus (page 407). - Inutile que j'insiste sur l'importance de parells textes, insérés dans l'Histoire dynastique, saus un mot de critique.

# III. Kumāra-jiva.

La biographie de ce moine célèbre, se trouve dans le même chapitre 95 de l'Histoire officielle de la dynastie 晋 Tsinn. En voici le résumé. Son père, noble Hindou, ministre d'un rajah, renonça au monde, quitta l'inde, et passa dans le peradis buddhiste du Tarim, Kotan, Yarkend. Kachgar. Le roi de Koutcha ayant entendu vanter son mérite, l'invita à venir se fixer auprès de lui, pour être son

conseiller. Il fut si content de ses services, que, pour se l'attacher définitivement, il lui fit épouser sa sœur, jenne fille de vingt ans, très helle et très recherchée. Instruite par son mari, celle-ci devint fervente buddhiste. Elle concut Kumarajîva. Ce nom signifie Mûr dês le bas âge. Le père étant mort, la mère donna aux moines son fils âgé de sept ans, et se lit nonne. Il se trouva que l'enfant était doué d'une mémoire prodigiense. Il apprit tous les textes buddhistes, et de plus les sciences profanes, surtout les mathématiques et l'astronomie. Esprit libertin, de mœurs dissolues. Kumāra-jīva meprisa l'austère hinayāna, et se douna pour mission de propager le facile muhāyāna. A l'age de vingt ans, sous le patronage du rol son oncle, il commença à enseigner à Koutcha, et gagna peu à peu à ses vues presque tous les couvents du Tarim. En 383, les Chinois ayant pris Koutcha, l'oncle disparut et le neveu fut fait prisonnier. Le général chinois trouva plaisant do mettre sa vertu à l'épreuve. Il le fit enfermer avec sa cousine, après avoir enivré les deux jeunes gens, Dans ces conjonctures, dit l'Histoire, Kumara-fiva ne put pas ne pas épouser la princesse. Il devint ministre de ce général, quand celui-ci. sur ses consells probablement, se fut fait rollelet de Leang. Pris une seconde fois, en 101, par les Tibétains alors mattres de 長 左 Tch'ang-nan, ll gagna la confiance de leur rol, qui le mit à la tête de tous les moines buddhistes de ses états. Kumāra-jiva introduisit parmi eux le laxisme mahayaniste. Ses mœurs furent toujours mauvalses, et l'Histoire cite des anecdotes que je ne puis pas répéter. Certains de ses moines ayant voulu l'imiter, il leur dit qu'il le permettrait à ceux qui feraient ce qu'il alfait faire. Sur ce, ayant fait remplir d'aiguilles à coudre l'écuelle qui lui servait à quêter, il les mangea toutes, par cuillérées, comme on mange un polage. Aucun n'ayant osé l'imiter, les moines de Tch'ang-nan durent garder la continence. - Kumāra-jīva laissa une œuvre écrite très considérable, à laquelle le consacreral trois Leçons. Ayant constaté que la forme diffuse des textes indiens répugnalt aux Chinois, et que l'incorrection des traductions existantes les choquait. Il publia un nombre considérable d'ouvrages indiens condensés, tassés, abrégés quant à la forme non quant au sens, et rendus en bon chinois. Ces livres lui firent une grande réputation, et eurent une influence très étendue. La tradition veut qu'il forma plus de trois mille disciples. Cinquante ouvrages considérables, signés par lul, existent encore. - Kumāra-jiva mourut à Tch'ang-nan après 412. Son corps fut incinéré, à la mode indienne. On trouva, dans les cendres du bûcher, sa langue parthitement intacte ; ce qui fut considéré comme un signe que, si sa vie avait été peu édifiante, sa doctrine par contre avait été excellente.

## IV. 法 颐 Fa-hien.

C'est le plus célèbre des moines chinois pélerius. Il naquit dans la vallée de la 
pp Fenn, ils Mi Chan-si actuel. Trois petits frères étant morts, l'un après l'autre, des convulsions durant la dentition, le père de l'enfant craignant pour lui un
sort semblable, le consacra au Buddha et le mit en pension dans un couvent.
Quand il eut fait ses dents, il le ramena cher lui. L'enfant tomba aussitôt gravement malade. Le père le reconduisit au couvent, où il guérit sur-le-champ. Devenu
grandelet, l'enfant s'affectionna tellement au genre de vie des moines, qu'aucune
séduction ne lut plus capable de le-faire retourner dans le siècle. Il avait dix ans,



Moine chinois pélerin, en grand costums.

quand son père mourut. Sa mère se logea dans une cellule, près du couvent, pour voir du moins passer et repasser son fils. Quand elle aussi fut morte, Fa-hien ensevellt ses parents, puis fut admis à faire les promesses des moines. Il se distingua entre tous, par son esprit de foi et son sèle pour la discipline. L'observance était très imparfulte dans les couvents chinels. Ce n'est pas que les traités de vie monastique manquassent; mais l'expérience manquait, les moines chinois pen nombreux n'ayant pas vu, jusque là, fonctionner le rounge d'une grande communauté. Ame ardente éprise d'idéal, Fa-hien seutit vivement ce déficit, et résolut d'aller apprendre dans l'Inde parfaitement la pratique de l'observance. Parti de Tch'ang-nan en 399, il traversa le désert de Gobi, attendit à Tourfan l'occasion d'une carnyane, franchit en trente-cinq jours de marche, avec des souffrances inexprimables, les plaines de sable du Tarim, et arriva à Kotau. Cette ville étail alors un éden hoddhique. Un sent convent complait plus de trois mille moines, Tous prenaient leurs repas dans un réfectoire commun. Ils y entraient graves et recueillis, s'assovalent dans un ordre déterminé, recevalent et mangealent leur portion en silence. On n'entendait aucun bruit de vaisselle, aucun mot prononcé. Les indications nécessaires se donnaient par un geste des doigts... Ces choses fureut une révélation pour Fa-hien, qui n'avait vu jusque la que des moines fisnant pour cause ou sous prétexte de quêter leur pitance quotidienne. - De Kotan, Fahien passa, en eluquante-quatre étapes, dans le Ladak; puis, en suivant le cours de l'Indus, dans le Pendiah. - Nous ne suivrons pas Fa-hien dans sa pérégrination à travers une trentaine des petits royaumes de l'inde, de couvent en couvent, de lien saint en lieu saint. Il releva, sur les lieux, un à un, tous les souvenirs buddhiques. Il étudia l'observance de diverses communantés, copia leurs régles, foullla leurs hibliothèques. Finalement il descendit le Gange jusqu'à son embouchure, et passa par mer à Ceylan, où il fit encore un long et fructueux séjour dans un convent dont dépendaient plus de cinq mille moines. Enfin, après quinze années de voyages et d'observations, jugeant qu'il avait assez glane, en 414 il prit passage à Ceylan sur une jouque de commerce qui faisait volte vers l'Orient. Il y avait à bord plus de deux-cents hommes. Durant une tempête, la jonque fit eau. Le patron fit jeter les marchandises à la mur. Craignant d'y voir jeter aussi sa caisse de livres, fruit de ses longs voyages, Fa-hien pria ardenment Koon-cheu-ginn de lul venir en alde, pour l'amour des moines de la Chine à l'intention desquels il avait tant travaillé et souffert. Les livres no furent pas jetés à la mer. La jonque échoua, à marée haute, sur un banc de sable. A marée basse, les navigateurs purent aveugler la vole d'eau. La marée suivante remit la junque à flot. Reprise par une violente tempète, ballottée durant quatre-vingt-dix jours par les flots d'une mer phosphorescente, elle finit par être jetée sur la côte de Java. Après ciuq mois d'attente, Fahien s'embarqua pour la Chine sur une autre Jonque de commerce, laquelle portait aussi plus de deux-cents personnes. Il y svait pour cinquante jours de vivres et d'eau. Or la jouque fut le jouet des vents et des flots durant quatre-vlogt-deux jours. Fa-hien priait toujours Koan-cheu-ginn, à l'intention des moines de la Chine. Le capitaine avait perdu toute notion de situation géographique; nous approchons de Canton, disait-il. Au moment ou tous aliaient mourir de soif, ils apercurent la terre. Quand ils eurent abordé, ils apprirent qu'ils étaient en Chine, au th & Chan-tong. Le préfet du lien ayant so qu'il y avait à bord un moine uni

rapportuit des livres de l'Inde, le fit conduire à Kien-k'ang (Nankin) avec son trèsor. Fa-hien consacra le reste de sa vie à promouvoir l'observance dans les couvents de la Chine. Il mourut à l'âge de quatre-vingt-six ans. — Nombreux furent, à partir de cette époque, les moines chinois qui l'imitèrent. Plus des quatre cinquièmes payèrent leur entreprise de leur vie. Puisse Dieu avoir trouvé des ames de bonne volonté, parmi ces hommes qui se donnérent tant de peine et souf-frirent tant de maux, pour ce qu'ils croyalent être le vrai et le bien.

Sources. — 晉書 l'histoire de la dynastie Tsinn, parmi les histoires dynastiques; chap. 95. — Le sûtra 正 法 率 题 Tcheng-fa-hoa king. Le sûtra 孟 蘭 盆 题 U-lan-p'enn king. Le recuell hiographique 高 僧 傳 Kāo-seng tch'oan. La biographie de Fa-hien 高 僧 法 顯 傳 Kāo-seng Fa-hien tch'oan. Tous ces textes, dans le Tripitaka chinois.



## Cinquante-quatrième Leçon.

Du quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne. Buddhisme. Mahāyāna. La contemplation.

Jusque là la contemplation buddhique, âme du monachisme, n'avait été traitée en chinois que très insuffisamment. Kumāra-jīva lui consacra quatre traités didactiques, dont voici le résumé.

«Quand celui qui désire avancer dans la vole, demandera sa première instrucilon, le Mattre l'interrogera d'abord pour savoir de jul comment il a observé les cinq préceptes des luiques, et s'il est encore tourmenté par des passions charnelles. Si oul, il commencera par lui apprendre à méditer sur l'impureté du corps. afin de lui faire concevoir un profond dégoût pour les formes corporelles, Qu'il se figure d'abord le cadavre d'un bomme qui vient d'expirer, froid, sans mouvement. sans parole. Qu'il voie ensuite ce cadavre se décomposer sous ses yeux, lentement, phase par phase, moment par moment, considérant en détall ce que deviennent les cheveux, la peau, les yeux, le cœur, le fole, les chairs, etc. Ou'll contemple enfin le squelette qui reste, noir, pais conleur de terre, enfin dessèché et blanchi. -Que l'aspirant, ayant reçu cette instruction, se retire aussitôt dans un lieu écarté at secret, ou sous un arbre en forêt, ou dans sa cellule vide. La, qu'il fixe avec une attention intense les scènes que le Maure lui a suggérées, s'efforçant, à chacune, de concevoir le dégoût le plus profond possible, car c'est là la fin de cette contemplation. Qu'il se pénêtre de cette vérité, que ce qu'on appelle vulgairement un corps, n'est qu'un amus des plus immondes ordures, le corps personnel aussi bien que les corps d'autrui. Cela falt, qu'il invective, qu'il gourmande son cœur, en lui disant: Voilà ce que tu almes! Voilà ce pourquoi tu m'obliges à rester dans la roue des transformations, à naître, à vieillir, à mourir, à renaître sans cesse. Mon existence actuelle va encore passer comme les précédentes, avec la rapidité d'un éclair. Or cette fois l'ai trouvé un bon mattre, l'ai entendu la doctrine salvifique du Buddha; si je perdais cette occasion, quel dommage! Sans doute mes rébellions. intérieures sont nombreuses, sans doute les atlaques extérieures de Mara (le tentateur) et des mondains ne discontinuent pas. Eux sont forts et mol je suis faible; mais si l'entretiens ma résolution par la contemplation, je vaincrai. Si je ne le fais pas, il n'y aura pas de saint pour moi, même sous la robe du moine; je ne serai, comme les laïques, qu'un pécheur. Oui, je veux par l'exercice du bien, réprimer en moi le mai. Je ne veux pas me condamner, par ma paresse, à renaître sac d'ordures, comme je le suis actuellement. - Après qu'il aura ainsi fouetté son cœur (sie) jusqu'à la conviction profonde, quand il sura conen un dégoût parfait, l'aspirant se remontera le moral par les pensées suivantes: Tout est contenu dans la régle du Buddha, et l'observation de cette règle est facile. Si je servais un roi, le serais sans cesse dans l'anxiété; avec un aussi bon mattre que le Buddha, le serai toujours dans la paix. Tous les arhans se sont affranchis des misères de l'existence. en observant sa règle; pourquoi moi ne le pourrais-je pas? Oni, si te le veux vraiment, moi aussi f'arriveral à réduire mon cour à l'obéissance, à le régler, à ini faire produire des actes de vertu. C'est là l'unique voie du saint. Mes ennuis inté-



Moine on contemplation.

Tentation; crainte et volupté. En Chine, la grenouille est le symbole de l'obscénité. — L'âme extériorisée plane dans les hanteurs seroines. rieurs ne sont pas plus sérioux que des bouffées de vent: je les laisserai passer. Les attaques extérieures n'iront pas jusqu'à me faire une violence irrésistible; je n'y céderai pas. — Volià la contemplation par laquelle l'aspirant fortifiera peu à peu sa volonté, et s'affermire dans sa résolution. C'est un fait d'expérience que, si cet exercice est fait sérieusement, les mouvements passionnels violents seront domptés en sept jours; les mouvements modérés, auront cessé après trois fois sept jours; les mouvements légers seront étaints après neuf fois neuf jours. Comme la crême battue se fige en beurre sous les coups redoublés, ainsi le cœur fustigé (sic) par la méditation, se fixe et cesse son libertinage. — Que si quelques-uns, malgre la contemplation essidue, n'arrivent pas à cesser de pécher, il faut croire que leur karma ne permet pas qu'ils deviannent moines durant leur existence présente; ils ne sont apparemment pas mûrs. Que, retournés dans l'état laique, ils fassent des aumônes et contribuent au culte, se préparant ainsi à monter plus haut dans leurs existences subséquentes.

Ceux qui profitent, qui avancent, pourront se consoler et s'encourager dans leur labour, par les considérations suivantes... Qu'ils fixent du regard leur corps, à la place du cœur, et voient comme celui-ci commence d'abord à briller à la manière d'un miroir, puis arrive peu à peu à luire de sa propre lumière. — Qu'lls pensent souvent aux puisatiers qui creusent un pults. Tant qu'ils ne retirent que de la terre seche, ces hommes out peu d'entrain. Mais volct que la terre retirée devient humide; leur ardeur s'évelile; l'eau n'est pas foin. Endu vollà la terre mouillée. puis la bone; leur zéle s'entjamme; ils touchent à l'eau... Ainsi de l'aspirant. Son travall est d'abord dur et parait stèrile; mais peu à peu il reconnait qu'il approche, aux actes de vertu posés, plus intimes et plus faciles. Que ces succès le consolent et l'encouragent. La source de la vraie joie est la, et la seulement. Bien fous sont conx qui la cherchent dans les plaisirs du monde. Devant l'effort sérieux, tout obstacle finit par céder. Dans ce monde matériel, sauf la tendance energique à l'affranchissement, tout est misère. - Voilà le premier degré de l'art de contempler. Il enlève les illusions qui convenient le cœur. Tel un fort coup de vent, qui crève l'ècran des nuages, et fait que les rayons solaires puissent passer. Il se résume en cette décision ferme; je voux sortir de la rone, je ne veux plus renaître. Cette sentence, il faut se la rememorer, chaque fois que, comme un voleur, comme un cobra, une pensen desordonnée cherche à s'introdutre dans le cour. — Rejetez les plaisirs mondains, même ceux qui ne sont pas criminels. Qui a soif, s'il boit une hoisson épicée, il aura plus soif ensuite. Qui souffre d'un eczéma, s'il se gratte, il sera tourmente de demangeaisons pires. Ces petites sensualités et complaisances vous feront renaltre. N'est-ce pas la précisément ce que vous voullez éviter? Quant aux jonissances criminelles, si pareille pensée s'élève en vous, figurez-vous que le bourreau vous saisira aussitôt la chose faite, figurezvous qu'il vous tient déjà. Qui craint les maux de la vie, doit craindre à plus forte raison ceux des enfers. - Encore une fois, la vrale joie ne s'obtient que par la contemplation. Pas de vraie joie, hors de là. Tant que vous n'aurez pas pratiqué. la contemplation jusqu'à avoir trouvé la jois, veus n'aurez rien fait, vous languirez, vous serez tenté d'inconstance.

Prenez garde à cet état (la tièdeur), où le cœur étant comme engourdi, ne discerne plus entre le bien et le mai, comme il arrive à ceux qui sommeillent.

Secouez-vous vite! Dites-vous: alors que le suis entouré d'ennemis, trais-je bien m'assoupir?! Est-ce qu'on dort sur un champ de bataille ?! Alors que le n'al pas encore mêritê ma dêlivrance, alors que le suis encore exposé à tomber dans les trois voles d'explation, je me laisserais aller à la somnolegee? quelle folie! - Et si cela ne suffit pas pour vous éveiller, levez-vous, marchez, lavez-vous le visage avec de l'eau froide; examinez la campagne si c'est le jour, le ciel étoile si c'est la nuit... La mort vous guette. Elle viendra comme un voleur. Le glaive est levésur votre nuque. Et vons dormiriez, vons un disciple du Buddha, vons qui savez ce que vous pouvez perdre et ce que vous devez espérer?! - Durant la contemplation, ne vous laissez pas non plus aller aux distractions. Que votre esprit soit întimement accolé à votre sujet. Ne le laissex pas divaguer comme un singeéchappé de sa cage, qui gambade sur les arbres... La distraction volontaire a pour suite la tristesse et le remords. Si vous vous en êtes rendu coupable, ne restez pas tranquille là dessus, mais formulez au plus tôt votre repentir en ces termes: l'ai manqué à mon devoir; je m'en repens; je no le feral plus... Car les fautes négligées s'étendent sur le cœur, comme un voile qui l'avengle; et produisent, si elles ne sont pas renices, une dette de peche qui l'endurcit. Donc, quand il le fandra, grondez-vous, secouez-vous, repentez-vous. Tenez votre cour blen lié. Ne le laisser pas flåner. – Défler-vous surtout des pensées qui iraient à ébranler et à ruiner votre foi: L'incrédulité rend la vie malheureuse, et précipite dans les eufers après la mort. Une faute d'incrédulité annule tous les progrès faits, et empêche d'en faire de nouveaux. Comment marcherait il vers le but, celui qui a perdu sun orientation? Quel chemin prendra-t-il, celui qui ne sait plus où il vent aller? Rejetez à l'instant même toute pensée contraire à la foi buddhique. Dites-vous: le Buddba qui savait tout, a enseigné in distinction du bien et du mal, a défini les régles qui conduisant au salut, a indiqué la voie à suivre et les obstacles à éviter. Quel grand bonheur pour mol! Je ne veux pas perdre cet immense avantage, par mon incrédulité et mon obstination. La foi est mon arme contre mes concemis; saus elle le serais sans défense. Que les mécréants disent ce qui leur plaira; moi je suis un disciple du Buddha; j'ai accepté sa loi; comment irais-je bien la rejeter ensuite? L'incrèdulité affole. Refuser de croire, c'est une sorte de sufcide. Comment, quand je suis malade, l'al fol aux médecins, à cause de leur science; et je ne croirais pas le Buddha, qui sait tout, quand Il s'agit de la grande cure de mon saint?.. Voilà comment il faut se gourmander, des qu'un doute s'élève, car ce danger est très grand. - Telles sont les considérations qui aident à la contemplation du premier degré, qui font l'adepte du premier degré, insensible à la volupté et à la jonissance, avide sculement de bien et de veriu. It a caimé ses ardeurs dans le bain froid de la contemplation, il a guéri sa folie par le médicament calmant de la contemplation, il est heureux comme un pauvre qui aurait trouvé un trésor.

-4-4-

Mais cette joie, trop naturelle, souvent exagérée, devient alors un obstacle au progrés futur. Avant la contemplation du premier degré, le cœur de l'homme était comme de la boue, un mélange d'eau et de terre, de hien et de mai. La contemplation du premier degré a clarifié l'eau en faisant déposer la terre. Mais cette

eau maintenant pure, ne reflète pas encore parfaitement la vérité entière. Pour quoi?.. parce que le frémissement de la joie ride sa surface. Pour que l'eau ruflète en perfection, il faut qu'elle soit, non seulement limpide, mais absolument calme. L'obtention de ce calme, est le but de la contemplation du deuxième degré. La contemplation du premier degré a étaint la peur; la contemplation du deuxième degré doit étaindre la joie, doit procurer 無 夏之 樂 le bonheur sans joie. Ce bouheur sans joie prépare à la centemplation du troisième degré, dont l'objet est 慧 la saplence, la felicité abstraite. Exemple : Soit un homme qui se baigne, à la chaude saison. Tout en se lavant, il jouit de la fruicheur de son bain; premier degré, bonheur et joie. Il n'agrée de son bain que la propreté de son corps; deuxième degré, bonheur sans joie. Il se perd dans l'idée abstraite de purification, de pureté, au point d'ignorer le bain qu'il prend; troisième degré, félicité abstraite.

Cet état est entaché d'une dernière impureté. Qui dit félicité, dit crainte de la perdre. Quelque atténuée qu'elle soit, cette crainte est une crainte. Mais elle tient indissolublement à la félicité acquise par les trois premières contemplations, puisqu'elle en est comme le revers. Il faut donc, pour la détruire, détruire 🗃 🛱 cette félicité abstraite, obtenue par tant d'efforts. Il faut hii substituer 🕏 🔯 la quiétude stone, ce qui est l'effet du quatrième et dernier degré de contemplation. Quiétude sans pensée, atonie sans un sentiment, nireana anticipé qui prépare au mirvana lutur, extinction avant l'annihilation. Voltà quel doit être l'exercice final de l'arhan, da Buddha, de celul qui touche on qui est au terme. Renonciation même à la félicité abstraite, voilà le pas décisif dans leur voie. - Les trois premières contemplations sont une préparation graduelle, la quatrième est la fixation. Les trois premières sont comme l'ascension de la montagne, la quatrième est le repos sur le sommet. De là son nom de quiétude atone. Étni sans peine et sans Jole, sans perception et sans pensée. État de simplicité et de pureté parfaite. État du vase d'or fondu par l'orfèvre avec un meial absolument pur, et qui reste toulours inaitérable et immuable.

Pour aider à l'extase du premier degré. Kumăra-jiva indique des procédés de détail très nombreux et très originaux, que je ne saurais tous exposer. — Ainsi, dans la contemplation du squeiette décharné, il conseille de procéder de la manière suivante... D'abord fixer le grand orteil de l'un de ses pieds, jusqu'à captivation complète et immobilisation de l'esprit. Ensulte évoquer dans son imagination une lumière blafarde, comme celle de la lune éclairant faiblement. Puis, dans cette lumière, évoquer le squelette et le fixer d'un regard intense. Vouloir d'abord le voir noir, et le fixer jusqu'à ce qu'on le voie noir. Vouloir ensuite le voir brun, et le fixer jusqu'à ce qu'on le voie brun. Vouloir ensuite le voir bianc, et le fixer jusqu'à ce qu'on ait cette vision... Tous les sujets et objets sont ainsi débités en détail, et l'effort doit toujours être continué jusqu'à ce que l'image soit fixée sur l'écran de l'imagination comme sur un cliché photographique.

Pour les états de contemplation deux trois et quatre, les sujets ne sont plus des figures positives, comme pour le premier état. Le sujet des trois degrés supérieurs est unique, creusé de plus en plus profondément; à savoir, l'irréalité de

tout en ce monde, dont la conviction croissante induit le contemplatif à tout jeter par-dessus bard, pièce par pièce. - Au fond, les objets vits par l'œli, existent-lis en réalité? Et s'ils ont quelque réalité, l'analyse intellectuelle ne les réduit-elle pas en parties, en poussière, en atomes? Donc l'agrégat n'était qu'une forme acci-, dentelle, occasionnolle, impermanente, irréelle; une bulle sur l'eau, un fautôme, un mirage, une erreur. La seule vérité Invariable, est la notion de la fantasmagorie universelle, la science que tout est impermanent et irréel. C'est elle qu'il faut loker senie dans 唐 坦 le vide du cour. Possèder cette science consciemment, c'est le traisième degré. La possèder sans plus s'en rendre compte, c'est le quatrième degré. - Le pas décisif, c'est le pas entre ces dans degrès, c'est la perte de la conscience, chez le possesseur de la saplance. Aucun moyen, aucun acte positif, n'aide à faire ce pas, car il est une cessation, non un progrès. Chez ceux qui aboulissent, le pas se fuit soudainement, tandis qu'ils fixent d'un regard intense le mirage cosmique le vide universel, par l'entrée dans une sorte d'extase hypnotique. Finsiste sur ce mot. Appeler meditation on contemplation les opérations mentales imposées aux moines buddhletes pour les conduire 入 無 邊 唐望au vide sans limites, c'est un ahus de mois. Tous les procedes indiques, tiennent de la suggestion, et aboutissent à l'hypnose.

Au quairième degré se rattachent (1) des facultés extraordinaires, qui sont la caractéristique de cet état. Faculté de s'élever dans les airs et de se transporter dans l'espace. Faculté de répandre de l'eau ou de souffler des fiammes. Faculté de ce rendre invisible ou de changer du forme. Faculté de produire tel objet on tel effet à volonté. L'oreille cèleste 天 A qui permet d'entendre, non seulement les plaintes et les prières, mais les désirs et les aspirations du cœur de tous les êtres. L'est cèleste 天 A qui permet de voir à toute distance, non seulement ce qui est visible, mais aussi ce qui est caché, jusqu'au secret des cœurs et des consciences. Enfin A fi de la révélation du kurma qui pése sur chaque être, de tous ses antécédents au cours de toutes ses existences antérieures, de son doit et avoir moral tout entier; et par conséquent, jusqu'à un certain degré, la révélation de sou avenir.

Les quatre états de contemplation on d'extase, correspondent à l'état mental des habitants de quatre groupes de sièges supraterrestres, les dix-hult cieux supériours à la région sensuelle. Le premier degré est l'état mental des habitants des trois cleux de Brahma, onzième au treizieme ciel. Le second degré répond aux trois cieux anivants, de bas en hout, quatorzième en seixième. Le troisième degré est l'état mental des habitants des trois cieux suivants, dix-septième au dix-neuvième. Le quatrième degré entin répond aux neuf cieux suprèmes, vingtième au vingt-huitième. — Durant chaque grande période de soixante-quatre kolpus, le premier groupe est détruit cinquants-six fois par le feu, le deuxième sept fois par l'ean, le troisième une fois par le vent. Le quatrième groupe n'est jamais détruit-Bénéficiant de l'immutabilité de ses habitants, il est seul permanent dans l'univers.

--

Tout ce qui précède, sur les quatre degrés d'extace, est du mahdydua, mais acceptable pour les llimayanistes, le système aboutissant au nérodese, leur but unique à eux. La catégarie, spéciale au maháyana, des Pou-sa sauveurs, s'y rattache par un lien làche, comme un appendice que les Himyanistes rejettent. Les
Pou-sa (bodhisattea) sont des extatiques du quatrième degré, lesquels décident
volontairement de différer pour un temps le nireâna qui leur est acquis, en vue
d'enseigner aux hommes la voie du salut, durant une période apostolique courte
ou longue à leur gré. Kumāra-jiva a heaucoup écrit sur É la la cœur de
Pou-sa, c'est-à-dira cette intention salvinque qui fait le bodhisattea mahayaniste.
Voici le sommaire de ses deux principaux traités...

· La racine, dit-il, de cette intention salviflque universelle, est la pitlé. Emu de compassion pour le malheur des êtres innombrables qui ne savent on ne penvent pas se tirer des misères de l'existence, celui qui a pris la noble résolution de se dévouer en son temps au rôle de Pou-sa sauveur, doit poser avec énergie les actes de volonté que voicl... Tout ce que j'ai acquis de mérites et d'aptitudes, dans toutes mes existences antérieures, je veux le consacrer au salut de tous les êtres; et je vena que, d'existence en existence, ce vœu de devouement universel reste fixe dans mon cœur. l'ulssé-je rennître sur cette terre, aux époques où il y aura un Buddha, pour me faire son auxiliaire, son serviteur, son ombre, afin d'apprendre de lai comment on sauve les hommes en les Instruisant. Que famais le découragement ou le dégoût, qu'aucun rebut aucun outrage, ne me détourne de cette vole. Puissé-je y marcher tonjours avec joie et entrain! - Puis, quand l'anrai acquis les facultés transcendantes, je me transporteral successivement dans les mondes des divers Buddhas, pour apprendre d'eux à prêcher et à opérer la délivrance. Puisse ma parole convertir et sauver tous les êtres; puisse mon nom seul les faire penser à la doctrine du salut! Que, par mes efforts, eux aussi tendent à cette sapience, qui donne le nirvana. Je sacrifleral à cet effet, dans toutes mes existences à venir, tous les blens qui pourrout m'echoir, y compris ma vie. Poisséle être toujours le messager et le propagateur de la doctrine qui sauve. Que mon rôle de sauveur dure autant qu'il y aura des êtres; et s'il doit toujours y avoir des êtres, je m'y dévoue pour toujours.»

Ce qui précède est le vœu de l'aspirant P'ou-sa, du bodhisativa futur. A l'objection que, chez le bodhisativa formé, l'exercice de cette sollicitude du saint d'autrni, est incompatible avec l'état de quiétude atone qui fait le quatrième degré, Kumăra-jiva répond; non, il n'y n pas incompatibilité, «Car celui qui désire alusi le saint des autres, les envisage, non en eux-mêmes, non au concret, mais dans l'abstrait. Il les considére, comme un mirage, comme un rêve, comme le reflet de la lune dans l'eau, comme l'écume des flots, comme l'écho d'un son, comme le sillage de l'oiseau qui a passé dans l'air.» — Mais, reprend le contradicteur, peut-on appeler pitié réelle, la pitié pour des êtres envisagés d'une manière si impersonnelle, si abstraite?.. Oul, dit Kumăra-jica. Parce que le P'ou-sa offre vraiment pour les êtres ainsi envisagés, toute sa peine et tous ses mérites, qui sont réels.

Il est clair que les réponses de Kumāra-jīva ne satisfont pas. Car enfin, le quatrième degré suppose l'inconscience... Aussi est-il dit souvent, plus simplement, dans les histoires des bodhisattens et des buddhas sauveurs, qu'ils sortent volontairement de leur état de quiétude atone quand ils préchent et agissent, pour y rentrer la nuit ou dans la sellitude, quand ils ont besoin de repos.

On sait que le Buddhisme n'admet aucune divinité. Le monde éternel est règli par une loi moraie, servie par les phénomènes physiques. Tont acte de la volonté crée un karma, un poids, qui agira sur la destinée de son antéur, dans le sens qu'il a voulu et autant qu'il a voulu. Ainsi s'explique l'efficacité du je veux des futurs P'ou-sa, qui n'est pas un vœn ou un dèsir. Du jour où il a été prononcé, s'il n'est pas révoqué par lui, le poids de ce je veux entraînera cet être, jusqu'à réalisation de ce qu'il a voulu. D'existence en existence, il explera, il avancera, il aboutira. De par san je veux, tout ce que nous appelons lois naturelles, flèchira devant lui, se mettra à son service. Car, comme j'ai dit plus haut, pour les Buddhistes, la seule loi est la loi morale. C'est elle qui règne, servie par les phénomènes naturels.

Sources. — Dans le Tripitaka chinois, les traités 編 法 要 解 tch'an-fa yno-kie; 思 惟 略 要 法 seu-wei leav yav-fa; 繩 聽 具 法 經 tch'an-mi yav-fa king; 坐 褲 三 昧 髮 tsouv-tch'an san-mei king. — 徵 營 邊 心 褪 fa p'ou-t'i-sian king; 籍 摩 語 所 說 劉 Wei-mouv-kiv chouv-chouv king. — Le tout, non traduit jusqu'ici.



## Cinquante-cinquième Leçon.

Du quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne. Buddhisme. Mahāyāna. L'ascétisme.

En l'an 406, Kumăra-jiva traduisit un texte, qui eut une influence considérable sur le mahāyāna en Chine, car il servit depuis lors, et sert encore, de catéchisme des vertus propres de leur état, à tous les moines mahayanistes. Il s'agit du Fan-wang-king 炎 類 整 Filet de Brahma. Ce litre est une expression employée dans le texte, pour exprimer que les mondes, en nombre infini, sont disposés dans l'espace régulièrement, comme les mailles d'un immense filet. L'idée est que les principes ascétiques contenus dans le traité (si tant est qu'on puisse appeler cela de l'ascétisme, sont universels, valent pour tous les mondes.

Premier acte. - Le texte commence par un tableau majestueux. L'autique Buddha Rocona siège dans le cœur du Lotus aux mille pétales, chaque pétale étant un monde. Un royon de lumière, jaillissant à travers les espaces, convoque antour de son trône les l'ou-sa de tons les mondes. Puis, laissant transparattre à travers son corps matériel, le corps mystique dans lequel tous les Buddhas sont un, Rocana dit: « Disciples des divers Buddhas, après avoir pratique le renoncement durant des kalpas sans nombre, j'al obtenu la saplence. Apprenez de moi comment vous atteindrez la perfection de voire étal. 🕏 🖒 Renoncez absolument aux bleus de ce monde. 或 & Observer exactement les dix préceptes fondamentaux. 忍 心 Supporter les difficultés avec patience. 進 必 Efforcez-vous d'avancer avec zèle. 定 必 Soyez constants dans vos propos. 瑟 办 Contemplez le néant de tout à la lumière de la sapience. Avez toujours le désir de vous dévouer pour le bien d'autrui. 🗱 🔥 Veillez à l'intégrité de la doctrine, à sa conservation. å sa propagation, å sa mise en pratique. 🕱 🐧 Soyer toujours joyeux. 🖪 🐧 Ayez la passion des sommets, c'est-à-dire visez toujours au plus parfait. - Avec autrul, soyez doux, compatissants, désintéresséa, gapéreux. Almez à parler au prochain de sujets qui puissent lui être utlles. Almez à lui procurer son avantage. Almez à voir les autres profiter et avancer. Songez que les autres êtres et vos personnes ne font qu'un tout unique, et tâchez de promouvoir les intérêts de ca tout. - Soyez ferme dans la toi. Pensez, réfléchissez, efforcez-vous de pénètrer la doctrine. Marchez avec constance dans la vole du mahāgāna altruiste, sans vous laisser sédnire par l'égoiste hinayana. Alusi arriverer-vous à la quiétude atone (page 441), à la permanence, un nirvana anticipe. Cet état vous procurera; dans votre mission de Pou-sa sauveur, la lumière éclatante de l'intelligence, l'ardeur brûlante du cœur, le resplendissement extérieur du corps, la voix victorieuse (littéralement le rugissement de lion i des Buddhax.

Deuxième acte. — Après avoir remarqué que les mondes sont le filet de Brahma, c'est-à-dire que Brahma le créateur les a disposés dans leur ordre; après avoir rendu visite dans son palais à Maheèvara qui n'est autre que Ŝiva, le Buddha Śākyamuni desceud de la gloire des cieux supérieurs sur cette terre... Cet

exorde, absolument inulile pour la doctrine, révêle, et la révélation est intéressante, que notre texte mahayaniste est frotté d'Hindouisme. Brahma y étant reconnu comme le créateur du monde visible, et Siva comme un grand dieu. — Après avoir ainsi donné à entendre qu'il était en communion avec les dieux du Brahmanisme, Sākyamuni déclare qu'il est en communion avec tous les Buddhasdu Buddhisme; qu'il a, dans le temps présent, l'autorité et le pouvoir qu'eut Rocana dans le temps passé. Rocana, dit-il, a dicté jadis une loi abstraite, un ensemble de directione plutôt que de règles. Moi Sākyamuni je vais énancer les règles concrètes, qui devront règir l'orbe buddhique muhayaniste... Suit un long discours, dont voici le rèsumé.



D'abord dix fautes grièves font que celui qui est coupable de l'une d'entre elles, est retranché, est rejeté. Il ne s'agit pas d'une excommunication, d'une expalsion, par une autorité. La chose est plus simple. Par le fait de sa faute, le coupable perd le fruit de sa couversion antérieure, et retombe dans les voies d'aveuglement, d'endurcissement, de châtiment. Il est, dit le texte, 乘 佛 海 炎 rejeté par la mer buddhique. Cette comparaison du rejet par la mer, revient souvent dans les sûtra, où elle a toujours le même seus. La mer est censée ne garder dans son sein aucune impureté. Ses eaux rejetient, sur le rivage, tont cadavre, toute épave. Ainsi le moine infidéle sera rejeté du sein de l'église buddhique, de la doctrine saivifique, dans le monde, dans le malheur, comme par une force luterne lahérente à la communauté, laquelle ne supporte aucun mélange d'impureté. — Donc, par les dis grandes fautes, le moine a'excommunie lui-même. Cex dix grandes fautes sont :

- Tuer voloctairement, de quelque manière que ce soit, soi-même ou par d'autres, directement ou Indirectement, un être vivant quelconque. L'approbation d'un meurire équivant à l'acte.
- 2. S'approprier le bien d'autrui, par un procédé injuste; ne fût-ce qu'une aiguille, un brin d'herbe.
- 3. La luxure commise avec autrui. Il n'est pas fait mention des autres formes d'impureté.
  - 4. Le mensonge délibéré, ou vue de tromper.
  - 5. La vente de liqueurs alcooliques.
  - 6. La divulgation des fautes secrètes des moines ou des nonnes.
  - 7. Déprécler autrul pour se faire valoir soi-même.
  - 8. Le refus formel de l'aumône matérielle ou spirituelle.
  - 9. La baine volontairement entretenue, et toute vengeance.
  - 10. Toute parole dite contre le Buddha, contre sa Loi ou son Ordre.



Suivent quarante-huit actions ou omissions, qui n'éteignent pas la vie buddhique, mais qui seront punies en ce monde ou en l'autre, si clies ne sont pas expière à temps par la pénitence.

 Quiconque manque de soumission ou d'obélssance à un supérieur, de respect et de déférence à un égal, a failli.

- 2. Quiconque holt une liqueur enivrante peche. Pour avoir verse du rin à autrui, ou remait cinq cents fois de suite manchot.
  - 3. Quicoque mange de la viande, pêche contre la charité.
  - 4. Quiconque mange des alliacées, pêche par sensualité.
- Quiconque n'avertit pas celui qui agit mai, ou ne le dénonce pas à qui doit le redresser, se rend coupable.
- Quiconque manque de sollicitude pour les hôtes, ne leur donne pas tout ce dont ils ont besoin, ne teur demande pas quelque avis pour son bien spirituel, celui-la pêche.
- Quiconque perd volontairement l'occasion d'assister à un sermon sur la loi qui îni aurait profité, calui-là pêche.
- 8. Quiconque donte en son cœur de l'enseignement mahāyāna, et se demande si la hinayāna n'est pas plutôt la vrale parole du Buddha, celni-là pèche. A fortiori s'il s'èprend de doctrines hétérodoxes.
- Quiconque, ayant rencontré un être humain malade, ne lui donne pas ses soins comme il les donnerait su Buddha eu personne, celui-là a pêché.
- 10. Quiconque détient et conserve un objet, arme ou autre, pouvant servir à la veugeance, pêche. Car toute veugeance est défendue, même pour le meurtre de père on mère. Et avoir une arme sous la main, peut induire à s'en servir.
- 11. Quiconque porte des ordres officiels à des chefs, ou se met en contact avec les soldats d'une armée, pêche par connivence ou complicité avec la dureté et la crusulé des gens de guerre.
- 12. Quiconque vend des esclaves, des animaux domestiques, des cercnells ou du bois pour cercnells, pêche, car ce sont ià des commerces inhumains.
  - 13. Quiconque calomnie un hamme de bien, peche.
- 14. Quiconque cause un incendie de maison, de forêt ou de steppe, pêche, car Il occasionne la mort de nombreux animaux.
- 15. Quicouque, par maiveillance ou par négligence, n'enseigne pas le saint ou le progrès à qui il pourrait l'enseigner, celui-là pêche. A fortiori, s'il lui enseigne le hinayâna, ou quolque doctrine hérétique.
- 16. Quiconque, enseignant un disciple, ful célerait les pratiques difficiles, comme les cautérisations et les moxes, nurait péché. Car ces brûlures sont obligataires, pour assurur la perséverance. Tout moine doit être disposé à donner son corps en pâture aux tigres ou aux pretas. A fortiori doit-il être disposé à se laisser marquer par le feu, pour son propre bien, (Je paclerai plus Ioin de ces brûtures.)
- Quiconque, jouissant de le faveur des grands, en abuse pour manifester des exigences ou se conduire avec insolence, a pôché.
  - 18. Quiconque, étant ignorant, se mèle d'eosnigner, pêche.
- 19. Quiconque cherche des occasions de quéreller, dans les faits et gestes des autres, a pôché,
- Sú Quidonque omet de sauver la vie d'un être quand il le peut; quiconque ne soulage et ne console pas un mourant qu'il peut secourir, au moins par sa prière, a pêché.
  - 21. Quiconque rend injure pour injure, ou coup pour coup, pêche.
- 22. Quiconque, étant de noble extraction, méprise le moine qui l'enseigne on le dirige, parce qu'il est de basse origine, a péché.

- 23. Celui qui refuse à un antre l'exhortation qui le conduirait à une repentance parfaite, a péché.
- 24. Celul qui, par des lectures frivoles ou bérétiques, entrave ou diffère en soi l'illumination, celui-là pêche.
  - 25. Celui qui, étant chargé d'un office monaçal, s'en acquitte mal, pêche.
- 26. Celui qui empêche les moines étrangers de passage au convent, d'avoir part aux aumônes des fidèles du lien, pour n'en pas priver les moines de son couvent, a pêché.
- 27. Quiconque accepte une invitation pour lui seul, à l'exclusion des moines ses frères, a pêché.
- 28. Le bienfaiteur qui invite un moine seul, à l'exclusion des moines ses frères, pêche aussi.
- 29. Quiconque s'adonne, pour gagner quolque argent, à un mêtier vulgaire, à la divination, à la magie, à l'alchimie, a pôché.
- 30. Quiconque fait croire à autrul qu'il est doué de pouvoirs transcendants, pour lui soutirer des aumônes, a pêché.
- 31. Quiconque ne s'oppose pas au trafic des binages des Buddhas, des P'ou-sus, des moines et nonnes, d'un père ou d'une mère, des fivres de doctrine, a péché.
- 32. Quiconque conserve des armes dangereuses ou des ustensiles pour mal faire (par exemple de faux poids), quiconque élève des porcs des chiens ou des chats (qui dévorent heaucoup de petits animaux), quiconque détruit des objets utiles, a péché.
- 33. Quiconque contemple avec complaisance les exercices des jougleurs, des lutteurs, des musiciens et des hayadères; quiconque consulte les sorts, au moyen des baguettes, des formules, on d'un crâne, a péché.
- 34. Que le moine s'entrotienne sans cesse exclusivement de pensées mahayanistes, s'exhortant à progresser vers l'état final de Buddha. S'il consent à une pensée hinayaniste ou hérétique, il a péché.
- 35. Quiconque ne forme pas souvent des souhalts et des vœux pour son avancement dans le bien, en science et en vertu, celui-là a péché.
- 36. Quiconque ne prononce pas souvent contre lui-même des exécrations, pour le cas où il manquerait à ses règles, celui-là a péché. Il faut prononcer les exécrations en cette sorte: Que je sois précipité dans les feux infernaux, que je sois jeté sur la montagne bérissée de glaives, si je commets jamais un acte impur! Que mon corps soit enveloppé d'un réseau de fits de fer rouges de feu, si j'accepte jamais le don d'un vêtement contre la règle! Que je sois condamné à avaier des balles de fer rougies, si l'accepte jamais des aliments contre la règle! Etc. A péché aussi, celui qui amet de renouveler souvent en son cœur, le vœu que les êtres vivants devienment finalement tous Buddhas.
- 37. Quiconque manque d'assister au chapitre bimensuel, a péché. Quiconque ne rentre par en communauté à la saison des pluies, pêche, et parce qu'il manque à la règle, et parce qu'il expose son corps à des dangers plus tréquents alors (serpents, fauves, maladies).
- 38. Quicou que manque, dans la communauté, aux convenances ou à la politesse, pêche.
  - 39. Quiconque ne fait pas son possible, pour l'expansion de l'Ordre, pour le

bien de l'État, par sa prédication, ses prières et ses efforts, celui-là pêche. Il faut redoubler de prières, en temps de calamité publique, en cas de malheur privé; quand les hommes sont simpides, quand les mœurs sont mauvaises.

- 40. Quiconque fait acception des personnes qu'il instruit, préférant les unes, traitant froidement les autres, celui-là pêche. La charité doit être uniforme, comme la conleur des robes des moines. Celui qui ferait seulement attendre un homme qui est venu de loin pour lui demander d'être enseigné, aurait pêché.
- 11. Quiconque est trop indulgent et facile dans l'examen des aspirants, surtout s'il se laisse acheter par argent, leur muit et pêche. L'aspirant doit d'abord s'appliquer tout entier, et de jour et de nuit, à la repentance de ses péchés passès, il le fera au moins durant sept jours, durant deux ou trois fois sept jours, ou durant une année entière et plus, jusqu'à ce que le signe que sa contrition est agréée lui soit donné. Et quel sera ce signe?.. Par exemple, que le Buddha apparaissant, lui caresse le sommet de la tête; ou qu'une douce lumière luise à ses yeux; ou qu'un objet beau et consolant se montre à lui. Tant que le signe n'aura pas été reçu, le fruit de la repentance n'est pas atteint.
- 42. Quiconque prêche devant de mauvaises gens, notoirement dépourvues de toute bonne intention, pêche, parce qu'il expose la doctrine à la dérision. Exception est faite pour l'exposition de la Loi faite à un prince mécréant qui l'exige.
- 43. Quiconque ayant accepté la Loi et s'étant fait moine, conçoit ensuite délibérément le projet de nuire à la Loi et aux moines, celui-là pêche grièvement. De ce moment, il n'a plus droit aux dons des fidèles. Il abuse du sol sur lequel il marche, et de l'eau qu'il boit. Une foule de démons le suit saus cesse, l'appelant entre eux le rebelle. Partout où il est allé, ils effacent aussitôt avec soin la trace de ses pas néfastes. Dans la famille du Buddha, le révolté contre la loi déchoit audessous d'un animal.
- 41. Les écrits maháyana devant être sans cesse lus et récités, qu'on les conserve avec le plus grand soin. Qu'on les recopie souvent. Qu'on les serre dans des étuis précieux. Quiconque leur manque de respect, a pêché.
- 45. Chaque fois qu'un moine rencontre un être humain, il doit lui souhaiter la délivrance par l'acceptation de la Loi et la pratique des préceptes. Chaque fois qu'il rencontre un animal, il doit lui souhaiter l'entrée dans la voie du salut, par l'éveil de la raison nécessaire. Qu'en tout lieu, montagne ou plaine, le disciple du Buddha ait au cœur ce vœu pour tous les êtres vivants de la région, même pour ceux qui sont invisibles à ses yeux. Celui qui laisse éteindre dans son cœur le désir du salut de tous les êtres vivants, a pêché.
- 46. Invité à expliquer la toi, par un bienfaiteur, par une assemblée, le moine ne pariera pas debout, ni placé au même niveau que ses auditeurs. Il doit prêcher assis sur un slège plus élevé que les sièges de l'auditoire, après que des parfums auront été brûlés et que des fleurs lui auront été offertes. Les auditeurs lui doivent au moins autant de respect qu'à leur père et mère. Quiconque explique la Loi sans ce cérémonial, a pêché.
- 47. Péchent grièvement, les princes ou officiers qui s'opposent à la prédication de la Loi, qui empéchent leurs sujets de se faire moines ou nonnes, qui défendent de bâtir de nouveaux temples ou convents et de multiplier les écrits buddhiques, qui interdisent les dons des laiques ou confisquent les biens des communautés.

48. Si, un moine étant en grand crédit auprès de quelque puissant du monde, un autre moine détruit son crédit par jalousie, la jaioux a péché grièvement. Tout discipte du Buddha doit avoir pour la prospérité de sa Loi, la tendra sollicitude qu'un enfant a pour les affaires de son pèce et de sa mère. Quand il entend un hérétique blasphèmer le Buddha et insulter à sa Loi, il doit en ressentir une douleur pina vive, que si des centaines de lances lui perçaient le cœur, que si des milliers de sabres et de hâtons s'abathaient sur son corps. Il doit, en son cœur, préférer souffrir les tartures de l'enfér durant cent kalpas, que de voir la lei du Buddha souffrir le moindre dommage.

Enfin Sakyamuni conclut; Veilà les dix preceptes et les quarante-huit règles du mahâyana. Tous les Pou-sas du passé les ont observés, tous les Pou-sas à venir les observeront. Embrasca-les, coplez-les, expliquez-les, san que tout ce qui a vie se convertisse, et arrive à la contamplation des mille Buddhas. Que ces mille Buddhas vous tendant une main secourable, vous retirent des voies d'explation, vous fassent monter graduettement vers les degrés supérieurs.

On aura remerque le décousu de ces règles. Il en est ainsi de tous les écrits juddhiques. La précision n'est pas leur fort. L'audre leur est indifférent. Les divisions sont rarement nettes. Les maximes élevées voisinent d'ardinaire avec des platitudes. — Mais n'est-il pas piquant d'entondre, dans cette pièce qui ent sur le Buddhisme chinois une si grande influence; d'entendre, dis-je, le pauvre Sakgamuni anathématiser le himayana, sa propre doctrine, et recommander des choses auxquelles il ne pensa jamais?

Il me taut revenir sur trois des règles du Filet de Brahma, la quarante-etnulème, la quarante-cinquième, et la seizième, qui sont à expliquer plus au long.

La quarante-et-unième régle enjoint à l'aspirant de se repentir de ses péchés passés, jusqu'à ce qu'il ait obtenu un signe de leur rémission. Voiel l'acte de contrition qui doit être produit à cet effet, d'après le formulaire 大乘三梁 悟 存 Tu-tch'eng san-tsu tch'an-hver-king ... . Moi le disriple un tel, je me repeasdu plus profond de mon être. Depuis des temps cans commencement, jusqu'à ce lour, torsque l'ignorais le Bodôba sa Loi et son Ordre, je ne savate pas la différence cutre le bien et le mal, je ne connaîssais pas la doctrine du saint. Alors, à chaque sollicitation, chaque fois que l'en avais l'occasion, je péchais, par mon corps, par ma bouche, par mes pensées. Par mon corps, j'ai pent-être tue, vole, commis des actes de luxure. Par ma bouche, j'ni peui-être menti, trompé, calomnié. Par mes pensées, j'al peut-être pêche en convoitant, en baissant, en repoussant la vérité. l'ai peut être commis de grands crimes, et viole de nombreux préceptes. J'ai peutêtre înduit nutrui à mai faire, on me suis réjout du mai fait par d'autres. Aujourd'hui je confessa mes pêchés que je connais, et ceux que je ne connais pas; tout le mal que j'ai peut-être fait, je m'en repens, sans exception. Dagnent le Buddha, sa Loi et son Ordre, avoir pitté de moi, et faire disparaitre mes péchès, comme la givre fond au soleli. Puissé-je redevenir entièrement pur el sans souitlure. Je désire aussi que tout obstacle à mon progrès, venant de mes péches passes, disparoisse, Je desire que mon avenglement cesse, et que la famière luise pour moi, : - Un autre formulaire ajoute: « Si dans mes existences précédentes, et dans mu vie présente, j'al falt quelque bien, secouru des hommes ou des animaux, le désire que cela me soit compté, en vue de l'extinction de mes fautes et de mon avancement vers mon but. La où se dirigérent tous les Buddhas du passé, là moi aussi je veux tendre, « — Puis vient, dans tous les formulaires, la phrase finale « Je mets mon espoir dans le Buddha, sa Loi et son Ordre, »

A noter que les signes de pardan demandès, apparition du Buddha qui imposeles mains, apparitions fumineuses ou consolantes, sont des hallucinations qui
peuvent être produites par voie de suggestion et d'hypnotisation. l'ai déjà dit
(Leçon 54) que les méthodes buddhiques de contemplation, d'intuition, de fixation, tendent toutes plus ou moias à l'hypnose. — A noter aussi, que la notion
d'intercession, ignorée du hinayāna, s'introduit dans le mahāyāna, adoucissant,
exténuant la doctrine du harma mathématique inexorable. Les Buddhas devienment de plus en plus des diens, semblables à ceux de l'Hindonisme, rivalisant de
généresité à l'égard de leurs clients humains, se disputant à qui teur offrira le
paradis à meilleur marché. Un vrai potythéisme, duquel l'Amidisme finira par
émerger comme une sorte de monothéisme. Amitabha et son paradis ayant fait
oublier les autres.



La quarante-cinquième règle prescrit aux moines de vouloir du bien à tout être vivant, homme ou animai. Les mahayanistes croient que tout acte intense de la volonté, produit sur autru un effet réel, en blen ou en mal. Vouloir du mal, fait du mal; vouloir du bien, fait du bien. Ce que la règle prescrit, ce n'est pas un simple bon souhalt, c'est ce bon vouloir energique et efficace, le bien fait à autral mentalement. Nous avons vu que les régles quinze et vingt prescrivent an moine de ini en faire aussi de bouche et de fait, chaque fois qu'il en aura l'occasion. - Pour tous les fluddhistes, les animaux sont des êtres de même nature que l'homme, des frères affligés presentement de déraison et de mutisme, pour peine des péchés qu'ils commirent jadis. Le mahayana oblige tont laique à leur conserver la vie durant l'aquelle ils penvent être éclairés, et oblige tout moine à les remettre sur la voie du saint en les éclairant. - De là, dans les sûtra, tent de prédications à des animanx. De là, dans les rituels, des plèces comme celle que je vais citer. Ces textes paraissent ridicules, à qui n'en connaît pas la signification profende; ils touchent au contraire, quand on sait. Entretien de la vie des bêtes, parce que la vie est le temps de l'instruction et du progrés possibles; prédication aux bêtes, dans l'espoir qu'elles s'éléveront, dans l'échelle des êtres, vers un sort melleur.

\*Quand un pleux laïque a apporté au couvent des animaux vivants, quadrupêdes diseaux ou poissons, auxqueis il vent rendre la liberté, et les a présentés à un moine, celui-ci doit d'abord, conformément à la règle quarante-cinquième, leur dire cordialement: \*Oh! que vons êtes plongés dans l'ignorance!. Oh! que j'ai pitié de vous!. Oh! que je desire votre salut! « Puis II récitera sur eux la formule suivante: « l'invoque le Buddha, su Loi et son Ordre. Votci des êtres vivants qui, ayant été pris dans des fijets, étalent près d'être mis à mort. Fort heureusement ils ont rencontré un tel, homme pieux et compatissent, qui leur a sauvé la vie. Maintenant moi le moine un tel, je veux, d'après le rituel du mohdyana, les amener à se recommander au Buddha, à sa Lol et à son Ordre. Mais lis sont, en peine de leurs péchés passés, privés d'intelligence au point de ne pouvoir me comprendre. Je prie donc le Buddha, sa Loi et son Ordre, d'éclairer les ténébres de leur entendement, et de les attirer miséricordieusement vers enx. »... Puls, après une pause, l'illumination étant censée obtenue, s'adressant aux animaux, le moine dit: « Étres vivants qui êtes lei présents devant moi, recommandez-vous au Buddha, à sa Loi et à son Ordre. - Les animaux étant censés avoir obel, le moine les appellera désormais disciples du Buddka. Il leur enseigne le \* dogme fondamental, que la succession des existences est le grand mal; qu'on se tire de cette roue, par la foi au Buddha et par la pratique de ses préceptes. Il les exhorte à croire et à pratiquer, à persévérer et à avancer durant leurs existences futures, à se bien préserver des enseignements hérétiques, etc. l'abrège ce long catéchisme. Enfin le moine dit aux animaux; « Disciples du Buddha, vous voltà admis et Instruits. Je vais maintenant confesser pour vons vos péchés passés, afin que vous en obteniez la rémission. Suívez, en vous repentant, les paroles que je vals prononcer ... Tout le mai que j'al fait dans les temps pussés, par suite de mon ignorance, de mes convoltises, de mon insoumission; tous les péchés que je puls avoir commis, de corps, de bouche, ou par pensée, le les confesse et m'en repens. . - Ensulte le moine asperge les animaux, avec de l'eau sur laquelle il a préalablement prononcé cette invocation «O Buddhas qui habitez dans les hauteurs, faites descendre votre vertu dans cette eau, afin qu'une force y soit déposée pour la purification de tous les êtres, . L'aspersion étant faite, le moine conclut: « J'espère qu'après cette libération, ces disciples du Buddha ne retomberont plus dans les mains des méchants, ne seront plus enlacés dans des filets, n'avaleront plus d'hameçons. l'espère qu'ils vivront libres et paisibles, jusqu'à leur mort naturelle. l'espère que, après cette mort, ils renaitront hommes ou devas, feront le bien, s'avanceront dans la voie, arriveront finalement au terme... J'espère aussi que leur bienfaiteur un tel, sera béni dans cette vie, et éclaire de plus en plus. » (金光明經)



Il me reste à parler des cautérisations faites, au fer rouge ou avec des moxas, pour assurer la persèverance, comme dit la règle seizième. Ces brûtures indélébiles; marquent le moine buddhiste. Elles doivent lui rappeler sa dévotion première et ses engagements, sans doute; mais elles sont plus encore, je pense, une précaution prise par l'Ordre, contre les défections possibles. Le moine ainsi marqué, sera toujours reconnu par les laiques comme étant un défroqué, s'il apostasie. — La cérémonie de ces cautérisations n'est pas décrite dans les rituels, parce qu'elle n'est pas accompagnée de paroles. Mais nous en avons une excellente description, par M· J. M. De Groot, un témoin sûr, qui y assista au couvent 海 朱 号 de la Source jaillissante, sur le mont 鼓 [i] Kou-chan, province du 和 F Fou-kien. Je cité en abrègeant.

« Vers trois heures après midi, les candidats viennent un à un s'agenouiller, dans la salte qu'ils occupent d'ordinaire, devant le Mattre des cérémonles, qui leur

imprime à l'encre sur le crane resé, au moyen d'un timbre en bois, des ronds marquant les places qui devront être brûlées. Ces ronds doivent être au nombre de trois, neuf, douze ou dix-huit, au gré du candidat, et disposés par rangs de trois. -Cependant des moines anciens ont préparé dans le salle du Triraina des tables longues, devant lesquelles sont rangés des agenouilloirs ronds. Ils placent sur les tables, à intervalles réguliers, des clous d'encens, des chandeliers allumés, et, sur des feuilles d'arbre, une pâte brune très gluante, faite avec la chair d'une espèce de néfle. Droit eu face de la grande image du Buddha, se dresse le siège destiné à l'Abbé, devant lequel on met une petite table et un agenouilloir unique. Derrière le siège de l'Abbé, est une peinture représentant le moine premier fondateur du convent. - Le peuple est admis à la cérémonie. Longiemps d'avance, la foule atland impatiente, criant, crachant, grignotant de la canne à sucre, comme font les foules chinoises. Enfin les portes s'ouvrent devant la longue file des initiés, qui s'avancent revêtus de la robe jaune. Ils vont directement s'agenouiller en file devant les tables, que la foule entoure déjà. Deux moines au moins s'emparent de chaque patient. L'un lui tient des deux mains la tête par derrière. L'autre, à côté de lui, ou debout derrière la table, lui enduit rapidement chaque rond fait à l'encre, avec un peu de la pâte de nelles, et lui colle par ce moyen sur la tête le nombre vouln de clous d'encens, longs de deux centimètres environ. Cela fait, il allume à l'une des bougies un bâtonnet d'encens, et, avec ce bâtonnet, tous les clous collés sur le crane du néophyte. On voit le feu descendre peu à peu, et atteindre enfin la peau. La pâte de néfie se met à culre, puis l'encens tombé en ceudres. Pendant toute l'opération, le patient, les mains respectueusement levées, invoque sans discontinuer le Buddha; et le moine qui lui tient la tête, iul passe avec force ses pouces sur les tempes, ce qui, dit-on, atténue la douleur. - Le premier de la promotion, est agenouillé devant le siège de l'Abbé, qui tut colle lui-même les clons d'encens, mais laisse à ses acolytes le soin de les allumer. Cependant l'Abbé est censé avoir marqué la tronpe entlère, et chaque initié se prosternera devant lui à la fin de la cérémonie, pour le remercier. - Tous ces moines occupés à brûler ainsi leurs nouveaux collègues, chantent à tue-tête, pendant tout le temps, e salut à tol, o notre maître S'akyamuni fo... Pour que cela aille ea mesure, on frappe à chaque syllabe un coup sur une boule de bois creux et sur des sonnettes en métal; et le commencement de chaque salut est marqué par un grand coup sur la grosse caisse et aur la grosse cloche. C'est un bruit assourdissant, auquel se mêle le murmure de la foule. Cellé-ci, enfiévrée, se bouscule autour des tables, pour ne rien perdre du spectacle. Ces masses grouillantes, dans le demi-jour de la vaste salle ; ces cris, ces chants, ce tinlamarre ; ces odeurs d'encens et de peau brûlée ; tout cela forme une scène inimaginable, qu'on ne saurait oublier après y avoir assisté. - Du reste, l'opération ne semble pas causer des doqleurs aussi alroces, qu'on le supposernit. Du moins on peut voir ceux qui viennent de la subir, se prosterner pleins d'extase devant les saintes images : d'autres, la figure rayonnante, se prosternent devant tous les moines anciens qu'ils reucontrent. Enfin, rentrés dans leur dortoir, ils se conchent : car, dit-on, la douleur devient plus forte après quelque temps. - La croûte de cendre d'encens et de pâte de nelle reste en place, jusqu'à ce que, la brûlure étant guérie, elle se détache d'elle-même. Les cheveux ne repoussent plus là où les brûlures ont été pratiquées.

de sorte que les moines portent les marques indélébiles de leur consécration; »

Sources. — Dans le Tripitaka chinois, 先 網 經 Fan-wang-king; 天桌三 聚 派 辦 經 Ta-tch'eng san-tsu tch'an-hoei king; 金 光 明 約 Kinn-koang ming king. — L.J. M. De Groot, in Verhandelingen der Kominktlike Akademie van Wetenschappen te Amsterdam. Aldeeling letterkunde. Deel 1, n 2, 1893.



#### Cinquante-sixième Leçon.

Du quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne, Buddhisme. Mahayana. Philosophie de Harivarman et de Nagarjana.

L'effort principal, comme traducteur, de Kumāra-jiva, fut l'introduction en Chine de la philosophie buddhiste mahayaniste. C'est évidemment celle de Năgarjuna, lequel vécut probablement du deuxième au troisième siècle de l'ère chrétienne, qu'il voulut introduire. Mais, en très habile homme qu'il était, il n'osa pas produire d'emblée ce nihilisme dialectique, qui aurait trop choqué les Chinois. Il commença par traduire, par manière de préparation, le traité de fond de l'école Sautrântika, œuvre de Harivarman; puis il consucra au système madhyamika de Nâgarjuna, un effort qu'on peut, sans exagération, appeler colossal.

#### I. Harivarman.

Le mot néant avait été le point d'orgue final de tous les discours du Buddha Sikpamieni. Pas d'ame, pas de mol, rien de réel, le néant. Il exigea de ses vrais disciples la foi avangle en sa parole, leur interdisant de raisonner, de philosopher. A sa mort, c'en fut fait de ce fidéisme rigide. Les premières générations de disciples, élaborérant une philosophia, qui sera qualitée plus tard de hinayana, la voie laférieure. Ils donnérent une interprétation adoucle des termes néant et non-mai employés par la Maltre. Les shandhus, complexe qui fait l'être, sont réels, direntlls. Le moi est un phénomène instantané, et successif an série (page 364). C'est dans ce sens que le finddha a dit de lai qu'il n'est pas, parce qu'il n'existe pas durablement. Le groupe principal de ces réalistes / Vaibhāshika /, fut celui des Sarvāstīvāda, lesquels se réclament de Rāhula, le propre fils du Buddha. Ils ajoutérent aux textes sûtra dont le disciple chéri Ananda est principalement responsable, des dissertatione idstra conques dans le sens susdit. - Celu fut accepté, ou du moins tuléré, jusqu'ou troisième concile (vers 246 avant J.-C.). Mais, peu après cette époque, Kumára-labdha s'insurgea contre l'interprétation réaliste des aurodativada, rejeta fours dissertations dintra, déclara qu'il fallait s'en tonir strictement aux textes surra, et interpréter les négations du Buddha dans le sens absolu. Par de akandhua rècis, pas de moi réci même successif, paisque le Mattre a dit que tout est irréel. - La doctrine de cette école phénoméniste sautrdatika, fut exposée magistralement par Harinarman (date imprécise, deuxième siècle avant l'ère chrétienne probablement), dans le Satya-siddhisastra. Cest ce traité, que Kumara-jiva traduisit en chinois, à sa manière, c'està-dire en l'adaptant, sous le titre 成 皆 là Tch'eng-cheu-lunn, discours pour la production de le vérité. Je ne puis pas analyser lei en entier ce traité non traduit jusqu'ici, à cause de sa longueur. Je me borneral à en extraire les passages carnetéristiques du système, pour montrer la position prise par les sautrântika,

--

chors de la renaissance, y a-t-ll un être qui sub-iste entre la mort et la naissance, qui passe, qui transmigre, ou n'y en a-t-ll pas? — Les uns prétendent tirer des sutra qu'il y en a un. Car un texte dit: les êtres désincarnés, profitent du commerce d'un homme avec une femme, pour se réincarner; ils subsistent donc dans un état intermédiaire, ils passent, ils transmigrent. - Un antre texte dit: les ctres vont de-ci de-là, se réincarner sur la terre; donc ils subsistent, passent, transmigrent. - Un autre texte énumère, en les mettant sur le même niveau, quaire stades de l'être, le stade du vivant, le stade du mourant, le stade intermédiaire, le stade du naissant. Or comme, d'après ce texte, dans les trois antres sindes l'être existe, dans le stade intermédiaire II subsiste aussi. - D'autres textes disent que Yama juge et condamne les pécheurs; donc ils subsistent. - Dans d'autres textes nombreux, le Buddha o raconté tout une suite de vies, comme ayant été vècues antérieurement par un même être; donc, durant les intervalles entre ces vies, l'être a subsisté. - Dans d'autres textes, il est dit que le Buddha, par sa vue transcendante, vit que, tel être étant mort, était rené dans tel lieu et sous telle forme; donc, de la vie antérieure, à travers la mort, jusqu'à la renaissance, cet être avait subsisté, identique, le même. - Une foule de textes disent que, après cette vie, il y en aura une autre, il y en aura une serie d'autres. Cela ne pourrait pas se réaliser, si, à la mort, l'être cessait d'exister. - Tels sont les arguments de ceux qui soutiennent que l'être subsiste, passe, transmigre réellement. - - Voici maintenant les raisons de ceux qui soutiennent le contraire. Bien des textes nient formeliement la subsistance et le passage, taxant cette opinion d'erreur, et l'assimilant au dogme des Brahmanes qui croient que dans le corps réel de l'homme babite une ame réelle, laquelle survit au corps. - Les textes qui disent que les êtres vont de-ci de-là chercher un père et une mère, sont métophoriques. - Le jugement de Yama s'exerce, non sur l'être fini, mais sur sa vie passée. - Ce que le Buddha a raconté des vies d'un être, prouve qu'il consut ces vies; mais ne prouve pas que l'être subsista personnellement entre ces vies. Il suffit que son karma, sa dette morale ait subsisté, pour que tous les récits du Buddha s'expliquent. Quand un être meurt, c'est le doit et avoir du mort qui subsiste. Ce doit et avoir s'impose à un être qui nait. Si vous tenez à appeter cela improprement un passage, dites qu'une dette morale a passé d'un corps dans un autre; ou mieux, qu'une dette morale ayant ôté son habit usé, a mis un habit neuf. Mais, sous quel état subsiste cette dette morale, alors que le corps dans lequel elle fut produite, que la volonté qui la conçut, n'existent plus? Question insoluble. --Et Harivarman conclut: Voità les deux thèses opposées. Leurs arguments se contre-balancent. Qui a raison? Cela n'est pas évident. Or le Buddha a dit: ne philosophons pasi Croyons sa parole et restons en là,



Y a-t-il un moi réel, ou n'y en a-t-il pas? Les uns affirment, les autres nient. — Ceux qui nient, disent: Le Buddha a dit du moi, que c'est un appellatit, un vocable; donc une non-réalité. — Le Buddha a dit, que le moi c'est la douleur, donc une modalité transitoire, non une entité réelle. — Le Buddha a dit que, parier de soi comme d'un être réel, c'est parler comme fait le vulgaire Ignare. — Les textes affirment à chaque page, que le monde est une immense fantasmagorie; que ce que l'homme prend pour connaissance, est un rêve qu'il fait éveillé; que tout est

vide; que le vide est tont; qu'il n'y a aucun être, donc pas de moi. - D'autres textes disent qu'il n'y a qu'une chalue d'illusions momentanées; que croire à la réalité des êtres extérieurs, c'est l'orreur qui perd les hommies. Si rien n'est réel, il n'y a douc ni moi, ni autrui, ni êtres quelconques. Il u'y a qu'une sarabande de groupements changeants / skandhas ), qui tourbillonnent, se faisant et se défaisant saus cesse. Ces combinalsons sont faites d'atomes physico-moraux (社 dharma), que la loi des rétributions (業 on 果 報) agglomérera pais dispersera, tant que l'état d'équilibre ou plutôt d'inertie ne sera pas produit. C'est parce qu'il pénsait ainsi, que, dans des passages sans nombre, le Buddha a évité de parier du moi, on a dit qu'il n'y a pas de môi — Traitant de la gnosiologie, des textes nombreux disent que, partaut de la science de l'irréalité des formes, la connaissance abouttr à des agrégats d'atomes, et s'arrête la ; aucun texte ne disant qu'elle découvre jamais un moi. — Un jour un moine ayant objecté au Buddha; mais alors, quand on mange, qui est-ce qui mange?. le Buddha répondit: je n'ose pas dire que quelqu'un mange (qu'il y ait un mangeur réel) Il dit cela, parce qu'il savait qu'il n'y a pas de personne, pas de moi. - Et quand le roi Bimbisara tul ent fait visite, la gioire du roi ayant trop impressionné les moloes, le Buddha leur dif: Le monde est fait d'irréalités, auxquelles on a donné de vains appellatifs. Il n'y a que des combinaisons changeantes. Pas de moi, donc pas de vraie diguité ni grandeur. C'est a un agrégat imperimanent, que s'adressent les noms et les fitres. - Enfin le Buddha a dit expressément : Celui qui aura pénétré l'irréalité de tout le monde extérieur, et qui aura arroché de son cœur la croyance à son moi personnel, celuilà touchera au terme et ne renafira plus. - Tels sont les arguments de deux qui nient la réalité du moi. — Voici maintenant les arguments du parti advérsé. S'il u'y a pas de moi, disent-lis, il n'y aura pas de vie inture; nous péinons donc en vain, pour nous en préparer une meilleure. S'il n'y a pas de mol, on ne renaft pas. - Le Boddha à dit: qui fait le bien, se rejouira dans cette vie et se réjouira dans l'autre. C'est douc le même être qui, après cette vie, renaitra dans l'autre. Il y a donc un moi. - Le Buddha a parlé d'hommes qui consolent, qui affligent, qui purifient, qui sonillent les autres. Il y a donc des moi personnels distincts. - A tontes les pages des sutra, le Buddha se donne comme l'illuminateur de tous les êtres. Comment cela pent-li être, si le Buddha a'a pas son mul propre, si les êtres n'ont pas le leur? - S'il n'y a pas de moi, il n'y a pas de criminels, pas de supplicies non plus; et décapiter un homme ne sera pas plus que démotir au bœuf d'argile. - Sil n'y a que des appellations fictives, alors inutile de faire le bien, un valu mot comme les autres. - S'il n'y a pas de moi, les enseignements de tous les Sages et du Buddha lui-même sont sans finalité, sont une duperie; car ils ne peuvent être compris que dans l'hypothèse d'un moi auquel ils s'appliquent, d'un moi pour le bien duquel on les pratique. - S'il n'y a rien de reel, alors à quot bon lire les sutra et discuter sur la valeur de leurs termes. A quoi bon s'appliquer à la contemplation? à quoi bon pratiquer l'ascétisme? - Tels sont les arguments des partisons de la realité du moi. - - Et Harivarman conclut: Les deux théses se contredisent. Les arguments se contre-balancent. Qui a raison? Cela n'est pas evident. Cest donc le cas d'appliquer ta maxime du Buddha; ne philosophons pass Croyons sa parole et restons en la.

Telle est la structure du 成 資 Tell'eng-cheu-lann. C'est un exposé magnifique du pour et du contre, sur toutes les que-tions difficiles du Buddhisme, tous les textes étant tirés des sutres exclusivement. La question posée, élaborée, est finalement taissée en suspens, n'est pas tranchée. Non pas que l'auteur soit indécis. On sent, à son expose même, que, quoi qu'il en alt, l'une des deux opinions en conflit l'emporte dans son esprit. Mais il ne formule pas son jugement, par déférence pour le vœu du Mattre, que les siens ne philosophent pas. Chaque question se termine per la profession de fidéisme des vrais fils de Buddha, par un acte de foi en sa paroie. — En laquelle de ses nombreuses paroles?.. En celle-ci, dit le texte: 深 頂 頂 音 quiconque verrait le fond de toutes choses, constaterait que toutes choses sont pur néant. — Donc un phénoménisme, non de raison, mais de foi.

#### II. Nagarjuna.

Nagarjuna, le grand dialecticien buddhiste du deuxlème-troisième siècle de l'ère chrétienne, Jugea que, ciuq conts ans après la mort du Buddha, le didisme était périmé, l'ère de la foi terminée; et que, les hommes de son temps étant par trop inintelligents (sic), lui Nâgarjuna devait teur prouver, par la dialectique, la vérité capitale, la vérité unique, le grand dogme du Buddhisme, la projôn, à savair que tout est usant. Il consacra à ce sujet abstrus de nombreux ouvrages, dont l'un en cent livres. Trois traites (deux de lui, et un de son disciple Deval adaptés par Kuradre-jien, devincent en Chias les livres de fand d'une écnie de alhilistes dite l'école — là es des trois éastra. Les titres de ces adaptations chinoises, donnent à ponser que ceux des originaux indicus furent madhgamika-tâstra, devid-via-nikâga-ĉâstra, et ĉâra-ŝâstra. Je vais citer, de ces trois traités non traduits jusqu'ici, et dont la doctrine est identique, ce qui sera nécessaire pour l'intelligence du système de Nâgarjuna.

---

Et d'abord l'exorde, un pompeux étoge du Mahāgāna, est très habile. Le Mahāgāna seul contient tout, résont tout. Il se résume dans la sapience projūt, dans la science du vide universel. C'est tui qui a formé les Pou-sa Avalokuteivara Mahasthāma Mañjušrē Matarega (ains) sont accaparès les chefs des sectes mahayantstes non ninifistes). Le hāmagāna lui est bien inférieur (voilà toute observance et toute contrainte dépréclees). — Le monde actuel est plein d'opinions diverses. Les uns prétendent que l'univers a été fait par 大 日 在 天 le dava Šiva, les nutres sontiement qu'il est l'œuvre du deva 章 初 Vishna. Il'autres lui donnent pour anteur l'harmonis, ou le temps, ou la nature, ou l'évolution, ou le hasard, ou un concours d'atomes. Presque toutes ces opinions dérivent de la croyance erronée à une chaîne dos causes. — Il est vrai que le Baddha, quand il instruisait un commençant, lui expliquait d'abord les douze anneaux [nidana] de cette chaîne. Mais il faisait cela, par manière d'exercice intellectuel seulement. Dés qu'il avait réconne dans son éleve une capacite suffisante, it lui ensaignait le mahāyāna, la doctrine supérieure, la pon-permanence des atomes physico-

moraux, et par consequent de tous les complexes; la vérité que le cosmos n'est pas une unité, et qu'il n'y a pas d'êtres distincts; le dogme que, en dernière analyse, tout est vide, que rieu n'existe. En un mot, il élevait qui en était capable, à la sapience prayña, à l'intelligence de l'irréalité universelle. — Mais voici que, cinq cents ans après la mort du Buddha, une génération d'hommes de faible espeit prétend que la doctrine des causes, avec laquelle le Buddha essayalt la portée de ses élèves, était sa vrale doctrine et devait être prise au sens littéral; que la mahôgâna était une doctrine nouvelle; etc. Ce monvement m'a engagé, moi Nâgarjana, à écrire ce livre, pour montrer que la mohâgâna et spécialement la prayña, la science du néant universel, fut la véritable et fondamentale doctrine du Buddha.



Après avoir exposé le pour et le contre, les Sautrântika déclaralent l'un et l'autre irréfutable, et se rétugialent dans la foi. Tout autre est le procédé de Nâgurjana. S'emparant des listes d'arguments pour et contre dressées par les Sautrântika, il les pulvérise, article par article, avec le marteau de sa sophistique, concluant chaque fois triomphalement que, aucune raison n'ayant tenu, la question n'existait pas, était néant, comma le liuddha l'a si bien dit. — Et quel est comarteau unique, toujours le même, qui servit à Nâgurjana à pulveriser toutes les questious? C'est la negation de toute causalité, ainsi formulée dans son exorde: «Il n'y a pas d'effets, donc ll n'y a pas de causes. S'il y avait un effet, il aurait été dans la cause, ou il n'y surait pas été. S'il ne fut pas dedans, il ne put pas en sortir, du fait qu'il n'y était pas. S'il fut decans, il fut un avec la cause, et ne put encore pas en sortir, du fait de cette union. Donc il n'y a pas d'effets, Donc II n'y a pas de causes. «

Je ne m'attarderal pas à qualifier ces sophismes, ni à citar leurs verbenn developpements. J'ai dit qu'un des traités de Nagarjana compte cent livres. Voici, en bien peu de lignes, la somme de tout ce haffonillage, le système phénoméniste de Nagarjana le puiverisaieur.

«Puisqu'il n'y a ni couse» ai effets, alors, en réalité, rien ne devient, rien ne cesse; rien ne dure, et rien n'est intercompu; il n'y a, ni unité, ni différence; rien n'entre et rien ne sort.

Il n'y a pas de temps; pas de succession d'un passé, d'un présent, d'un futur. Car, pour expliquer la succession, il faudrait dire que le présent était contenu dans le passé, que le futur est contenu dans le présent. Or, ce qui est contenu, ne peut pas sortir. Donc le passé, le présent, le futur, sont un. Il n'y a, ni commencement, ni durée, ni cessation, de quoi que ce soit.

Aucune matière, ni substance, ni agrégal, n'existe en réalite. Aucune distinction réelle n'étant possible, il n'y a pas d'êtres distincts réels. Tout ce qu'on dit être, n'existe qu'en vertu d'une hypothèse, laquelle est sans fondement. Il n'y a qu'une fantasmagorie, un mirage. Aucun terme ne peut être vérifié dans la réalité. — La théorie des éléments skandha réels, formant des composés réels, est donc insoutenable. Il ne peut y avoir, ni conjonction, ni séparation réelle. Prêter aux êtres une nature, est un vain mot. Les atomes physico-moraux qui produisent la fantasmagorie cosmique, sont irréels. S'ils étalent réels, ils soraient immuables; la

crème serait déjà heurre, le benrre sarait encore crème; ce qui n'est pas le cas. Qui dit changement, dit irréalité.

Il n'y a pas d'ame, pas de principe vital réel. Certains disent que, dans le corps de l'homme, habite un pa esprit; et ils prétendent le prouver par la raison que, sans cela, le mouvement de la respiration seruit inexplicable. Ils sont dans l'erreur. - S'il y avait une ame, elle serait logée à l'intérieur du corps, ou elle envelapperait le corps à l'extérieur. Si elle était dans le corps, comme le soutien de l'organisme, l'ame existant toujours par définition, le cerps existerait aussi toujours, ce qui est contre l'expérience. Si elle entournit le corps comme une cuirasse, d'abord on ne verrait pas le corps; ensuite elle entretiendrait aussi le corps indéfiniment, ce qui n'est pas le cas. - Il est inadmissible, par définition, que l'on puisse couper une partie d'un esprit. Or en coupe à des hommes un pied on une main, donc un morceau de leur âme, dans l'hypothèse... Lors de ces amputations, l'esprit se retire dans le tronc, dites-vous. Alors pourquoi ne s'y retire-t-il pas aussi, quand on coupe la tête à un homme? - S'il y avait un esprit, il adhérerait au corps. Alors, tel corps, tel esprit; mêmes dimensions. Donc, dans les grands corps, il y auralt de grands esprits. Les hommes grands seraient donc les plus intelligents, comme les grosses lampes sont les plus lumineuses. - Et où serait l'esprit des fous? Ils font des choses inconvenantes. Si un esprit babitait en eux, cela n'arriveralt pas. - Non, ancun esprit n'habite dans le corps, lequel n'est d'ailleurs pas apte à servir d'habitation, n'étant qu'un agrégat d'atomes irréets

Il n'y a, en réalité, aucun moi, il n'y a, ni agent ni action, ni patient ni passion. Si le pot était dans le potier, comment en est-il sorti? Si la natte était dans les jones, comment s'en est-elle tirée? Non, le potier n'est pas la cause du pot, la natte n'est pas l'effet des jones. — Et, du moment qu'il n'y a, ul mol réel, ni action réelle, il n'y a donc ni peché ni mérite. Il n'y a pas de karma, de doit et avoir moral. Il n'y a pas de morale, pas de sanction, pas d'enters, pas de nirvâna. Il n'y a ni Buddha, ni Loi, ni Ordre. La vie et la mort sont irréelles. La joie et la douleur n'existent pas. Tout le hinayâna s'écroule, son fondement étant néant.

Enfin, un dernier coup de marteau putvérise aussi le mahagana, en détruissant la foi à samsara la roue, à la chaine des renaissances, fondement de tout Buddhisme. À la fin de son livre, Nagarjuna déclare que cette doctrine fut inventée par 蓋 河 者 des hommes inintelligents; que ceux 整 者 qui ont atteint la sapience, n'y croient plus... Panvæ Buddha! Et dire que c'est la découverte de ce dogme, qui constitua son illumination.



Năparjuna crut-il à son système?. l'avone que l'en doutal assez longtemps, votei pour quelles raisons. Il appelle souvent the la discours pour jouer, sa dialectique puivérisante. Il la vante, comme seule capable de mettre l'adversaire à quia dans tous les cas, comme permettant d'avoir le dernier mot dans toutes les disputes. Ne l'envisagea-t-il pas comme une serte d'escrime intellectuelle, dont les victoires pronvaient seulement les faiblesses de l'esprit humain? Au fond, dans la pratique, ne fut-il pas fidéiste? ne crut-il pas lui aussi, de foi aveugle, à la parole du Buddha, après avoir pulvérisé dialectiquement sa doctrine?. D'autant

qu'il fut l'auteur d'un traité sur la voie des P'ou-sa, dans lequel il parle en termes élevés de ces hommes « pour lesquels la mort est un hôte chèri ; qui quittent la vie, comme on va à une fête, sans crainte aucune des états de châtiment, parce qu'ils ont acquis beaucoup de merites. » Bien plus, dans lequel il préconise la contemplation assidue du ciel d'Amitabha, et le désir fervent d'y renattre. -Hôlas! l'étude approfundie précisément de ce traité 十 住 脏 變 始 論 dasablismi-vibhāsha-šāstra, m'obliges à renoncer à cette Illusion. - Nagariuna crot à son phénoménisme absoin; et si lui, qui ne connut ni bien ni mat, conseilla à ses disciples de faire ce qu'on appelle le hien plutôt que le contraire, ce fut dit-il. parce que faire le blen rend la vie plus agréable, procure une cartaine jouissance esthétique supérieure aux jouissances plus vulgaires. Il permet donc aux laïques d'être mariés, d'avoir des propriétés, de jouir de tout, pourvu qu'ils gardent un certain décorum, et croient bien que tous leurs plaisirs sont in 21 une fantasmagorie, un rève. Il déconseille fortement aux moines les austérités des fakirs, les exhorte à être joyeux, teur conseille de jouir, mais en intellectuels plus raffinés que le commun. La vie monacale est, dit-it, plus excellente que la vie ordinaire, Somme toute, tous les hommes ne font qu'un rêve; mais le rêve du moine est plus beau que les rêves des laiques. Les contemplations amidistes sont de magnifiques fécries, ptalsir intellectuet d'artiste. Que chacun se procure, durant cette vie brreelle, tous les plaisirs breels qu'il pourra; n'importe lesquels, puisqu'il n'y a ni blen ni mai; mais le plaisir esthétique vaut mieux, puisqu'il est d'ordre plus relevé - Et Nagarjuna finit par ce mensonge, que ce fut là l'idée mère du Buddha, lequel eut selon lui deux doctrines; 不 了 義 l'exotérique, la chaîne des causes, pour les esprits ordinaires; 🍸 📸 l'ésotérique, la science du néant, pour les esprits supérieurs.

Cos théories qui rappellent «l'ombre d'un carrosse brossé avec l'ombre d'une brosse», cette félicité impalpable d'esthête, dirent-elles quelque chose aux Chinois 2. Neuni 1. Ce peuple aussi positif que les Hindous sont réveurs, ne comprit rien à ces belles choses. On ne personada jamais, même aux molues chinois, que le riz qu'ils travaillaient avec leurs hâtonnets, que la sensation de plénitude stomacale qui saivait ce travail, étaient des phénomènes irréels.

Sources. — Dans le Tripit ika chinois, les traité 战 實 論 Tch'enq-cheu lunn; 中 論 Tchoung-lunn; 十 三 門 論 Cheu-gall menn lunn; 百 論 Pai lunn; 十 住 就 婆 秒 論 Cheu-tchou pi-pouo-cha lunn. Aucun de ces traités n'a encore été traduit, que je sache.



Le Buddha. Typo mahayanisto. Maudyalydyana. Šāriputra.

## Cinquante-septième Leçon.

Do quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne. Buddhisme. Hinayana, Milinda et Nagasena.

Le philosophisme de plus en plus outrancier des mahayanistes, appela une réaction, Les circonstances la favorisèrent. L'occupation du Nord de la Chine par des Barbares, Huns Tongouses et autres, gens simples et sans culture, rédulsit à néant, dans ces provinces, l'influence des Lettrés, dont les moqueries avaient rendu jusque la impossible la prédication du vral vieux Buddhisme hinayana, si gentil dans sa naiveté, et si faible devant la critique. De ce Buddhisme authentique, quelques historieties, sans conleur doctrinale définie, avaient seules été tradultes jusque la ; si bien qu'il n'était guère connu que par les anathèmes des mahavanistes. Vers la fin du quatrième siècle, parut le premier traité dans lequel les fondements du système sont franchement et clairement exposés. La traduction n'étant pas achevée, n'est al signée, al datée. En tout cas, son auteur fut un habile homme. Pour faire estimer so doctrine par les roitelets barbares d'alors, pour en imposer aux Lettrés, il jeta son dévolu sur les dialogues entre le roi grec de Bactriane Menaudre, et le philosophe buddhiste Nagazena, le chef-d'œuvre de la littérature púli, au jugement des savants compétents. Il ne traduisit pas servilement ce texte, car les choses indiennes qu'il contient auraient rendu une traduction littérale inintelligible. Il le résuma et l'adapta, resiant parfois au-dessous du texte pati, disant parfols mieux que lui. Le coi grec Ménandre, bien connu des historiens et des munismates, régna en Buctriane, entre 140 et 115 avant J.-C. (T. W. Rhys Davids). Dans l'ouvrage chinois que je vais analyser, Ménandre, en pāti Milinda, est appele 骗 論 Milan; Nāgusena est appele 那 先 Nasien.

--

Après des préliminaires longs et alambiqués, comme c'est l'usage dans tout écrit buddhique, Milan, bienveiltant et narquois, dont le plaisir est de router les philosophes, est mis en présence de Nasien. La joute commence dès la première phrase... « Yous vous appolez? demande le roi. — Nasien, sire. — Et qui est ce Nasien? Est-ce votre tête, voire nez? Sout-ce vos yeux, vos oreilles?.. Non, a'est-ce pas?.. Alors je soutiens qu'il n'y a pas de Nasien. — Ô roi, demande Nasien, comment êtes-vous vous ici? — En char. — Qu'est-ce qu'un char? Est-ce le timon, est-ce la caisse, sout-ce les roues?.. Non, a'est-ce pas?.. Alors je soutiens qu'il n'y a pas de char .. Ô roi, char est le nom d'un complexe; Nasien est aussi le nom d'un complexe. — Dogme fondamental du vieux Buddhisme, qui nie l'âme et soutient une personnatité complexe. L'homme est l'agregat formé par les cinq élèments dits skandhas, la forme, la sensation, la perception, l'activité, la réflexion.

Content d'avoir trouve son homme, le roi Melan invite Nassen à venir le lendemain, discuter à l'aise dans son paials. — Le roi fait chercher Nassen par un officier, chemin faisant, ceiui-ci cherche à s'instruire, e Moi, dit-it, je pense que ce qui fait l'homme, c'est son souffie. — Alors, dit Nassen, si le souffie exhale ne rentrait pas, c'en serait fait de l'homme? — Bien sur, dit l'officier. — Dans ce cas, demanda Nasien, comment se fait-il que les musiciens qui souffient dans leurs trompettes, que les orfèvres qui souffient dans leurs chatomeaux, continuent de vivre, alors que leur souffle sort sans cesse et ne rentre pas? — Vous étes trop fort pour moi, dit l'officier, s

Au palais, Milan fit d'abord manger Nasien, comme le veut la règle buddhique. Puis la discussion commença... « Yous n'êtes pas un sot, dit le rei. Alors pourquoi avez-vous embrasse un pareil genre de vie? — Pour échapper, dit Nasien, aux misères de la vie, el surtout aux maux d'après la vie, aux renaissances malheurenses. — Tous les hommes renaissent-ils, après la mort? — Non; ceux-là senis renaissent, qui, au moment où ils expirent, su prolongent par des affections, par des désirs. Celui en qui toute affection tout desir est éteint, ne renait plus. — Comment en arriver là, demanda le roi? — Par le discernement et la décision. Discernement de son intérêt, retranchement de tout ce qui n'est pas utile. Tel le moissonneur qui saisit les épis d'une main, et de l'autre donne un coup de faucille qui les détache et les lui livre. » — Deuxième dogme de l'égoiste doctrine hinayāna. Le saiut personnel, unique but à poursuivre. Pas un mot d'altruisme, du rôle de P'ou-sa sauveur, etc.

«Et sur quoi, demande le rol; sur quoi appuyez-vous cette tendance soulenue, votre persévérance? - Sur la foi, répond Nasien », énonçant l'article fondamental du système hinayaniste, la foi avengle; la foi à laquelle tout doute, toute discussion, toute recherche même est défendue... « Foi dans toute parole du Buddha, de l'Illumine; de celui qui ayant vo, instruit pour sauver. Croire que tout ce qu'on fait dans une vie, se paie dans une antre vie. Croire que le bien rapporte du bonheur, et que le mal rapporte des malheurs. C'est la foi qui dissipe les troubles intérieurs; comme cette pierre précieuse fabuleuse, qui trempée dans de l'eau bourbeuse, la clarifie en un instant. C'est la foi qui soutient ceux qui tendent à l'état d'arhan. C'est la foi qui leur fait finalement sauter le torrent des passions qui arrête les autres hommes, et obtenir le nirvana. Or cette foi se puise dans l'étude de la doctrine du Buddha; elle s'entretient par les bonnes actions. Il fant la protêger, en s'écartant de la mondanité; comme on protège un parfam contre l'évaperation, dans un flacon bien bouché; comme on protège son or contre les voleurs, dans une caisse bien fermée. Il faut la protéger, même coutre ses propres pensées, rejetant aussitöt les mauvaises, ne conservant que les bounes. Il faut l'éfayer par la méditation assidue, la consolider par la concentration du cœur en un. Comme un édifice repose sur une pierre fondamentale, comme une armée est oppoyée sur un seul chef, alasi tout l'ensemble des pratiques buddhiques est assis sur la coutemplation recueillle et fréquente. La vie passe comme une cau qui coule. Seul ce qui est assis sur la méditation, est fixe, syant son point d'appul en dehors du flux: a

-4-10-

Les principes fondamentaux du hinayana étant ainsi éclaireis, Milan en relève très habilement les points faibles. Le point le plus faible, c'est la négation de l'âme; c'est l'assertion que l'homme est un complexe dont le moi est fonction, ca moi étant successif et pourtant un; ce moi passant enfin, difficulté suprême, d'un corps précédent mort dans un corps sulvant vivant, alors qu'il n'a pas d'être propre, indépendant et subsistant. Les Indianologues discutent si ce fut bien là la doctrine personnelle du Buddha. Je pense que ce ful sa doctrine personnelle, et qu'il l'adopta pour séparer nettement son école des deux écoles sâmkhya /Kapila/ et yoga / Nataputta/, toutes deux animistes, Quoi qu'il en soit, la littérature buddhique chinoise hinayana, ne dérive pas des Permanentistes /Pudgalavadins buddhistes animistes, s'il y en eut jamais ), mais des Momentanistes /Skandhavadins, tenants du moi instantané, qui se reproduit en série). Soit la flamme d'un cierge. Elle est en réalité faite de la déflagration successive des atomes de la cire brûlée. Elle est un être unique (flamme), fait d'éléments momentanés (déflagrations) successifs en série contique. Voilà l'idée hinayaniste, que Milan va tourner et retourner.

Il va droit au fait ... « O Nasien, l'homme qui renatt, qui a repris un corps. son in chenn a-t-il passe du corps ancien dans le corps nouveau? est-ce le même homme?».. Nous savons que le terme chinois chenn, employé par le traducteur, désigne une ame subsistante, indubitablement. - « O roi, répond Nasien, éles-vous le même, que l'enfant portant votre nom, qui têta jadis? - Je ne suis pas le même, dit le roi. - Alors, dit Nasien, votre mère ne vous a pas non plus conçu vous; elle en a enfanté un nutre; vous n'êtes pas le fits de votre mère. -Se ravisant, le roi dit: Je suis le même. Je voulais dire que J'ai passé par des états divers. - Très bien, dit Nasien; votre vie de innt d'années a été une succession d'états divers. Et maintenant, dites-moi, la lumière qui éclaire votre chambre à coucher le matin, est-elle la même que celle qui éclaira votre chambre à coucher le soir? - Non, dit le roi. - Alors, dit Nasien, il y eut dans votre chambre deux veilleuses, une le soir et une le matin? - Non, dit le roi; la même veilleuse a brûfe dans ma chambre durant toute la muit; mais la flamme du matin fot autre que la flamme du soir. - Et si la flamme avait baissé? - Si la flamme avait baissé, de cette veilleuse on en aurait allumé une autre. - Très bien, dit Nasien. O rol, ainsi en est-il de l'homme. Son corps dure un temps donné, mais sa vie se renouvelle par instants en série; et, à la mort, s'éteignant dans un corps, elle se rallume dans un autre, saus qu'on puisse dire proprement qu'elle a passe du corps ancien dans le corps nouveau. - Pourquol, demanda le rol, ne pas admettre qu'il y sit passage? - O roi, dit Nasien, quand, dans votre enfance, votre maître rous enseignait, c'est sa science qui a passe de lui en vous, n'est-ce pas?-Non, dit le roi; ma science est née en moi, par l'influence de la sienne. - Fort bien, dit Nasien. Ainsi en est-il de la remaissance. Le premier acte vital est prodult dans l'être nouveau, par l'influence du dernier acte vital de l'être ancien. Rien n'a passé. L'être continue cependant, du fait de cette influence.

---

a Peut-on savoir d'avance, demanda le roi, si après cette vie l'on renaîtra ou non? — Oul, dit Nasien. — Par quel signe? — Que l'homme s'examine, dit Nasien. S'il se découvre une attache, quelle qu'elle soit, il renaîtra encore. S'il est vraiment libra de toute attache, il ne recattra plus... Au printemps, le paysan salt-il s'il récoltera du millet en été, quoiqu'aucun signe de végétation ne soit encore visible? — Out. — Pourquoi le sait-il? — Parce qu'il a conscience d'avoir déposé

en terre des graines de millet. Il sait que ces graines germeront, crottront, muriront. S'il n'avait rien semé, il aurait conscience que rien ne poussers. - Ainst en est-il de l'homme. Les affections et les altaches sont les graines de la renalissance. Quiconque est conscient que son cour en contient, cet bomme sait qu'il renaltra après sa mort. C'est la starilisation définitive du cœur, qui met fin aux renaissances. I

·Que fut, demanda le rol, l'illumination qui fit le Buddha Sikyamuni? -L'Ulumination du Buddha, dit Nasien, ce fut une vue intérieure, instantanée et éblouissante, de l'impermanence et par suite de la souffrance universelle; ce fut l'intuition de cette vérité unique, qu'il n'y a de repos possible que par l'obtention da la stabilité. - Mais, dit le roi, cette lliumination ayant été instantanée, maintenant il n'en reste rien. - Pardon, dit Nasien. O roi, quand une laée vous étant venue durant la unit, vous la dictez à un secrétaire ; une fois la dictée fiule et la lampe soufflée, ceste-t-il quelque chose? - Sans donte, dit le roi; il reste ce que le secrétaire a écrit. - Ainsi de l'Illumination, dit Nusien. Le Buddha, l'Illumine, a écrit pour les hommes sa Loi, fruit de son illumination. Cette Loi éclaire qui la lit, et l'oriente vers son illumination personnelle à venir.

« Celui qui sait qu'il ne renatira plus, souffre-t-il encore ? demanda Milan. -Il ne soulfre, dit Nusien, d'aucune peine morale, car il se sait arrivé au terms et près d'entrer dans le repos. Mais il souffre encore des maux physiques, car cette dernière existence fult encore partie de l'expiation due pour son passé. Il achève

de payer sa dette.

Ponequol, demanda le roi, les hommes étant tous des hommes, sont-ils faits de taut de manières, out-ils tant de derlins divers? - Pourquoi, demanda Nasien, les végétaux sont-ils si différents, les uns sucrès, les autres acides, etc.? - Parce que, dit le roi, its sont issus de graines différentes - Très bien, dit Nasien. El toutes les différences entre les hommes, viennant de la graine diverse qui cause les renaissances, le doit et avoir moral personnel, le karma propre qu'un chacun s'est fait.

« Nasien dit : La cause première de la mangue qui murit maintenant sur l'arbre, c'est l'homme qui mit en terre la graine d'où cet arbre est sorti. Ainsi en est-il dans chaque ligne de cansalité, bonne ou mauvaise. Certains actes sont le point de départ d'une longue lignée de conséquences. - Quand l'homme meurt. son doit at avoir moral, qui est comme l'ombre de sa vie écoulée, subsiste. Le corps meurt, le karma ne meurt pas. Les karma s'additionnent, de vie en vie. Des saustractions sont aussi faites de cette masse. Masse cana cesse changeante; compte toulours ouvert. a

«Mais enfin, dit le roi, je ne comprends pas comment vous pouvez appeler votre système samsara succession. Je ne vois pas où est la succession, s'il n'y n pas de transmigration. - Il y a succession, dit Nasien L'être qui vient de mourir ici, ranalt allleurs immédiatement. Son moi ne se transporte pas. C'est le karma de set ancien moi, qui fait renalire son nouveau moi. Et le karma de ce moi nouveau, fera remaitre un autre moi en son temps; et ains) de suite. Tel un arbre fruitier, qui produit une graine. La graine plantée ailleurs, reproduit l'arbre. Et ainsi de suite, en série. Vous voyez qu'il y a succession.

Pour faire le bien, demanda le roi, fant-il s'y prendre de bonne heure, ou peut-on différer à plus tard? — O roi, demanda Nasien, c'est quand vous avez soif, que vous faites creuser un puits; c'est quand vous sentez la faim, que vous faites fabourer et ensemencer la terre; c'est quand la guerre est déclarée, que vous faites entourer vos villes de remparis; n'est-ce pas? — Oh non! dit le roi. Je fais faire ces choses longtemps à l'avance. — Pourvoyez donc aussi d'avance, dit Nasien, à votre sort futur. Toujours se dire qu'ou se conduira mieux plus tard, c'est bleu risqué. Ce temps ne viendra peut-être pas, et l'on en est réduit à un repentir stérile »

• Le roi dit: Vons autres Buddhistes, vons prétendez qu'une pierre jetée dans les enfers y est réduite en cendres, tant le feu infernal est intense; et d'un autre côlé vous assurez, que des pécheurs brûlent dans ce feu durant des milliers d'années, sans être réduits en cendres Comment ces deux propositions peuvent-elles s'accorder? — O roi, demanda Naniea, les femelles des crocodiles digérent-elles dans leur ventre les cailloux qu'elles avalent? — Oul, dit le roi (croyance indienne). — Et digérent-elles aussi les œufs qu'elles ont dans le ventre? — Non, dit le roi. — Pourrant, dit Nasien, les cailloux sont durs, et les œufs sont mous. — C'est sans doute, dit le roi, que le karma des cailloux et des œufs n'est pas le même. — Instement, dit Naven. Si les pécheurs sont brûles dans les enfers sans être réduits en cendre, c'est que tel est précisément leur karma, la formule de leur expintion. — Ils renaissent dans les enfers, pour y être torturés, donc avec un corps que le feu infernal fait souffeir, mais qu'il ne détruit pas. Ils vivent dans ces tortures jusqu'à satisfaction complète, puis meurent et renaissent allieurs sous une forme nouvelle, »

-4-10-

«Et le nirvina anquel vous Buddhistes aspirez, qu'est-ce au juste? demanda le rol. — C'est, dit Nasien, ne plus recommencer à être, après avoir une dernière fois cessé d'être. C'est la fin, l'arrêt, obtenu en tranchant l'attachement, lequel cause la succession, la continuation. — Alors, dit le roi, quiconque a tranché toutes ses attaches, entre à sa mort dans ce non-être? — Il y entre aussitôt, dit Nasien, s'il a présiablement payé tout son doit moral. Sinon, il entrera dans le non-être, à sa première mort qui suivra le palement entier de sa dette.»

che roi demanda: Les moines budifuistes aiment-lie leur corps? — Non, dit Nusien. — Alors, dit le roi, pourquoi le soignent-lie? — O roi, dit Nusien, vous avez fait la guerre bien souvent, vous avez été blessé plus d'une fois? — Saus doute, dit le roi. — Et vous avez mis, sur vos blessures, les meilleurs emplaires? — Bien sur, dit le roi. — Vous les aimiez donc bien, ces blessures? — Mais du tout! dit le roi: je voulais continuer à vivre. — O roi, dit Nasien, c'est uniquement pour entretanir leur vie jusqu'à son terme, saus affection ni attache, que les moines soigneut leur corps. Parce que la vie est pour eux temps d'expiation et d'avancement.

A quoi, demanda le roi, faut-il s'appliquer davantage; à faire le bien, ou à éviter le mai? — A faire le bien, dit Nasien. Car le bien détruit le mai. Faire le bien, rend la vie plus courageusé et plus joyause, élève au lieu de déprimer. Un nomine auquel on aura coupé les doux mains, et qui offrira au Buddha, avec ses

moignons et de tout cœur, une simple fleur de lotus; cet homme n'ira pas dans les enfers, durant 91 kalpas, croyez-le bien.

«Vous prétendez, vous Buddhistes, dit le roi, que, quelque mai qu'un homme ait fait, si avant d'expirer il invoque le Buddha, il renait dans les cieux, non dans les enfers. Cela n'est pas croyable. — O roi, dit Nasien, une toute peifte pierre posée sur l'eau, s'enfonce-t-elle? — Oui, dit le roi. — Et une très grosse pierre, posée sur un radeau, s'enfonce-t-elle? — Non, dit le roi. — Pourquoi pas? fit Nasien. — Parce que, dit le roi, la puissance du radeau détruit l'effet de la pesanteur. — Justement, dit Nasien; et la bonne œuvre d'avoir invoqué le Buddha, détruit le poids des péchés antérieurs. »



\*En toute occasion et en dernière instance, dit le roi, vous en appelez au Buddha. Vous Nasien avez-vous vu le Buddha? — Non sire, dit Nasien. — Alors mol je soutiens qu'il n'y a pas de Buddha, dit le roi. — Et mol, dit Nasien, je soutiens que le Gange n'a pas de source. — Comment ceia? Ilt le roi. — Parce que vous ne l'avez pas vue. \*

• Et où est maintenant le Buddha? demunda le roi. — On ne peut plus lui assigner aucua lieu, dit Nasien, puisqu'il est nirvané. Quand un feu est éteint, dites-mol, en quel lieu est sa flamme? — Elle n'est dans aucun lieu, dit le roi, puisqu'elle a cessé d'être. Aiusi en est-il des nirvanés, dit Nasien.

« Et-il vrai, demanda le roi, que le Buddha naquit avec trente-deux marques, conteur d'or par tout le corps, et rayonnant de lumière? — C'est vrai, dit Nasien. — Alors ses parents étaient-ils faits de la sorte? — Non, dit Nasien, ses parents étaient des hommes comme les autres. — Alors, demanda le roi, pourquoi leur fils ne lour ressembla-t-il pas? — O rai, dit Nasien, n'est-elle pas merveil-leusement belle et pure et parfumée, la fleur de lotus à cent pétales? Et pourtant, elle est née de la boue. Pourquoi ne lui ressemble-t-elle pas?»



Quelle distance, demanda le roi, y a-t-il d'icl au clel de Brahma? — La distance est telle, dit Nasien, qu'une pierre tombant du clel de Brahma, mettrait six jours (dans le texte pâlt quatre mois à atteindre la terre. — Et cependant, dit le roi, vous finidhistes prétendez, que tout arhan peut s'élever jusqu'au clel de Brahma, et cela instantanément. — O roi, dit Nasien, vous étes né à Alassanda. A quelle distance d'ici est cette ville? — A plus de deux cents lieues, dit le roi. — T allez-vous parfois en pensée? — Oh! bien souvent, dit le roi. — Et combién de temps prend ce voyage? — Le temps d'y penser, dit le roi. — C'est ainsi, dit Nasien, que les arbans s'élèvent dans les cieux superieurs.

Et, continue le roi, si deux hommes mouraient ici au même moment, et que l'un dut renaltre à Kaboul, et l'autre dans le ciel de Brahma, jequel sern arrivé et réincarné le premier? — Ils arriveront et renaltront tous les deux au même moment, dit Nasien. — Malgré la différence de distance? fit le roi. — Sire, demanda Nasien, mettez-vous plus de temps à penser au clel de Brahma qu'à Kaboul? — Non, dit le roi. — Malgré la différence de distance? fit Nasien... Le transfert du

karma, lors des renaissances, est plus rapide que la pensée, est Instantané, abstrait de la distance.

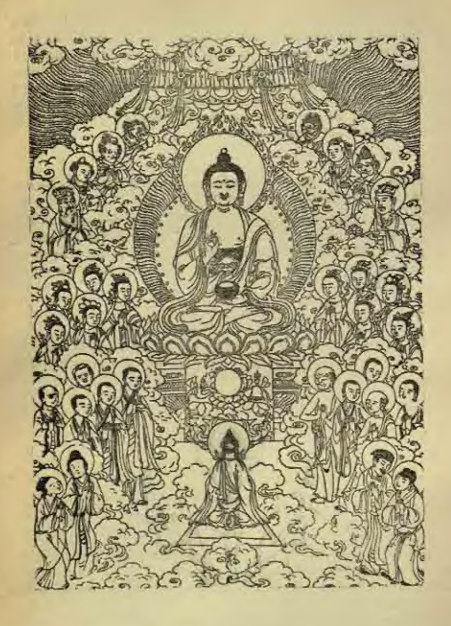
--

Finalement, convaincu et devenu Buddhiste dans son cœur, le roi congédie Nasien avec de grands honneurs. «Ah! lui dit-it, au moment des affieux, je me sens, dans mon palais, comme un lion captif dans une cage dorée. Combien je voudrals tout quitter, et vivre libre comme voust». Le texte chinois finit ici. Le texte pâli ajoute «Mais je ne le puis pas, hélas! Car j'ai tant d'enuemis, que si j'abdiquais, je serais assassiné le jour même, ». Le traducteur chinois malin, a jugé qu'il ne fallait pas dire cela aux roitelets hons et autres, auxquels il destinait son œuvre, lesquels étalent tous dans le même cas.

Notes: - Alassanda, une ville halle dans une lle de l'Indus (T. W. Rhys. Bavids); on Alexandrie en Egypte (P. Pelliot).

Sources. Dans le Tripitaka chivois, 新先比丘额 Nasien bhikahu king — The Questions of King Millada, traduction d'un texte pāli considérablement augmenté par des additions postérieures, je pense, T. W. Rhys Davids. The Sacred Books of the East, vols 35 et 35. — L. Wieger S.J. Buddhisme chinois, tome I, Introduction.





Le Buddha instruisant tous les êtres.

# Cinquante-huitième Leçon.

Du quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne, Buddhisme, Hinayana. Les agamas.

Cest à la fin du quatrième, et au commencement du cinquième slècle, que furent produits les si importants i a A-han-king, recueils hinayanistes pour l'enseignement systématique. A-han est la translittération du sauscrit agama. Ils sont au nombre de quatre, répondant évidemment aux quatre collections bien connues des indiacologues, Dirghagama, Madhyamagama, Ekôttaragama, Samyuktagama-sutra. Mais quel massacre les traducteurs ont fait de ces pauvres textes! L'ordre des pièces est bouleversé; beaucoup manquent; le reste est écourté, paraphrasé, adapté. Quoi qu'il en soit, les âgamas dont la somme égale à pen près un in-folio, sont hien intéressants et bien instructifs. C'est le vieux buddhisme du Buddha, pieux, pénétrant, avec ses envolées parfois admirables, et ses puérilités souvent risibles. Il me faut me borner à citer quelques échantillons de ces recueils, dans lesquels il y a de tout.



\*Un jour un homme qui traversait un désert, fut attaqué par un éléphant sauvage. Près de là se trouvait un vieux puits desséché, dans lequel un grand arbre avait prolongé l'une de ses racines. Saisissant cette racine, l'homme se laissa glisser dans le puits, pour échapper à l'éléphant. Il ne descendit pas jusqu'an fond, car il aperçut un serpent venimenz qui l'y guettait. Quand il leva la tête, it vit deux rats, l'un blanc l'autre noir, qui rongenient la racine à laquelle il se tensit suspendu. Dans cette position précaire, notre homme aperçut, dans une fente, un rayon de miel construit là par des abeilles sauvages. La convoitise fut plus forte que le santiment du danger, et il étendit une main vers le miel, au péril de sa vie. — Voilà, en raccourci, le monde moral, Suspendu entre la vie et la mort par sa destinée, le lot de temps qui lui est concédé, que le jour et la nuit rongent et diminnent sans trève; guetté par des ennemis de tous les côtés; l'homme oublie et aggrave sa situation, risque tous les dangers et souvent se perd, pour un plaisir futile et passager. »



«Un prince de la caste des Brahmes, avait un ministre brahmane, qu'il vénérait camme son maître et dont il faisait toutes les volontés. Un jour un voleur nyant dérobé quelques fruits de son jardin, le Brahmane exigra du roi que cet hamme fût exécuté, ce que le roi lui accorda. — A peu de temps de là, un paysan battit un bœuf qui avait brouté un peu de son riz, si cruellement qu'il lui cassa une corne. Le front saignant, l'animal se précipita dans la salle on le prince rendait la justice, et dépose plainte... Que veux lu que je fasse à celui qui l'a ainsi mutilé? demanda le prince; dois-je le faire mourir?.. Ob nou! dit le hœuf; faites seulement renouvelor votre défeuse du traiter cruellement les animaux. — Touché, le roi se dit

que ce bœuf était meilleur que son ministre. A force d'y penser, il en vint à douter de la doctrine des Bruhmanes. Finalement il convoqua une assemblée de ceux-ci, et leur demanda : parintement pratiquée, votre doctrine sauve-t-elle de la métempsycose?. Non, dirent les Bruhmanes. — Le prince fit atteler son char, et alla trouver le Buddha. Pent-on se lirer de la métempsycose? fui demanda-t-il... Oni, dit le Buddha. Et il lui expliqua, doucement, aimablement, le mérite de l'aumône, les préceptes essentiels, la possibilité de l'amendement et de l'avancement progressif. Si bien que le prince devint sur l'heure un adepte convaince.



Le fils d'une riche et noble famille venalt de se marier. Durant les fêtes de la noce, il se promenali dans le parc avec sa jeune femme. Celle-ci ent envie d'une fleur de shorea. Le jeune homme grimpa à l'arbre, tomba et se una sur le coup. Ce fut une désolation inexprimable. Le père tenuit les pieds du mort. La mère pressalt su tête sur son sein. Tous les deux se lamentaient à cœur fendre. - Le Buddha passa par là. Qui pleurez-vons ainsi? demanda-t-II. — Notre fils, dirent les parents. - Votre flis, dit le Buddha. Cet être redescendu du ciel d'Indra, où les devas le pleurent encore, s'est réincarné chez vous pour un temps, puis vous a planté là ainsi. Depuis que vous le pleurez, il est déjà rene reptile, et a déjà été dévoré par un grand oisean, de surte qu'on le pleure maintenant en trois endroits. Inufile de vous dire ce qu'il deviendra ultérieurement, en continuant sa course, sous le poids de la dette morale qui le pousse. Mais, je vous le demande, est-ce bien la peine de s'attacher à un hôte de passage, au point de le regretter comme vous faites, quand il s'en va? Le moude n'est-il pas une fantasmagorie, où rien ne dure, où rien n'est réel? - Co discours du Buddha éclaire les parents du jeune homme, qui cessérent de pieurer et se résignérent.



«Le fils d'un Brahme (défunt) se levait chaque jour de grand matin, se lavait, se halgnall, mettalt sa robe, pois se prosternait successivement vers les quatre points cardinaux, vers la terre et vers le ciel. - Le Buddha étaut venu dans son pays, co jeune homme alla le voir. Par sa science transcendante, le Buddha connut son cas. Pourquoi, lui demanda-t-il, le prosternes-tu chaque matin vers les six directions?.. Je n'en sais rien, dit le Jenne bomme; c'est feu mon père qui m'a imposé cette pratique... Ton père, lit la Buildha, n'a pas voulu que tu te presternasses de corps seulement... Le Jeune homme s'agenouillant, dit au Buddha; Veuillez m'instruire... Écoute bleu, dit le Buddha. - t. Voici le sens du presternement vers le Nord. Pour honorer ses parents comme il faut, un fils doit faire cinq choses; se préoccuper de leur conserver la vie, faire préparer à temps leur nourriture par les serviteurs, ne jamais les contrister, se souvenir toujours de leurs bienfalts, les solgner dans leurs maladies. Aux parents incombent aussi cioq devoirs; préserver leurs enfants du mul et leur approndre le bien, leur faire donner l'éducation convenable, leur enseigner les proceptes de la morale, leur cholsir une femme, leur préparer un héritage. - 2. Voicl le sens du prosternement

vers le Sud. Pour honorer leur maître comme il faut, les disciples delvent faire cinq choses; le respecter, lui être reconnaissant, accepter son enseignement, s'appliquer sans se lasser, parler de lui avec éloge. Aux maltres incombent aussi cinq devoirs; ne pas laisser leurs élèves perdre leur temps, les rendre supérieurs aux élèves des autres maltres, leur apprendre heaucoup et faire qu'ils le retiennent, résoudre leurs doutes et difficultés, tacher de les rendre un jour supériours à solmême, - 3. Volci le sens du prosternement vers l'Ouest. Pour honorer leur mari comme il faut, les femmes doivent faire cinq choses; quand le marl rentre à la maison, la femme doit se lever et s'avancer à sa rencontre; pendant que le mariest debors, la femme doit s'acquitter avec soin des travaux du ménage; elle ne doit pas aimer un autre homme, ni se montrer mécontente quand son mari la gronde; Il ne lui est pas permis de s'approprier quol que ce soit en cachette; elle doit tenir compagnie à son mari durant la nuit. Aux maris incombent aussi cinq devoirs; ils doivent respecter leurs femmes, leur fournir les aliments et les habits nécessaires, leur acheter des bijoux, leur donner part à tout ce qu'il y a à la maison, ne pas leur manquer de fidélité dehors. - 4. Voici le seus du prosternement vers l'Est. A l'égard de ses parents et amis, un homme doit faire cinq choses; quand Il les volt and agir, il doit les reprendre et les exhorter en secret; il doit voler à leur secours, chaque fois qu'il les sait dans la détresse; il ne doit pas divulguer leurs secrets; il doit les respecter; il doit leur donner quelque chose de son hien. - 5. Voici le sens du prosternement vers la terre. A l'égard de ses esclaves, un maître dolt faire cinq choses; il dolt les nourrir et les habiller, les faire soigner dans leurs maladies; il ne doit pas les buttre sans motif ou avec excés; il ne doit pas leur rayle leur pécule; il doit les faire tous participer également à ses blenhits, sans preférences. Aux esclaves incombent anssi cinq devoirs. Its doivent se lever de grand malin sans attendre qu'on les y force; ils dolvent faire avec soin ce dont ils sont charges; ils ne doivent pas détériorer ce qui appartient à leur mattre: ils doivent être pour lui pleius de prévenance et de déférence; ils doivent parter de lui en bonne pert, et taire ses défauts. - 6. Voici le sens du prosternement vers le ciel. Envers les moines, les laiques doivent remplir cinq devoirs; lis dolvent les voir avec plaisir, leur parler avec douceur, les saluer poliment, les aimer cordinjement, les vénérer comme l'élite des hommes et les prier de leur enseigner la voie du salut. Quant aux moines, voici feurs six devoirs à l'égard des laïques; qu'ils se gardent de toute avarice quand ils reçoivent leurs Rhéralités; qu'en feur enseignant à ne pas pécher, ils ne péchent pas aux-mêmes; qu'ils solont patients et non colères, rélés et non paresseux; qu'ils se gardont, dans leurs rapports avec eux, de toute légéreté, de toute maladresse. - Fais toutes ces choses, conclut le Buddha, et tu auras rempli les vœux de feu ton pére.»

--

« Rāhula, le fils du Buddha, novice sous la direction de son père, ne fut pas parfait du premier coup. Il était porté à l'impertinence et su mensonge. Le Buddha son père lui dit : puisque tu habites un couvent, surveille tes pensées et la bouche, observe exactement la règle... Hāhula reçut cette instruction avec respect, salua, se retira, et médita durant 90 jours entiers dans la honte et le repentir. Au bout de ce temps, le Buddha alla le visiter. Très content, Rāhula salua son père

et disposa son siège. Le Buddha s'assit et dit : mets de l'eau dans le barein, pour que le lave mes pieds. Ranula obeit. Le Buddha se lava les pieds, puis dit à Rabula : vois-tu cette eau?.. Qui, je la vois .. Pent-eile encore servir à apprêter la nourriture, à préparer une boisson ?.. Non, elle n'est plus bonne à rieu; jadis elle était propre, mais maintenant elle est soulitée; elle ne peut plus servir à rien... Alosi de tol, dit le Duddha. Tu és né mon flis, le petit-flis d'un rol, le rejeton d'une roce Illustre. Bien plus, tu és eu l'honneur d'être reçu moine. Si maintenant tu ne surveliles pas ta houche, el tu laisses ton cour s'emplir de souillures, domine cette éau tu deviendras un rebut propre à rien. Vide le bassin! - Quand Râhula ent obéi, le Buddha lui demanda : ce hassin peut-il servir à contenir des aliments on des boissons?.. Nou, dit Rahula, car c'est un bassin pour bains de pieds : quoiqu'il soit vide maintenant, c'est toujours un objet immonde... Ainsi de toi ! dit le Buddha. Si tu continues à mentir et à dire des importinences, si tu na remplis pas les obligations d'un vroi moine, l'infamie s'attachers à la personne, tu deviendras un Sire ignoble comme co bassin. - Ce disant, to Buddha donna un coup de son pied au bassin vide, lequel se mit à sauter et à rouler. Quand il se fut arrêté ; as-lu et peur qu'il ne se brisat ? demanda le Buddia à son fils... Pas trop, dit Râhula. Un bassin pour bains de pieds, on y tient un peu, mais pas beaucoup, l'objet n'ayant pas une valeur considerable... Ainsi de tol i fit le Buddha. Sous la robe de moine, tu n'es qu'un être sans valeur. Si tu continues à malédifier la communauté par tes mauvaires paroles et in manvaise condulte, si lu le rends odieux à tout le monde, un jour tu seras expulsé : ensuite tu floiras mal ; un lieu d'arriver à la délivrance, ion âme tombera dans les enfers, puis renaltra preta ou animal; lu rouleras sans fin à travers les existences, sans qu'ancon Buddha al l'ousa alt pillé de tol. - Ce sermon de son père convertit flâhula. Il devint, en peu de temps, fervent, doux, putient et recueilli au possible, un véritable arhan.

----

· Un leune homme désireux de perfection, songenit à embrasser la secte des yogi. Quelqu'un l'engages à faire d'abord visite au Buddho, qui le reçut simablement, le fit asseoir et lui dit : Les popi vont tout uns, convrint leur honte svec leurs mains, ou avec des hailtons enfevés ans cadavres el jetés prês des crémutoires. Ils mendient, mais n'acceptent de noucriture, que dans les maisons où il n'y a ni chiens ni mouches. Ils ne font qu'un repas de sept houchées par jour, ou tous les deux jours, tous les trois ou quatre jours, tous les élaq six sept jours et plus, ingérant entre temps, pour calmer les affres de la faim, de l'herbe on des arguls. Ils dorment sur un fumier, ou sur des fagots. Ils s'immergent dans l'esu, trois fots le jour et trois fois la nuit. Ils laissent pousser, sans jamais y toucher, leur barbe et leur chevelure. Les uns se tiennent debont sur un pird, les autres tiennent tonjours un bros levé, d'autres ne s'assectent jamais. Yous trouvez cette via pure? - Je la trouve pure, dit le jeune homme. - Noi, dit le Buddha, le la trouve Impure Parce que ceux qui la pratiquent, le font pour qu'en les admire, pour qu'on les vénere, pour qu'on leur fasse l'aumône. Très détachés en apparence, ils sont liés par des lions très forts. Sous protexte de contemplation extetique, ils ne font attention à personne, se répondent à personne, se conduisant en tout lieu

comme s'il n'y avait personne. Ils critiquent et dénigrent tous ceux qui vivent autrement, et déconseilleut de leur faire l'aumône. Ils ne tendent, ai su repentir, nit à la palx; oi à la supience. Tous leurs efforts vont à se rendre semblables aux animaux. Et plus ils avancent dans cette voie, plus ils deviennent orgueilleux, obstinés, méprisants. Moi je trouve ce genre de vie impur. Et vous, qu'en pensezrous? demanda le Buddha. - De fait, dit le jeune homme. - Voici, dit le Buddha, la vie que moi je considére comme pure. Ne pas chercher à se faire honorer et bien traiter. Agir de la même manière, en tout lieu et en tout temps, en secret comme en public. No mésestimer et ne dénigrer personne. Ne pas critiquer ce qu'on ne comprend pas. Ne pas tuer, ne commettre aucune impudicité, ne pas mentir, ne pas se laisser aller à l'envie ou à la colère. Elre assidu à méditer, afin de progresser en sapience. Tendre à une perfection humaine, non à une perfection animale. Surtout, être humble, être modeste, être déférent. Vollà ce que mol l'appelle une vie pure. C'est celle que mes molnes pratiquent, acceptant mes instructions et observant ma règle. Je tiens pour erronée et impure, toute manière de vivre qui aboutit à l'orgueil et à l'arrogance. «



Deux jeunes Brahmes s'étant décidés à embrasser la loi du Buddha, leurs parents lear threat les plus vifa exproches, Avez-vous oublie, teur dirent-ils, que nops Brahmes, nous avons une origine supérieure, étant sortis de la bouche de Bruhma, Gráce à nos rits, sur cette terre nous sommes les pues, el nous serena aussi les purs dans l'autre monde. Comment pouvez-vous vouloir vous ravaler au niveau des castes inférienres? - Les deux lennes gens rapportérant ces paroles au Buddha. Quelle n'est pas, leur dit celui-ci, l'ignorance et l'arrogance de ces gensla?!. Moi le ne reconnaîs pas de castes. L'abandon de tout esprit de caste, et la reconnaissance que tous les hommes sont égaus, est la première condition que j'exige de quiconque prétend entrer dans mon Ordre. C'est à prendre ou à laisser. Les disciples que j'ai reçus, sont sartis de toute caste et de tout rang social. Il ne parait plus rion de ce qu'ils furent dans le monde. A quiconque leur demandernit «de quelle caste étes-voue?».. la consigno est de répondre «je suls un moine buddhiste». Il n'y a, en ce monde, qu'un seul être plus noble que les notres: c'ast le Buddha; parce qu'il est l'œil et la science de ce monde, la loi qui dirige et la rosée qui comole. Les Brahmes ont tort de croire, qu'ils eurest une origine et sont une race spéciale. - Voici ce qui en est, des castes en général, et des Brahmes en particulier. A chaque destruction du monde, tous les êtres non nirvanés, ronaissent dans le seizième clei. La leur pensèe est leur nourriture, et la splendeur de lour corps est leur lumière. Ils possedent toutes les facultés transcendantes, pouvent voler à travers l'espace, etc. Une fois la terre nouvelle ressortie des tonébres et du chaos, fos devas du seixième ciel, dont le lot de jouissance touche à son terme, y descendent, encore glarieux. De la terre renouvelée jaililit une source sucrée. Un deva y trempe son doigt et la goûte. Les autres l'imitent. Aussitôt tous perdent leur gloire et les facultés transcendantes. Pois l'un d'entre eux goûte au riz né spontanément de la terre vierge. Les nutres l'imitent. Aussitét lour corps se matérialise, s'épaissit. Ceux qui ont maugé beaucoup de riz, prenneot une teinte

plus sombre; ceux qui en ont peu mangé, gardent un teint plus clair. Alosi se différencient les races des hommes. Les sexes aussi se différencient. La nourriture matérielle fait fermenter les passions. La première qui s'èveille est l'esprit de propriété, que suit la jalousie son inséparable compagne. Alors certains arrachent anx autres et accaparent les fruits produits spontanément par la terre. Aussitôt celle-ci cesse de les offrir, et il faut que les hommes travaillent pour vivre. Ils se partagent les terrains, bâtisseut des maisons et des magasins. Puis viennent, par suite des lotérêts particuliers, les rivalités et les disputes. Un homme plus fort et plus habile que les autres, se fait roi pour maintenir la paix, et la plébe reconnaissante lui donne en tribut une partie de ses produits; ainsi se constitue la caste des kshatriyas. Ensuite certains hommes qui se distinguent par des talents spèclanx, constituent la caste des sudras. Enfin, les miséres et les ennois se multipliant dans le monde. l'idée vient à un homne intelligent et pacifique, de les éviter en allant vivre en solitaire dans les bois. Il le fait, a des imitateurs, et vollà la caste des Brahmes constituée. Ces mêmes choses se passent, à chaque renouveau du monde. Quant à la dignité morale des membres de ces castes, elle dépend eulièrement, non de leur appartenance à telle caste, mais du karma, du doit et avoir de chaque individo. L'effet principal du karma, est la renaissance en fonction du karma. Chacun renaît sejon ses œuvres. Le Brahme ne renaîtra peut-être pas Brahme, ni le sadra sudra. La condition variant ainst avec chaque vic, les castes ne sont rien. C'est ce que reconnaît le moine de mon Ordre, lequel porte un costume spécial et se rase la tête, pour se différencier de toutes les castes : et qui se préoccupe, non de mesquines prérogatives d'étal social, mais de son ascension dans l'échelle des êtres, de renaissance en renaissance, »



Il y avait un vieux Brahme, chef d'un village, riche et considéré, mais absolument incrédule. Il disalt à qui voulait l'entendre : non, il n'y a pas d'autre monde, Il n'y a pas de renaissance; il n'y a pas de rétribution, ni pour le bien, ni pour le mai. — Un jour, du hant de sa terrasse, il vit quantité de ses vassaux qui sortaient du village... Où vont-ils? demanda-t-il... Ils vont, lui dit on, enlendre discourir la célèbre nonne Kia-ye, laquelle traverse le pays avec une bande de moines... Ces sots vont se laisser endoctriner, dit le Brahme. Qu'ils attendent! l'irai avec eux. -Aussitôt que son char fut attelé, suivi de la foule de ses vassaux, le vieux Brahme se rendit an bois où Kia-ye discourait, déjà entourée d'un nombreux auditoire. Il se présenta, la salua, puis énonça avec emphase sa thèse favorite « non, il n'y a pas de rétribution, ni pour le bien, ni pour le mal! Je ne crois tien de tout cela. . - Pourquol pas? fit la nonne Kin-ye. - Parce que, dit le Brahme, ceux qui le disent, sont tons des vivants. Jamais un mort n'est revenu, pour attester la vérité de ces dires. J'avais un parent, auquel je dis avant sa mort: D'après les moines, étan, donné ce que tu as fait, tu fras au fond de l'enfer. Si cela l'arrive, reviens sans faute pour me le dire, et je croirai qu'à la mort tout n'est pas fini... C'était mon parent il n'a pas pu me manquer de parole. Or il n'est pas revenu. Done il n'y a rien après la mort. - Ah! dit Kia-ye. Eh bien, je suppose que sur la place ou l'on torture des condamnes, l'un de ceux-ci dise au bourreau... permettez-moi de m'absenter. l'al une visite à faire... Crovez-vous que sa requête lui sera accordée? - Bien sûr que non, dit le Brahme. - Il en aura été de même pour votre parent dans les enfers, dit Kia-ve. S'il n'est pas revenu, ce n'est pas parce qu'il n'y a pas d'enfer, c'est parce qu'on ne lul permet pas d'en sortir. Et quand on le lachera, ce sera pour renaltre, et non pour venir vous faire visite. - - Je ne crois pas non plus, dit le Brahme, qu'il y ail des cleux. Et voici ma raison. l'avais un ami, un excellent homme. Avant sa mort, je lui dis: Si ce que les moines disent est vrai, in renaltras certainement dans quelque ciel. Si cela l'arrive, viens me le dire, et le croirai qu'it y a des cieux... Or il n'est pas revenu, lui mon ami. Done je ne crois pas qu'il y ait des cieux. - Ah! fit Kia-ye. Eh blen, le suppose qu'un homme soit tombé dans une fosse d'aisance. On l'en retire. On le racle, on le lave, on l'essuie, on l'oint, on le parfume, on l'habille, on l'installe dans une belle salle. Et vollà qu'il manifeste le désir de retourner dans la fosse. -- Pas possible, dit le Brahme, - Pas possible, dites vous. Vous avez raison, Et vollà pourquol votre ami n'est pas redescendu des splendeurs des cieux dans les ordures de ce monde. Qu'il ne soit pas revenu, cela ne prouve pas qu'il n'y a pas de cleux. Cela prouve au contraire que votre ancien ami s'y trouve si bieu, qu'il a oubliè ce monde et vous. - - Quoi que vous disiez, dit le vieux Brahme, il n'y a pas d'autre monde; car je ne l'ai pas vu. - Alors, dit Kin-ye, le suppose qu'on dise à un aveugle-né, qu'il y a un solell, une lune, des couleurs, des éléphants; et qu'il réponde, allons donc, vons m'en contez, je n'at rieu vu de tout cela .. Cela prouvera-t-il qu'il n'y a, ni solcil, al tune, ni conteurs, ni éléphants?.. Non, n'estce pas?.. Done le fait qu'on ne l'a pas vue, ne prouve pas qu'une chose n'existe pas. Réfléchissez à cela. - Il n'y a pas d'autre vie, dit le vieux Brahme, car il n'y a pas d'ame qui survit. Et ceci, j'en ai la preuve expérimentale. Comme chef de village, je fais exécuter les malfaîteurs. Ayant une fois pris un brigand fameux, je le fis distiller dans un niambic de fer. Je pris toutes mes précautions. L'alambic était entouré d'un cordon de gardes. l'observal moi-même l'orifice, sans détourner les yeux un seul instant. Or al mol al personne ne vit partir son ame. Finalement, ayant falt ouvrir l'appareil, je constatui qu'il ne restait que des cendres... Une autre fols je fis dissèquer un criminel tout vif, et on n'y trouva pas davantage une âme. Donc il n'y a pas d'âme survivante, et par conséquent pas d'autre vie. Et le suis curienx de voir, ce que vous répliquerez à celle-là. - Ce que je répliqueral, lit Kia-ye... Vous est-il jamais arrivé, quand vous dormlez, de voir des montagnes et des fleuves, des villes et des rues pleines de monde? - Bien souvent, dit le Brahme. - Rien souvent, dit Kin-ye ... Alors votre épouse qui conchaît avec vous, a vu sortir et rentrer votre âme bien souvent? - Jamais, dit le Brahme. - Pourtant, dit Kia-ye, votre âme est sortie et rentrée. Les rêves sont des randounées de l'âme, chacun sait cela. Et si votre éponse n'a pas vu votre ame surtir et rentrer, c'est que l'œil charnel est un instrument trop grossier pour pouvoir voir la nure substance de l'âme. - J'ai, dit le vieux Brahme, une autre preuve expérimentale de la non-existence de l'âme. J'ai fait peser un mourant, puis j'ai fait repeser son cadavre après qu'il eut expiré. Le pesage fut fuit avec le plus grand soin. Or on ne trouva ancune diminution de polds. Done II n'y a pas d'Ame. Que répondezvous à celle-la? - Savez-vous, demanda Kia-ge, si un morceau de fer chauffé à blanc, qui fuit et qui brûle, est plus lourd ou plus lèger que le même morceau

obscur et froid? - Le noids est exactement le même, dit le Brahme: - Aiors, dit Kia-ye, il n'y a ni chaleur ni lumière, puisque leur présence n'augmente pas, et que leur obsence un diminue pas le polds. - La chaleur et la lumière sont impondérables, dit le Brahme. - Et l'ame aussi est impondérable, dit Keu-ge; voilà ce que le réponds. Et maintenant le vous exhorte, pour votre salut futor, à renoncer à votre incrédulité. - - Comment y renoncerais-le? dit le Brohme, après tant d'années, alors que l'y suls si habitué? - Écoutez, dit Kia-ye. Deux hommes récoltérent chacun une charge de chanvre, qu'ils portérent au marché. La, de houtique en boutique, le premier s'informa, trouva des acheleurs, vendit petit à petit tout son chanvre. Au contraire, de bautique en boutique, le second refusa de céder son chauvre, disant toujours: voltà si longtemps que le le porte; j'y suis habitue... Et il rapporta son chanvre à la maison. Et quand sa famille s'étonna: je n'ai pas pu m'en séparer, dit-il, après l'avoir porté el longtemps... Brahme, cet homme, c'est vous! Voes failes mal votre négoce. Vous vous préparez la pauvreté et des regrets dans la longue nult. - - L'histoire unit par la conversion du vieux Brahme et de tous ses vassaux.



Deux Brahmes, dont les familles étalent nobles et honorées depuis plus de sent générations, que tout le monde vénérait et consultait, discutérent un matin sur la voie qui mêne à l'union avec Brahma, chacun vantant la doctrine de son maitre. Comme ils n'arrivaient pas à s'accorder, ils convinrent d'aller demander l'avis du segmona Gautsma (le Buddha), dopt on parlalt besucoup alors. Etant donc allés trouver le Buddha, ils le saluérent avec respect et s'assirent. - Avant guills but enseent pose aucuse question, le Buddha qui sait tout, leur dit: Vons avez discuté sur la voie, ce matin, chacun scotenant l'opinion de sou maître. -Les deux Brahmes se regardèrent stupéfaits. - Le Buddha réprit : Vos maitres qui vous ont parle de l'union avec Brahma, ont-ils jamais vu Brahma? - Jamais, dirent les deux Brahmes, - Et leurs mattres à eux? - Pas davantage. - Et les ermites anciens, les célébres rishie qui out les premiers préché cette doctrine, avaient-ils vu Brahma? - Nou, direut les deux Brahmes; personne u'a jamals vu Brahma. - Alors, demanda le Buddho, quelle confiance pent-on accorder à ceux qui enseignent comment on peut s'unir à lui?. Si quelqu'un disait: je suis l'emont de la plus belle femme qui soit au monde, seulement je ne sais pas où elle habite... ne rimit-on pas de lui? Ainsi en est-il des rapports avec Brahma, de ceux qui prétendent pourtant enseigner aux autres comment s'unir à Braham... Et le soleil, et la lune, que ces Maltres salnent mutin et solr, joignaut les mains et faisant des offrandes, parce que, disent-lle, des dieux hubitent dans ces astres; ces dieux, les ont-ils vus? - Non, dirent les deux Brahmes, - Et fenrs madtres à eux? et les anciens? - Pas davantage. - Mais alors, dit le Buddha, quand its dogmatisent, ces hommes sont comme une chaîne d'avengles qui tous, jusqu'an deraier, répeteraient ce que le premier a imaginé sans l'avoir vu. Et quand its enseignent la manière de s'unir à firzham, ils sont comme un homme qui tentrrait de dresser une échelle en pleine campagne, saus aucun appui, pour permettre anx gans de monter au ciel. Ne soni-lis pas de valus parteurs? — Ce anni de vains parlours, dirent les deux Brahmes. — Oui, dit le Buddha, leurs propos ne sont que billevesées, paroles vides auxquelles ne répond anciune réalité. Comment ces hommes, dont plusieurs furent notoirement soulllés de divers vices, passeraient-lis à volonté dans l'Intimité avec Brahma, et y feralent-ils passer les autres? — Si quelqu'un, debout sur cette rive d'un grand fleuve, disait à l'autre rive; viens cà, é rive, pour que je passe et fasse passer mes gens... ne riralt-on pas de lui? — Et si quelqu'un se faisait fort, de faire passer à ses clients l'immense mer, sur un faible radeau de son invention, ne seralt-ce pas tà une prétention bien outreculdante? — Tous les maîtres grandiloquents du Brahmanisme, ont péché ainsi par présomption, promettant aux hommes bien plus qu'ils ne pouvaient tenir.»



Voici quel fut le dernier discours du Buddha à ses disciples, la nuit où il mourut... Avant tout, gardez fidélément la règle, et tenez régulièrement les chapitres.
Taut que vous ferez cela, tout lra aussi bien que si j'étais encore présent au milieu
de vous. Ne faites aucune sorie de trafic. N'ayez pas de propriétés, pas d'esclaves,
pas de bestiaux. Craiguez la richesse comme on craint le feu. Ne labourez pas la
terre, n'ébattez pas les hois, n'exercez ni la médecine ni la divination. Ne recherchez pas la laveur et le commerce des grands. Méditez souvent votre règle. Elte
vous affranchira des maux terrestres, et vous procurera le bonheur. Ceux-tà seuls
qui l'observent bien, obtiennent la paix, dés en ce monde.

Surveillez et contenez vos pensées et vos désirs, comme un berger surveille et contient ses béles, les obligeant à brouter, ne leur permettant pas de foldtrer. Matez votre corps, comme un cavalier mate un cheval trop fringant, par le mors et la martingale, pour ne pas être jeté dans un fossé par un caprice de sa monture. — Les convoltises sont une hande de voleurs; traitez-les en conséquence. Défiez-vous surtout de votre cœur. Ses écarta sont à redouter, plus que la morsure d'un cobra. Ne commettez jamais la faute, de considérer l'appat seulement, oubliant le piège qu'il amorce; autrement il vous arrivers ce qui arrive aux singes et aux éléphants; vous perdrez votre liberté; vous deviendrez esclaves.

Mangez, comme on prend médecine, pour ne pas mourir, ni plus ni moins, et sans examiner si les aliments plaisent ou déplaisent au goût. Mangez, comme font les nbeilles, si délicates, qui ne souillent ni les fleurs ni elles-mêmes. N'acceptez des bienfaiteurs que le nécessaire. Dans votre carrière de travail mental, non de labeur physique, vous n'avez pas besoin d'être forts comme des bœufs.

Durant le jour, faites le bien avec zéle; ne pendez pas le temps paresseusement. Vers le milleu de la nuit, entre le sommeil du soir et celui du matin, récitez des prières afin que la nuit, partie considérable de l'existence, ne passe par sans quelque fruit. — Songez que le monde brûle, c'est-à-dire que l'impermanence le réduit en cendres moment par moment. Ne dormez pas an point d'oublier votre salut. — Les passions vous guettent comme des assassins. Ne dormez pas au point de négliger voire sécurité. — Le mai cache au fond de votre cœur, est plus dangereux que le cobra pout-être caché sous votre lit. Il faut l'arracher de son gile, avec le crochet de la vigilance. — La pudeur et la continence sont les premières vertus à cultiver, sans lesquelles les autres ne serviraient à rien. Quand on s'habille, ou met d'apord

les plèces qui couvrent la mudité, ensuite celles qui embellissent. Ainsi faut-il faire aussi au moral.

Noffensez personne, ni par vos actions, ni par vos paroles. Cédez aux nutres. Ne vous fâchez pas. Ne gardez pas rancune. Que votre bouche ne profère aucune parole méchante. La patience triomphe de tout; c'est la grande force. Quiconque ne s'est pas exercé à la patience jusqu'à se réjouir des injures qu'il reçoit, celui-là n'a pas encore fait le premier pas dans la vole.

Vous qui vous rasez la tête, portez un panvre habit et quêtez votre nourriture, pour manifester à l'extérieur que vous avez renoncé à toute vanité mondaine; si vous alliez après cela montrer de l'orgnell et de l'arrogance, quelle inconséquence! Les laiques ne vous le pardonneraient pas. Humiliez donc votre cœur, tandis que vous mendiez. — La duplicité, l'intrigue, la flatterie, sont aussi choses contraires à votre profession. Soyez simples et droits. Moine et fourbe, sont deux termes qui s'excinent l'un l'antre.

Heureux ceux qui ont peu ou pas de désirs. Qut en a beaucoup, s'attire bien des tracas. Les désirs tourmentent. Leur absence est la condition absolue de la paix. Sachez être contents du nécessaire. Quiconque a bridé ses convoltises, se trouve bien, étendu sur la terre nue. Quiconque ne les a pas maltrisées, se trouvera mal, même sur un trône dans les cleux. Ne visez-vons pas au nirvâna, qui est l'extinction de lout vouloir?

Votre profession exige aussi que vous vous teniez à l'écart des laiques. Plus vous vivrez retirés, et moins vous aurez de chagrins. Si vous fréquentez les laiques, vous serez affecté, par contagion, de teur affairage et de neurs soucis. Les liens sociaux sont les pires fiens.

Ayez du zele pour votre progrés, et travailler-y avec constance. Un filet d'eau, mais qui coute toujours, creuse la roche dure. — L'ardeur intermittente ne mêne à rien. Un homme qui a mis en train un briquet à cheville, n'obtiendra jamais de feu, s'il se repose par intervalles. Pour que le bois s'enflamme, il faut aller vivement et d'un trait jusqu'au bout. — Retenez cet exemple, et mettez-le en pratique.

Pour protéger votre sagesse ascétique acquise, ne donnez pas accès aux inrrons que sont les vaines pensées. Fermez-leur votre cœur. Elles pilleraient vos mèrites, et énerveraient votre volonté. Un homme cutrassé ne sera pas blessé même dans la mélée d'une bataiile. S'il n'a pas de cutrasse, il y sera en grand danger.

C'est la méditation, qui entretient les résolutions, qui conserve au cœur son énergie. Un fermier a bien soin d'entretenir le canal, qui lui amène l'eau pour irriguer son champ. Or l'eau de la sagesse coule en vous par le canal de la méditation. Examinez-vous souvent, pour découvrir et boucher à temps les fuites qui pourraient se produire.

Voltà les choses qui font le moine. Qui les omet, est un déclassé, car il n'est ni moine ni laique. On se fait moine, pour se tirer du flux des renaissances. N'oubliez jamais ce propos fondamental. Qu'il soit, dans ce monde ténèbreux, le fanal qui vous guide. Qu'il soit, dans ce monde maiheureux, le drogue qui adoucira von peines. Qu'il soit la serpe avec laquelle vous retrancherez tonte végétation de désirs exubérante. Pour la conduite personnelle, la lumière de la sagesse acquise

par la méditation continuelle, éclaire autant ou mieux que la lumière extraordinaire dite l'œil céleste.

Ne discutez pas vos croyances, à la manière des philosophes, car ces discussions brouillent l'esprit, au fieu de l'éclairer. Ne serait-il pas regrettable que, vous étant fait moines, vous n'obteniez pas le fruit de la vie monacale? Or ce fruit, les vaines discussions ne vous le donneront pas. Plus vous vous abstiendrez de discuter, plus vous aurez de paix et de joie.

Observez les enseignements que vous avez reçus, en tout temps et en tout lieu. Dans vos tournées, dans la solitude, parmi les hommes, dans le secret de votre cellule, soyez toujours et partout le même. Ne vous chargez pas de nouvelles fautes. N'omettez pas d'augmenter vos mérites. Ne vous préparez pas le regret de vous trouver les mains vides à la mort. — l'ai fait pour vous le bon médecin. Je vous ai préparé d'excéllents remêdes. A vous maintenant de les prendre. Si vous ne le vouléz pas, je n'y pourrai rien. — l'ai été pour vous un bon guide. Je vous ai montré le vrai chemin. A vous maintenant de le sulvre. Allez avec confiance. Ne doutez pas. \*

Sources. — Dans le Tripitaka chluois, les quatre ouvrages: 長阿含經 Tch'ang A-han king; 中间含經 Tchoung A-han king; 增壹阿含經 Tseng-i A-han king; 雜河含經 Tsa A-han king.





Moines buddhistes chinois.

## Cinquante-neuvième Leçon.

Du quatrième au cinquième siècle de l'ère chrétienne. Buddhisme. Monachisme.

A la fin du quatrième et au commencement du cinquième siècle, en même temps que les traductions des Agama, furent aussi faites celles des Sommes disciplinaires régiant le moanchisme, des diverses écoles indiennes. Ces Sommes ne différent entre alles que par des détails insignifiants, le fond étant à peu de chose près le même. Elles turent ajusi multipliées, parce que chaque école voulut avoir la sienne propre, par esprit de corps, pour n'avoir pas l'air d'être tribulaire de l'école voisine. Toutes sont basées sur les mœurs et les contumes indiennes, saus même un essal d'adaptation aux mœurs et aux contomes chinoises. La Somme qui ent en Chine la plus grande influence, est celle de l'école Dharmagupta, 图 分 [It la Loi en quatre parties, tradulta en 195. Le cadre da ces Leçons ne me permet pas de m'engager dans les mille détails de ces grands ouvrages, qui prévolent et décident tous les cas possibles de la vie buddhique, et même bon nombre de cas absolument impossibles. l'en ai exposé l'essentiel dans mon Buddhisme chinois, Tome I. Dans la présente Leçon, je me borneral à deux points importants, la réception des sujets, adeptes, novices, moines ou nounes; et le chapitre des moines. Je laisseral parler les textes, qui sont très clairs.

## 1. Réceptions.

D'abord la réception d'un adepte laïque perpetuel, qui s'engage à observer les cinq préceptes.

«Quand un laïque se présente, demandant à faire la profession de foi, et à embrasser les cinq préceptes, on lui enseigne d'abord ce que c'est que le Buddha, sa Loi, son Ordre. Puis on lui apprend à flèchir le genou. À élever les mains jointes, à se repentir de tous les excès qu'il a commis, en pensées paroles et actions. Puis, devant le chapitre assemblé, le cérémoniaire lui fait prononcer la profession de foi:

Moi un tel, de ce jour, pour toute ma vie, je donne ma foi au Buddha, à sa Loi, à san Ordre.

Le candidat répète cette formule trois fois de suite. Puls, le rit étant censé avoir produit son effet, il reprend:

Moi un tel, j'ai donné ma foi au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. Je demande maintenant avec joje, à embrasser, selon la doctrine du Buddha Śūkyamuni, les cinq préceptes des adeptes laiques. Je l'affirme, pour qu'on le sache.

Après que le candidat a répéte trois fois cette formule, le cérémoniaire lui dit: Un tel, écoute attentivement! Ce chapitre de moines du Vertueux, du Buddha Sākyamuni, de Celui qui est venu, t'annonce (par ma bouche) les cinq préceptes, que tous les adeptes sont tenus d'observer durant toute leur vie. Voici ces cinq préceptes:

- Durant toute la vie, ne tuer aucun être vivant. Cela comprend bien des choses. Pourras-tu les observer toutes?.. | Le candidat répond ) Je le puis.
- 2. Durant toute la vie, ne s'approprier rien qui ne solt donné. Cela comprend hien des choses. Pourras-tu les observer toutes?.. Je le puis.
- 3. Durant toute la vie, se garder de toute impudicité. Cela comprend bien des choses. Pourras-tu les observer toutes?.. Je le puis.
- 4. Durant toute la vie, s'absteuir de mentir. Cela comprend hien des choses. Pourras-tu les observer toutes?.. Je le puis.
- 5. Durant toute la vie, ne boire aucune liqueur fermentée. Toute liqueur tombe sous cette prohibition; qu'elle soit tirée du grain, de la canne à socre, du raisin, ou de toute autre substance, peu importe. Tout ce qui peut enivrer, est défendu. Pontras-tu observer cette défense?.. Je le puis.»



Voici maintenant la formule de réception d'un adepte laique tymporaire. - Un curieux usage, que la tradition fait remonter jusqu'au Buddha, permettait aux laiques pieux, que leur condition ou leur profession empêchait de quitter le monde on de garder les cluq préceptes, de faire à l'occasion, temporairement, huit des dix promesses des moines; par exemple, pour un au, ou pour un mois, dit la glose; mais surtout, pour un demi-jour et une nuit, chaque mois. Cette dernière pratique, une sorte de retraite du mois, paraît avoir ou une grande vogue. Le pleux laïque se rendalt à un couvent, après midt. Il y faisait la profession de foi, l'aveu général de ses fautes, la promesse de garder Jusqu'au lendemain les préceptes des moines, excepté celui de no pas manger ni hoire depuis midi jusqu'au matin, et celui de ne toucher ancun métal précieux. Pratiquement, dit la glose, la plupart jeanaient cette nuit; mais, à cause des vinitlards et des maindes qui n'auraient pas pu le faire, il n'était pas fait mention de la penvième règle. Ni de la dixième, à cause des bijoux que portent tous les Indiens laiques aisès, et de l'argant de poche. Par cette pratique mensuelle, le pionx laique espérait mériter la rémission de ses foutes du mois, et l'amélieration de son karma, par les mérites de l'Ordre. Voici les formules rituelles :

«Moi un tel, depuis ce mament, jusqu'au motin de demain, je donne un fei au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. «Il répète cette formule trois feis, puis continue)

Mol un lei, depuis ce moment, jusqu'au matin de demain, j'ai donné ma foi au Buddha, à sa Lot, à son Ordre. (Il répéte trois fois, puis continue)

Durant des temps qui n'ont pas eu de commencement, durant toutes mes existences précédentes, jusqu'à ce jour, j'ai fait beaucoup de mat. Par actions, en tuant, volant, me fivrant à l'impudicité. Par paroles, en mentant, en pariant artificieusement on méchamment, en trompant. Par pensées, en convoltant, baissant, errant, imaginant des choses impures. De tous ces péchés, devant tous les Buddhas les Saints et les Sages, et devant vous moine un tel mon maître, avec douleur je demande pardon, vu mon repentir.

Le pardon étant cense obtenu par le repentir, le laique continue; Moi un tel, ayant reçu mon pardon; mes actions paroles et pensées étant effacees, et toute ma personne âtant maintenant pure, je promets de resterici, jusqu'à demain matin, pratiquant la loi de tous les Buddhas, sans tuer, sans voler, sans commettre aucune impudicité, saus mentir, sans boire aucune liqueur fermentée; sans m'asseoir ou m'étendre sur un divan élevé ou spacioux; sans m'orner da fleurs, m'oindre ou me farder; sans visiter les histrions et les courtisanes... De plus je jeunerai. — L'offre ce mérite, non pour renaître roi sur la terre, ou deva dans les cieux; mais pour me tirer de la souffrance, pour m'avancer vers la délivrance, pour me rapprocher de ma fin. «

Les femmes pieuses faisaient de même, dans les convents de nonnes.



Ceci est le formulaire de la réception d'un novice masculin...

«S'adressant au chapitre assemblé, le cérémoniaire qui présente le postulant, dit :

Vénérable chapitre, un tel, lei présent, demande que un tel (le parrain préalablement choisi par le postulant) lui rare la chevelure. Si le chapitre le juge à propos, qu'il veuille bien accorder à un tel, qu'on lui rase la chevelure, sur la demande que j'en fais.

La chevelure étant rasée, le cérémoniaire reprend:

Vénérable chapitre, un tel, ici présent, demande à quitter sa famille (le siècle), et à s'attacher à un tel (comme à son parrain). Si le chapitre le juge à propos, qu'il venille bien accorder à un tel de quitter sa famille, sur la demande que j'en mis.

Le chapitre ayant consenti, le mattre désigné pour instruire le novice, int fait découvrir l'épante et le bras droit, ôter sa chaussure, fléchir le génou droit, et élever les mains jointes. Dans cette position, le postulant prononce trois fois, à haute voix, devant le chapitre, la formule suivante:

Moi un tel, je donne ma foi au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. A l'imitation du Buddha, je quitte ma famille. Je reconnais un tel pour mou parrain. Celui qui est venu, le Véridique, et tous les Illuminés, sont les objets de ma vénération.

Cette profession de foi étant censée avoir produit son effet, le postulant, toujours un genon en torre et les mains jointes élevées, dit trois fois:

Moi un tel, j'ai donné ma foi au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. A l'imitation du Buddha, j'ai quitté ma famille. Un tel est mon parrain. Celul qui est venu, le Véridique, et tous les Illuminés, sont les objets do ma vénération.

Alors le mattre du novice lui propose, article par article, les dix préceptes.

- Ne jamais tuer, vollà le premier précapte des novices. Te sens-tu la force de l'observer?.. Le postulant répond: Je l'observerat.
- Ne jamais voler, voilà le deuxième précepte des novices. Te sens-tu capable de l'observer?... Je l'observeral.
- Ne jamais commettre d'impudicité, vollà le troisième précepte des novices.
   Te sens-tu la force de l'observer?... Je l'observerni.

- Ne jamais mentir, voilà le quatriéme précepte des novices. Te sens-tu capable de l'observer?.. Je l'observersi.
- Ne jamais boire de vin, voilà le cinquième précepte des novices. Té sens-tucapable de l'observer!.. Je l'observerai.
- 6. Ne jamais orner sa tête de fieurs, ni cindre son corps de parfums, voilà le sixième précepte des novices. Te seus-tu capable de l'observer?.. Je l'observerai.
- 7. Ne jamais chanter ni danser, comme font les histrions et les courtisanes; ne jamais regarder pareil spectacle, ni écouter de tels chants; voilà le septième précepte des novices. Te sens-tu capable de l'observer?.. Je l'observerai.
- 8. Ne jamais s'asseoir sur un slège élevé, sur un spacieux divan. voilà le huitième précepte des novices. Te sens-tu capable de l'observer?. Je l'observeral.
- Ne jamais manger en debors du temps (permis, lequel va de l'aube jusqu'à midi), voilà le neuvième précepte des novices. Te sens-tu capable de l'observer?... Je l'observeral.
- 10. Ne jamais toucher ni or ni argent, qu'il soit en barres, ou monnayé, on faconné en bijoux précienx, voilà le dixiéme précepte des novices. Te sens-tu capable de l'observer?. Je l'observeral.

Ce sont tà les dix préceptes des novices, que tu ne devrus pas violer, Jusqu'à la fin des jours de ton corps. Le pourras-tu?.. Je le pourrai.

Pulsque tu t'es soumis aux dix préceptes des novices, observe-les toujours avec respect et ne les viole jamais. Fais honneur au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. Respecte ton parrain et ton maître, et tous ceux qui auront à t'enseigner, selon la règle. Ne manque pas à la subordination que tu dois aux divers degrès. Respecte de cœur tous les moines, et efforce-toi d'apprendre d'eux, pour tou bien, à méditer, à psaimodier, à étudier. Ils t'aideront à arriver au bonheur, à éviter les voiss d'expiation (enfer, preta famélique, réincarcation animale). Ils t'ouvriront la porte du nireāna.

--

Ceci est le formulaire de la récaption d'une novice féminine...

a S'adressant au chapitre assemblé, la cérémoniaire qui présente la postulante, dit:

Chapitre des grandes sœurs, une telle, ici présente, demande que une telle (la marraine préalablement choisie par la postutante) lui rase la chevelure. Si le chapitre le juge à propos, qu'il vauille bien accorder à une telle, qu'on lui rase la chevelure, sur la demande que l'en fais.

La chevelure étant rasée, la cérémonfaire reprend:

Chapitre des grandes sœurs, une telle, lei présente, demande à quitter sa famille (le siècie), et à s'attacher à une telle (comme à sa marraine). Si le chapitre le juge à propos, qu'il veultie bien accorder à une telle de quitter sa famille, sur la demande que j'en fais.

Le chapitre ayant consenti, la maîtresse désignée pour instruire la novice, lui fait découvrir l'épaule et le bras droit, ôler ses souliers, fléchir le genou droit, et élever les mains jointes. Dans cette position, la postulante prononce trois fois, à haute vois, devant le chapitre, la formule suivante:

Moi une telle, je donne ma foi au Buddha, à sa Loi, à son Ordre. A la suite du Buddha, je quitte ma famille. Je reconnais une telle pour ma marraine. Celui qui est venn, l'Invisible, et tous les filumines, sont les objets de ma vénération.

Cette profession de foi étant censée avoir produit son effet, la postulante, toujours un genon en terre et les maîns jointes élevées, dit trois fois:

Moi une telle, j'ai donné ma fol au Buddha, à sa Lei, à son Ordre. A la suite du Buddha, j'ai quitté ma famille. Une telle est ma marraine. Colui qui est venu, l'Invisible, et tous les Illuminés, sont les objets de ma vénération.

Alors la maîtresse de la novice lui propose, article par article, les dix préceptes.

- Ne jamais tuer, vollà le premier précepte des novices. Pourras-tu le garder?...
   Je le garderal.
- Ne se rieu approprier, vollà le deuxième précepte des novices. Pourras-tu le garder?.. Je le garderai.
- 3. Ne commettre aucune impudicité, valis le troisième précepte des novices. Pourras tu le garder?.. Je le garderai.
- Ne jamais mentir, voilà le quatrième précepte des novices. Pourras-tu le garder?.. Je le garderal.
- 5. Ne jamais boire de viu, voità le cinquieme precepte des novices. Pourras-tule garder?.. Je le garderai.
- 6. Ne jamais orner sa tête de fieurs, ni oindre son corps de pariums, voità le sixième précepte des novices. Pourras-tu le garder?.. Je le garderai.
- 7. No jamais chanter ni danser, comme font les histrions et les courtisanes; ne jamais regarder pareil spectacle, ni écouler de tels chants; vollà le septième précepte des novices. Pourras tu le garder?.. Je le garderal.
- Ne jamais s'asseoir sur un siège élevé, sur un spacieux divan, voltà le huitième précepte des novices. Pourras-tu le garder?.. Je le garderai.
- Ne jamais manger en dehors du temps permis (entre midi et l'aube du jour suivant), voltà le neuvlême précepte des novices. Pourras-tu le garder?.. Je le garderai.
- 10. Ne jamais toucher ni or ni argent, qu'il soit en lingots ou monnayé, ou façoané en hijoux précieux, voltà le dixième précepte des novices. Pourras-tu le garder?. Je le garderal.

Ce sont là les dix préceptes des novices, que tu devras te garder de violer, jusqu'à la fin des jours de ton corps, Le pourras-tu?.. Je je pourrai.

Puisque te volta sonmise aux préceptes, ton devoir est, désormais, d'honorer et de faire honorer le Buddha, sa Loi et son Ordre. Tu devras t'appliquer diligemment à morigèner tes pensees, tes paroles et les actes. Tu devras méditer, étudier, et faire ta part des travaux communs, y

--

Voici le formulaire de la réception d'un moine.

Devant le chapitre assemblé, le novice dit au parrain qu'il a choisi:

Vénérable, veuillez m'écouter avec blenveillance. Moi un tel, je vous prie, o Vénérable, de vouloir blen être mon parrain. Je me soumets à vous, o Vénérable. comme à mon parrain. Je me confie à rous, à Vénérable, pour être reçu moine, par charité.

Le novice répête cette demande trois fois de suite. Si le parrain répond \*blen : on «soit », les moines qui composent le chapitre doivent incliner à recevoir le novice. Celui-ci ayant êté élôigné hors de portée de l'oute et de la rue, le Cérémoniaire pase an chapitre le question suivante:

Qui, d'entre les membres de la Communanté, peut se charger de un tel, comme

instructeur?

Un moine s'étant offert, le Cérémoniaire le propose au chapitre, en ces termes: Vénérable chapitre, écontez-moi! Un tel, ayant demandé à sou parrain un tel, d'être reçu comme moine, si la Communauté le Juge opportun, si la Communauté l'agrée, un tel sera son instructeur. (Si personne de vous ne proteste), il est nommé par cette proclamation.

Alors l'instructeur ainsi nomme, se rend auprès un candidat, et lui demande: As-tu le pagne, la robe intérieure, la robe extérieure, et l'écuelle?

Le novice avant exhibé ces quatre pièces que tout moine doit avoir, l'instructeur lui adresse en particuller l'adjuration suivante:

Bon homme, écoute bien! Voici le moment de dire ouverlement la vérité, de répondre franchement oul ou non. N'es-tu amilié à aucune secte hétérodoxe? N'us-tu jamais abusé d'une nonne? N'as-tu pas embrassé cet état, dans des intentions perverses? N'as-tu pas, étant novice, violé grièvement quelque règle essentielle intérienre ou extérienre? N'es-tu pas eunuque? N'as-tu pas tué ton pere ou ta mère? N'as-tu pas tué un arhan, un moine? N'as-tu jamais vérsé méchamment le sang d'un Buddha? Es-tu vraiment un être humain (et non un démon, un nâga, un animal déguisé)? Es-tu bien de sexe masculin, pas de sexe féminin, et pas hermaphrodite? Comment l'appelles-tu? Comment s'appelle ton parrain? As-tu vinguans accomplis? As-tu le consentement de tes parents? N'as-tu pas de dattes? N'es-tu pas esclave? N'appartiens-tu pas au rôi? N'es-tu pas marié? N'as-tu aucune maladie de peau hideuse et contogieuse? N'es-tu pas atteint de quelque maiadie mentale?

Si le candidat déclare n'être entaché d'aucun de ces vices rédhibitoires, l'instructeur lui dit:

Tout à l'heure, quand on le reposera les mêmes que∗tions devant la Communauté, sie soin d'y répondre comme tu vieus de faire, et non autrement.

Cefa dit, laissant le candidat en son lleu. l'instructeur retourne vers la Communauté, la salué à l'ordinaire, se tieut debout, étend les mains, et dit:

Vénérable chapitre, écoutez-moi! Le cavalidat un tel, ayant demandé, avéc l'approbation de son parrain un tel, à être reçu comme moine, s'il vous agrée, je vous fais savoir que je l'ai examiné. Permettez maintenant qu'il vienne vous présenter sa requête.

Personne n'ayant fait opposition, l'instructeur crie à hauts voix au candidat eviens!. Quand il est venu en présence de la Communauté, il remat ses habits et son écuelle au Cérémontaire, qui lui fait sainer le chapitre par un prosternement. Ensuite, assisté du Cérémontaire et de l'instructeur, le genou droit en terre, l'é-

paula droite découverte, les deux mains étendues vers les moines, le candidat prononce la formule:

Vénérable chapitre, écoutez-moi! Moi un tel, j'ai demandé à mon parrain un tel, d'être reçu comme moine. Maintenant je demande à l'Ordre, de vouloir bien me retirer du monde, par déférence pour le désir de mon parrain un tel, et par charité pour moi.

Après que le candidat a répété trois fois cette formule, le Cérémoniaire s'adressant au chapitre dit;

Vénérable chapitre, écoutez-moi! Avec l'approbation de son parrain un tel, le candidat un tel vient de vous demander à être reçu comme moine. S'il vous plait, je vais lui faire subir, en votre présence, l'examen de règle, sur les empêchements:

Bon homme, écoute bien! Voici le moment de dire ouvertement la vérité, de répondre franchement oul ou non. N'est-tu affilié à aucune secte hétérodoxe? N'as-tu Jamais abusé d'une nonne? N'as-tu pas embrassé cet état, dans des Intentions perverses? N'as-tu pas, étant novice, violé griévement quelque règle essentielle intérieure ou extérieure? N'as-tu pas tué ton père ou ta mère? N'as-tu pas tué un arhan, un moine? N'as-tu jamais versé méchamment le sang d'un Buddha? Es-tu vraiment un être humain? N'es-tu pas hermaphrodite? Comment t'appelles-tu? Comment s'appelle tou parrain? A--in vingt ans accomplis? As-tu les trois pièces du vêtement et l'écnelle? As-tu le consentement de tes parents? N'as-tu pas de dettes? N'es-tu pas esclave? N'appartiens-tu pas au roi? N'es-tu pas marié? N'as-tu aucune maladie de peau hideuse et contagieuse? N'es-tu pas atteint de quelque maladie mentale?

Le candidat ayant déclaré que non, le Cérémoniaire s'adressant au chapitre, dit:

Vénérable chapitre, écoutez-moi! Avec l'approbation de son parrain un tel, ce candidat un tel, vous demande à être reçu dans la Communanté. Il a déclaré être libre de tout empêchement. Il a vingt aus, l'habit et l'écuelle. S'il platt au chapitre, que le chapitre récolve le candidat un tel, présenté par son parrain un tel, — Vénérable chapitre, écoutez-moi! Un tel, approuvé par son parrain un tel, vous demande à être reçu dans la Communanté. Il a déclaré être libre de tout empêchement. Il a vingt aus, l'habit et l'écuelle. Que le chapitre veuille bien le recevoir comme moine!. Vénérables anciens, que ceux qui sont pour l'admettre, se taisent. Que ceux qui sont pour le retuser, parlent. Ceci est la première réquisition.

Il répête cette formule, une seconde et une troisième fois, en concluant successivement, ceci est la seconde, la troisième réquisition. Après la troisième réquisition, si personne n'a protesté, le Cérémoniaire conclut:

Le chapitre n'ayant pas fait opposition à la demande du candidat un tel, appuyée par son purrain un tel, je le déclare admis.

S'adressant alors au nouveau moine, le Cérémoniaire lui intime les quatre cas d'expuision, en ces termes:

Bou homme, écoute bien! Le Buddha, l'Invisible, l'Illuminé, a établi quatre cas, incompatibles avec la dignité de moine, de fils du Buddha, et entrainant l'expulsion de celui qui les commettrait. Voici ces cas:

- i. Tu devras désormais le garder de commettre aucune impadicité avec autrui, même avec un animal. Autrement c'en serait fuit de la digarté de moine, de fils du Buildha. Tu serais comme une dalte de pierre brisée, qui ne peut plus être ressoudée. Pourras-iu garder la chasteté durant toute la vie?.. Le moine répend: Je le puis.
- 2. Tu devras t'abstenir de toute appropriation, fût-ce d'une paille, d'une feuille. Cinq pièces constituent la quantité irrémissible. Quiconque lése le prochain dans ses biens, de quelque manière que ce soit, ou le fait léser par un autre, ce-lui-lé est déchu de sa dignité de moine, ce n'est plus un fils du Buddin. La léte étant coupée, un corps ne peut plus vivre. Pourras-tu garder ce précepte durant toute la vie?. Le moine répond : Je le puis.
- 3. Tu devras l'abstenir de tuer délibérément aucun être vivant, fût ce une fourni. Tuer, blesser, empoisonner, faire avorter, user d'incantations on de malé-lices mortels, ce sont là autunt de cas de dégradation, d'expulsion. Un palmier dont le cœur est gâté, ne peut plus vivre. Pourras-te, durant toute ta vie, l'abstenir de ces choses?. Le moine répond: Je le puis.
- 4. Tu devrus l'abstenir de toute vanterie. Affirmer qu'on possède tel ou tel don transcendant, le don de contemplation, le parfait détachement, l'immatabilité, le vide des sens et du cœur : prétendre qu'on a atteint à tel ou tel degré, par exemple à celui d'arban : dire qu'on est en communication avec les devas, les démons et les âmes : ce sont là autant de cas de dégradation, d'exputsion. Quand le chas d'une alguille est brisé, c'en est fait d'elle, elle n'est plus bonne à rien. Pourras-tu, durant toute ta vie, l'abstenir de semblables propos?.. Le meine repond : Je le puis.

Alors le Cérémoniaire lui propose les quatre principes fondamentaux de l'état de moine mendiant buddhique, dits les « quatre assises».

Bon homme, écoute bien! Le Buddha, l'Invisible, l'Illuminé, a fondé la vie des moines mendiants sur qualre assises:

Premièrement, le moine mendiant doit se vétir de rebuts d'étoffe ramassés dans les balayures. Pourras-lu observer cette loi, la vie durant?. Le moine répond: Je le pourral. — La Glose ajoule: Si un bienfalteur offre des coupous de toile, ou de vieilles luques, il est permis de s'en servir.

Deuxlèmement, le moine mendiant ne doit se nourrir que d'aliments mendiés.

Pourras-lu observer cette loi, tis vie durant?.. Le moine répond : Je le pourral. —

La Glose ajoute : Si des bionfaiteurs envolent teur repos aux moines, les premier, buitième et quinzième jours de chaque mois (jours de chapitre et d'instruction au peuple). Il faudra accepter (les moines n'ayant pas le temps de quêter, ces-jours-là)

Troisièmement, le couvert d'un arbre doit suffire au moine mendiant, comme abri. Pourras-tu t'en contenter, ta vie durant?. Le moine répond: Je le pourrai. — La Glose ajoute: Si un bienfaiteur fait don d'une hutte, palliote ou réduit en pierres sèches, avec une seule ouverture, on pourra l'accepter.

Quatrièmement, le purin doit tenir lieu au moine mendiant de tout médicament. Pourras-tu t'en contenter, pour la vie ?.. Le moine répand: Je le pourrai. — La Glose ajoute: On pourra accepter, de la main des bienfaiteurs, du lait caille, de l'huile et du miel.

Enfin le Cérémoniaire concint: Te voilà reçu moine, et averti des cas d'expubsion. Si tu le conduls bien, ce sera pour ton avantage. Rends à ton parrain, à ton mattre, à la Communanté, ce que tu leur dois d'après la régle Reçois docliement leurs instructions. Travaille à ton bonheur, et fais, honneur à ton couvent. Interroge, médite, étudie, tire ton bien de la doctrine du Buddha. Ainsi t'élèveras-lu, de degré en degré, jusqu'à celui d'arban (vestibule du nicroina). C'est dans ce but que tu as quitté le monde. Ne le prive pas, par la faute, du fruit de ton renoucement. Du reste, dans tous les doutes et loutes les difficultés, recours à ton parrain et à ton mattre. Maintenant retire-toi!



Réception d'une nonne. — Des novices masculins, il est dit seulement qu'ils doivent avoir vingt ons occomplis, pour être reçus moines, la durée du noviciat n'étant pas spécifiée. Pour la réception des nouves, deux aus de noviciat, et vingt ans d'âge, sont requis. — La cérémonie de leur réception est double. La novice doit être reçue d'abord dans le chapitre des nonnes de sa communauté, puis dans le chapitre du couvent de moines dont cette communauté dépend. — Malgré les répétitions, voici ce double cérémonial eu entier, à cause de son importance.

#### t. Réception dans la Communauté des nonnes.

Devant le chapitre assemblé, la novice dit à la marraine qu'elle a choisle;

Grande sour, veuillez m'éconter favorablement. Moi une telle, je vous pris de vouloir bien être ma marraine. Je me soumets à vous, comme à ma marraine. Je me confle à vous, pour être reque nonue.

La novice répète cette formule trois fois de suite. Si la marraine consent, en fait retirer la postulante, si loin qu'elle ne puisse ni entendre ni voir. Puis la Cé-rémoniaire demande à la Communauté.

Qui d'entre vous, peut se charger de une telle, comme Instructrice?

Une nonne s'étant offerte, la Cérémonlaire la propose au chapitre, en ces termes :

Chapitre des grandes rœurs, écoulez-moil Une telle, ayant demandé à sa marraine une telle, d'être reçue camme nonne, si la Communanté le juse opportun, si la Communanté l'agrée, une telle sera son Instructrice. (Si personne de vous ne proteste), elle est nommée, par cette proclamation.

Alors l'Instructrice ainsi nommée, su rend auprès de la postulante, et lui demande:

As-lu le pagne, la robe intérieure, la robe extérieure, l'huméral, et l'écnelle? La postulante ayant exhibé son trousseau, l'Instructrice lui adresse l'adjuration suivante:

Bonne femme, éconte bien! voici le moment d'être sincère et franche. Réponds, par oui ou non, aux questions que je vais te faire. N'as-tu aucune linison avec les hérétiques? N'aurais-tu pas péché avec un moine? Na serais-tu pas entrée lei avec des intentions perverses? Nos-tu pas violé griévément durant ton noviciat, quel-

que règle intérieure ou extérieure? N'as-tu pas tué ton père ou la mère, un arhan ou un moine? As-tu jamais versé le sang d'un Buddha? Es-tu vraiment un être humain, et non un animal déguisé? Comment t'appelles-tu? Comment s'appelle ta marraine? As-tu l'âge requis? As-tu la permission de tes parents, de ton mari? N'es-tu pas endettée? N'es-tu pas esclave? Es-tu vraiment uue femme conformée normalement? N'as-tu pas quelque maladie secrète, hideuse, contagieuse ou dangereuse, comme la tépre, un eczéma, la phiisie, la frênésie, une fistute dégoûtante, un flux intarissable, on autre infirmité de ce genre?

La postulante ayant répondu négativement à toutes ces questions, l'instructrice

Tout à l'heure, quand on te reposers les mêmes questions devant la Communanté, aie soin d'y répondre comme tu viens de faire, et non autrement.

Cela dit, laissant la postulante en son lieu, l'Instructrice retourne vers la Communauté, la salue à l'ordinaire, se tient debout, étend les mains, et dit:

Chapitre des grandes sœurs, écontez-moi! La postulante une telle, ayant demandé, avec l'approbation de sa marraine une telle, à être reçue comme noune, je vous fais savoir que je l'ai examinée. Permettez maintenant qu'elle vienne vous présenter sa requête.

Personne n'ayant fait opposition, l'Instructrice crie à la postulante « vieus! ». Quand elle est venue en présence de la Communauté, elle remet son trousseau à la Cérémoniaire, qui ful fait saluer le chapitre par un prosternement. Ensuite, assistée de la Cérémoniaire et de l'Instructrice, le genou droit en terre, l'épaule droite découverte, les deux mains étendues vers les nonnes, la postulante prononce la formule:

Chapitre des grandes sœurs, écoutez-moi! Moi une telle, j'ai demandé à ma marraine une telle, d'être reçue comme nonne. Maintenant je demande au chapitre, de vouloir bien me retirer du monde, par déférence pour le désir de ma marraine, et par charité pour moi.

Elle répète cette requête par trois fois. Puis la Cérémoniaire, s'adressant à la Communauté, dit:

Chapitre des grandes sœurs, écoutéz-moi! Avec l'agrément de sa marraine une telle, la novice une telle vient de vous demander à être reçue comme nonne. S'il vous pl. it, je vais lui faire subir, en votre présence, l'examen de règle, sur les vices rédhibitoires:

Écoute bien! Voici le moment d'être sincère et franche. Rêj onds, par oui ou non, à mes questions. N'as-tu aucune liaison avec les hérétiques? N'aurais-tu pas pèché avec un moine? Ne serais-tu pas entrée lei, avec des intentions perverses? N'as-tu pas violé la règle en matière grave? N'as-tu pas toé ton père ou la mère, un arban on un moine? As-tu jamais versé le sang d'un Buddha? Es-tu vraiment un être humain, et non un animal déguisé? Comment l'appelles-tu? Comment s'appelle ta normaine? As-tu l'âge requis? As-tu l'habit complet et l'écuelle? As-tu l'antorisation de tes parents, de ton mari? N'es-tu pas endettée? N'es-tu pas esclave? Es-tu vraiment une femme conformée normalement? N'as-tu pas quelque maindie secrète, hideuse, contagieuse ou dangereuse, comme la têpre, un eczòma, la phtisie, la frénésie, une fistule dégoûtante, un flux intarissable, on autre infir-

mité de ce genre?

La postulante ayant déclaré que non, la Cérémoniaire s'adressant au chapitre, dit :

Chapitre des grandes sœurs, écoutez-moi! Avec l'approbation de sa marraine une telle, cette novice une telle, vous demande à être reçue dans la Communauté. Elle a déclaré être libre de tout empêchement. Elle a vingt ans accomplis, l'habit et l'écuelle. S'il vous convient, s'il vous agrée, veuillez recevoir la postulante une telle, présentée par sa marraine une telle. — Chapitre des grandes sœurs, écoutez-moi! Une telle, approuvée par sa marraine une telle, vous demande à être reçue dans la Communauté. Elle a déclaré être libre de tout empêchement. Ellesa vingt ans, l'habit et l'écuelle. Que le chapitre veuille bien la recevoir comme nonnel.. Que celles des sœurs qui sont pour la reçuvoir, se taisent. Que celles qui sont pour la refuser, le disent. Ceci est la première réquisition.

Elle répôte cette formule, une seconde et une troisième fois, en concluant successivement, ceci est la seconde, la troisième réquisition. Après la troisième réquisition, si personne n'a protesté, la Cérémoniaire ajoute:

Le chapitre n'ayant pas fait opposition à la demande de la postulante une telle, appuyée par su marraîne une telle, je la déclare reçue.

#### 2. Réception dans le chapitre des moines.

Conduite par les nonnes de sa Communauté, la postulante se présente devant le chapitre des moines, qu'elle salue par un prosternement. Ensuite, le genou droit en terre, et les mains jointes, elle dit:

Vénérable chapitre, écoutez-moi! Moi une telle, avec l'assentiment de ma marraine une telle, j'ai demandé à être reçue comme nonne. Maintenant je demande au chapitre de me recevoir comme nonne, par déférence pour ma marraine, et par charité pour moi.

Après qu'elle a répèté cette demande par trois fois, le Cérémoniaire s'adresse au chapitre, en ces termes:

Vénérable chapitie, écoutez-molf Avec l'approbation de su marraine une telle, la postulante une telle vient de vous demander à être reçue comme nonne. S'il vons platt, je vais lui faire aubir, en votre présence, l'examen de règle, sur les empêchements.

Bonne femme, écoute blen! Voicl le moment d'être sincère et franche. Réponds, pac oni ou non, à mes questions. N'as-tu rien de commun avec les bérétiques? N'as-tu pèché avec aucun moine? N'es-tu pas entrée au couvent pour des motifs pervers? N'as-tu pas violé grièvement la règle? N'as-tu pas tué ton père ou ta mère, un arhan ou un moine? As-tu jamais versé le sang d'un Buddha? Es-tu vraiment un être humain, et non un animal déguisé? Comment l'appelles-tu? Comment s'appelle ta macraine? As-tu l'àge requis? As-tu l'habit complet et l'écueite? As-tu l'autorisation de les parents, de ton mari? N'es-tu pas endettée. N'es-tu pas esclave? Es-tu vraiment du sexe féminin et conformée normalement? N'as-tu pas quelque maladio secréte, hideuse, contagieuse ou dangereuse, comme ta lépre, un eczéma, la phtisie, la frénésie, une fistuie dégoûtante, un flux intarissable, ou autre infirmité de ce genre?

La postulante ayant répondu négativement à toutes ces questions, le Cérémontaire ini demande: «Durant tou noviciat, »-in gardé le continence?».. La postulante ayant répondu affirmativement, le Cérémontaire demande aux nonnes qui Paccompagnent: «Durant son noviciat, a-t-elle pardé la continence?».. Les nonnes ayant affirmé que out, le Cérémontaire s'adresse au chapitre, en ces termes:

Vénérable chapitre, econtez-moi! Avec l'assentiment de sa marraine une telle, cette postulante une telle, vous demande à être reçue nouve. Elle dit être ilbre de tout empéchement. Elle a l'âge, l'habit et l'écuelle. Elle a gardé la continence durant son noviciat. S'il vous convient, s'il vous agrée, venillez recevoir la postulante une telle, présentée par la marraine une telle, — Vénérable chapitre, écoutesmoit line telle, approuvée par sa marraine une telle, vous demande à être reque naune. Elle a déclaré être libre de tout empêchement. Elle a vingt ans, l'habit et l'écuelle. Elle a gardé la continence durant son noviciat. Que le chapitre veuille bien la recevoir comme noune!... Que ceux qui sont pour son admission, se taisent. Que ceux qui sont pour la refuser, le disent. Ceci est la première réquisition. »— Après la troisième réquisition, si personne n'a protesté, la Cérémoniaire concint: «Le chapitre n'ayant pas fait opposition à la demande de la postulante une telle, appuyée par sa marraine une telle, je la déclare reçue.

S'adressant alors à la nouvelle nonne, le Cérémontaire lui intime les huit cas d'expuision, en ces termes:

Bonne femme, écoute bien? Le Buddha, l'Invisible, l'Illuminé, a étabil huit cas, incompatibles avec la dignité de poune, de fille du Buddha, et entrainant l'expulsion de celle qui en commettrait quelqu'un. Voici ces cas:

1. Tu devras l'abstenir desormais de toute impudicité, fut-ce avec un animal. Tout sote de ce genre, entratue la dégradation et le renvoi. Pourras-tu l'en abstenir durant toute la vie 2. La nonne répond : Je le pourrai.

2. Tu devras l'abstenir aussi de tout vol, fût-ce d'un fêtu, d'une feuille. S'approprier le valeur de cinq pièces, est un ces de renvoi Celle qui unit ou fait suire au prochain, par le fer, le feu, ou autrement, celle-ia n'est plus une nonne, n'est plus une fille du Buddha. Pourras-tu l'abstenir de ces choses durant toute ta vie?... Le nonne répond : Je le pourrai.

3. Tu devras l'abstenir aussi de mettre à mort aucun être vivant, fût-ce une fourmi. Tuer, blesser, empoisonner, faire avorter, user d'incantations ou de malèfices, pour son profit ou pour cetui d'autrul, tous ces actes entrainent la dégradation et le renvoi. Pourras-tu t'en abstenir durant toute ta via?., La noune répond; de le pourrai.

4. To devins t'abstenir de tout mensange, même plaisant. Il est surtont défendre prétendre qu'en est douée de vertus supranaturelles, du don de contemplation, du détachement absolu : qu'on a attoint tel ou tel degré, jusqu'à celui d'arbane : qu'on a commerce avec les devas, les mâgas, les démons ou les âmes. Toutes ces vanteries entrainent la dégradation, l'exputsion. Pourras-tu l'enabstanir durant toute la vie."... La nonce répond : Je le pourras.

5. It est défendu de mettre son corps en contact, avec cetui d'une autre personne on d'un animal, depuis les aissoltes jusqu'aux genoux. Tous les contacts lascifs avec un homme, paiper, caresser, tirec, pousser; tous en sotes entrainent la dégradation et le renvol Pourras-tu t'en abstenir durant toute ta vie?.. La noune répond : Je le pourrai.

6. Les cas suivants, qui paraissent moins graves, entrainent aussi le renvol. Toucher la main, ou les habits d'un homme. Se retirer avec lui dans un lieu écarté, y rester, y causer en tête-à-tête. Ou se promener avec lui, s'approcher très près de lui, convenir avec lui d'un rendez-vous. Tout cela mérite la dégradation. Pour-ras-tu t'en abstenir durant toute ta vie?. La nonne répond: Je le pourrai.

7. Il est défendu de dissimuler les fautes graves d'autrul, spécifiées dans le formulaire de l'examen bl-mensuel, surtout colles qui sont passibles d'expulsion. Si une nonne ayant quitté son état, ou ayant été dégradée, ou ayant passé à l'hérésie, une autre nonne dit; je me doutais bien qu'elle finirait mal; elle faisait ceci et cela... Celle qui a parie ainsi, qui savait la faute de l'autre et qui l'a cachée, devra être expulsée. Pourras-tu éviter cette faute?.. La nonne répond; Je le pourrai.

8. Il est défendu de prendre le parti d'un moine ou d'un novice qui a été censuré. Si une nonne sait qu'un moine a été censuré, pour violation de la régle et obstination à ne pas s'amender, ou qu'il a été mis en pénitence... Si, sachant cela, elle s'attache à ce moine... Si, avertie par une antre, elle ne se désiste pas... après la troisième monition restée infructueuse, elle sera renvoyée. Pourras-tu t'abstenir de faire ainsi, ta vie durant?.. La nonne répond: Je le pourrai.

Alors le Cérémoniaire reprend:

Bonne femme, écoute! Le Buddha, l'invisible, l'Illuminé, a établi l'état des nonnes sur quatre assises:

Premièrement, pour vêtements, se contenter de haillons ramassés dans les halayures. Pourras tu t'en contenter durant toute la vie? — La naune répond : Je le pourrai — La giose ajoute : Si un bienfaiteur fait don d'habits usés, ou de coupons de toile, on peut accepter.

Deuxièmement, pour nourriture, se contenter de ce qui a été obtenu en quètant. Pourras-tu t'en contenter, jusqu'à la fin de ta vie? — La nonne répond : Je le pourral. — La glose ajoute: Les repus offerts par des bienfaiteurs, à la Communauté entière ou à quelqu'un de ses membres: les repus communs des premier, huitième et quinzième jour de chaque lune, jours de réunion et de chapitre, doivent être acceptés, mais comme aubaines exceptionnelles. Quêter est la règle.

Troisièmement, pour logement, se contenter du convert d'un arbre, Pourra-tu t'en contenter jusqu'à la fin de ta vie ? — La nonne répond : Je le pourrai — La glose ajonte : Étre logée dans un convent, dans une chambre, dans une celiule, c'est là une laveur exceptionnelle, qu'on peut accepter comme telle.

Quatrièmement, pour médicament à toute fin, se contenter de purin. Pourrastu t'en contenter jusqu'à la fin de la vie? — La nonne répond : de le pourrai. — La glose ajoute : Si des bienfaiteurs affrent du lait callé, de l'huile, du lait frais, ou du miel, ces dous peuvent être acceptés.

Enfin le Cérémoniaire conclut: Te vollà reque noune, et instruite des cas de dégradation. Observe la règle, pour tou bien. Bende à la marraine et à la maltresse, ce que tu leur dois d'après la règle. Accepte volontiers les avis que tu recevras des deux chapitres, et n'y contraviens pas. Cherche ton avantage, dans la doctrine

de Buddha, par l'étude et la prière. Aiusi monteras-tu, de degré en degré, jusqu'à ceini d'arbane (après lequel il n'y a plus de métempsycore). Ne perds pas, par la négligence, le fruit du sacrifice que tu as fait en qu'itiant le monde. Dure te, dans les dontes et les difficultés, recours, au fur et à mesure, à la marraine et à la maltresse. Maintenant retire-toil »

### II. Chapitre bi-mensuel.

Le chapitre hi-mensuel des moines et des nonnes, paralt avoir été institué par le Buddha assez tard. Mais il devint, encore de son vivant, le ressort principal du monachisme buddhique. Près de mourir, le patriarche enjoignait encore à ses disciples de le tenir toujours fidèlement (page 479). Voici l'occasion de l'institution de cet usage, d'après la Somme Dharmagupta.

Alors que le Buddha résidait à Rajagriha, les Brahmanes et les membres des autres sectes se réunissalent trois fois par mois, à savoir, le 8, le 14 (dernier jour de la lune croissante), et le 20 (quinzième et dernier jour de la lune décroissante) de chaque mois. Ces réunions avaient pour résultat, que tons se connaissaient et s'aimaient les uns les autres. Ils récitalent des textes en commun, banquetaient, recevalent les hommages et les offrandes de leurs adhérents. - En jour, à la vue de tout ce mouvement. l'idée vint a Bimbisara rol du Magadha, que cette institution manquait aux disciples du Buddha, et qu'il y aurait avantage à l'introduire dans le nouvel Ordre. - Le roi Rombisara sortit donc de son palais, alla trouver le Buddha, le salua avec vénération, s'assit de côté, et lui dit; Dons cette ville de Rajagriba, les Brahmanes et autres se rénnissent trois fois par mois, les 8, 14 et 29, de chaque lunaison. Grace à ces réunions, ils se connaissent et s'aiment. Ils recoivent aussi beaucoup d'offrandes des fidéles. Vous devriez aussi introduire cet usage dans votre Ordre. Je viendrais à vos réunious, avec mes ministres. - Le Buddha ne répondit pas (signe qu'il acceptait). - Voyant que sa demande était agrées, le rol Bembisara se leva, salua, et se retira, avec le rituel accontumé. -Le Buddha convoqua aussitôt les moines en chapitre, et leur dit: Dans cette ville, les Brahmanes et autres se réunissent, les 8, 14 et 29, de chaque lunaison. Grace à ces réunions, ils sont tous amis, et reçoivent plus d'offrandes. l'institue le même usage pour mon Ordre. - A partir de cette proclamation du Buddha, les réunions se tinrent aux jours fixés. Mais, aucun emploi du temps n'ayant ôté doterminé, quand les moines étalent réunts, its restaient assix en «lience, plongés chacun dans sa méditation. Les notables avaient beau les prier de leur adresser quelques paroles d'édification. Le Buddha n'ayant rien prescrit de semblable, aucun moine n'ouvrit la bouche. Mécontents, les notables s'adressèrent au Buddha, qui statua que les moines expliqueraient, à ceux qui voudraient les entendre, les textes écrits. - Cette décision mit les moines dans l'embarras. Devraient-ils expliquer la lettre (ce dont les illettrés étaient incapables), on gloser sur le sens?.. Le Buddha décida que ceux qui ne pourralent pas expliquer la lettre, gloseralent sur le sens. - Alors les moines s'y mirent avec trop d'enthousiasme. Ils déclamèrent à deux ou plus, du baut d'une même chaire: Le Buddha leur dit: pas sinsif - Ils se contredirent dans leurs explications, et polémisèrent les uns contre les autres. Le Buddha leur dit: pas sinsi! - D'autres refusèrent de prendre la parole. Le Buddha leur dit: pas ainsi. Dites au molas aux la jues le miamora que voici: ene faites aucun mat, pratiquez tout bien, purifiez vos latentions, voità le résumé de la doctrine de tous les Buddhass, - Alors les moines demandérent au Buddha de tenir des réunions nocturnes. Le Buddha le leur permit. Mais, à ces réunions, heaucoup s'endormirent. Alors le Buildha édicta les régles suivantes: On s'asseoira coude à coude, afin que, si quelqu'un s'endort, son voisin pulsse tui donner des coups de coude, ou des coups de pointe avec la cief de sa cellule (sorte de grosse cheville, un bois ou en fer: Si on ne peut pas atteindre celui qui ronfie, qu'on ini jette ses souliars, qu'on le frappe avec une gante préparée pour cet usage, qu'on l'asperge avec de l'eau. Si ceux qui auront été ainsi reveillés réclament, les seront do plus punis... Provenez le sommeil, par les moyens sulvants: frottez-vous les year, lavez-vous le visage, tirez-vous les areilles ou le nez, pincez votre pean; au besoin, sortez un instant pour prendre l'uir, regardez les astres, falles un tour sous les vérandes, pour vous ramettre le cœur en place. - Cepéndant le Buddha finit par se rendre compte, que l'intérêt de ces réunions était trop médiocre. Comment laur ferni-le employer ce temps? se demanda-t-li. Voici! Je teur feral lire le formulaire. Cela les occupera utilement. An moins ne pourcent-ils plus dire, qu'ils ignoraient la règle - Le liuddhe convoqua donc les moines en chapitre, et leur dil: Lui resolu que desormais, ans réunions, ou lira le formulaire. Ainsi les nou-Years seront mieux instruits. Personne ne pourre plus dire, qu'il ne savait pre-L'Ancien qui présidera, commencera par annoncer le but de la réunion; puis il déclarera que les companies nient à se denoncer, pour être redres és et effacer. leur faute: puis il fira les diverses series de cas. - Des moines pieux ayant demande au findilla, que quelques chants fussent ajoutés à la fecture du formulaire, le Buddha le permit (de là les strophes iniliales et finales, et les sentences). - Quelques exagéres s'étant imaginés qu'il fallait reciter le formulaire au petit chapitre tenu par les moines présents chaque jour, le Buddha déclara qu'on ne le firait que deux fol- par mais, à savair, le quato-rême jour de la lune croissante, et le quinzième jour de la lune débraissante : las réunions du huit de la lune, paraissent avoir cossé de très honne heure.) - Désarmais les moines errants durent compler les lours de la funaison, pour ne pas manquer le jour du grand chapitre avec lecture du formulaire. Or il seriva qu'ils se trompérent. Les laiques rireat d'eux. Alors le Buddha fraposa aux moines de toujours parter sur eux une série de boules en os, lyobe, corne, enlyre, for, étain ou pierre, enfitées sur un cordon. Cet appareil leur servirait à compter les jours (origine de ce qu'en a appelé le chapehet buddhique). - Il arriva que les molties so trompérmit encore, confondant les jours de la time croissante avec ceux de la tané décroissante. Le fluidha ordonna done que le chapelet fut fait de treute grains, divisée en deux séries de quatorze et de quinze, affectées aux deux phases de la lune: - Les moines ayant confondu les deux séries, le Boddha ordanes que les quatorze grains de la lune croissante seraient blanes, et les quinze de la fune décroissante noirs. - Il arriva encore que, dans les couvents, les contemplatifs oubliaient quel jour c'était. Le Buddha statua que, chaque jour de chapitre. l'annonce de la lecture du formulaire serait criée par l'Ancien dans tout la couvent. v

## Formulaire du chapitre.

Allocution préliminaire ( rythmée) de l'Ancien qui préside.

elincilment la tête, nous vénérons le Buddlin, sa Lol et son Ordre. Nous voici réunis pour accomplir la régle disciplinaire, dont l'observation fera durer la veale doctrine toujours. Vaste comme la mer est l'étendue des préceptes. Précieux sontils, plus que ces trésors qu'on ne se lasse pas de chercher. C'est pour protéger le trèsor des préceptes du Sage, que nous sommes lei véunis. Écontez-moi donc, afin que soient évités les cas de dégradation et les cas de pénitence. Écontez-mel, vous tous qui êtes assemblés ici. Et vous Buddhas du passe, Vipozgin, Sikhin, Visvabhū, Krakucchanda, Kanakamuni, Kāšyapa, Šīkyamuni, vous tous, pleins de toute vertu et dignes de la vénération universelle, sidez-moi à parier. Je vondrais bien dice, ce que j'ai à dire. Soges unditeurs, venillez tous m'éconter. - Un homme prive de pieds, no peut pas marcher. De mêmo celui qui vit sans règle, ne peut pas remattre deva dans les cieux. Quiconque souhaite renalire dans les cleux, dolt, durant cette vie terrestre, garder avec soin et sans casse les préceptes, qui sont comma ses pieds (moraux), et ne pas les téser. - Un cocher qui, devant traverser une passe dangereuse, s'aperçoit qu'il a perdu une clavette de roue, ou que son ession est fèlé, n'est-il pas inquiet? Ainsi celui qui a violé les préceptes, sera inquiet à l'houre de la mort. - Un homme qui reparde son visage dans un miroir, se réjouit ou s'afflige, selon qu'il se trouve Joli ou laid. La fecture des préceptes produit un effet analogue. Selon qu'ils les ont observés ou violés, les auditeurs se rélouissent on s'affligent. - Quand deux armées se livrent bataille, les braves avancent, les fâches reentent. Ainsi en est-il, quand les préceptes sont promulgues; cens qui sont purs ont conflance, cens qui sont compables ont peur. - Comme le roi prime les autres hommes, comme l'océan prime toutes les eaux, comme la lune prime toutes les étoites, comme le Ruddha prime tous les Seges, ainsi, parmi tous les traites de discipline, c'est le formulaire qui prime tons les autres. Aussi le Buddha a-t-il établi, comme une règle dont on ne pent obtenir dispense, qu'il soit tu chaque demi-mois, »



lei commencent les formalités de la tenue du chapitre. C'est tonjours l'Ancien qui parle...

Le chapitre est-il assemblé?.. Il est assemblé.

Le chapitre est-il au complet ?.. Il est au complet.

Que les novices sortent! - S'il y a des novices, on les fait sortir, puis on rèpond: ils sont sortis. On l'on répond: il n'y a pas de novices.

Les moines qui n'out pas pu venir, ant-ils notifié par procureur qu'ils sont purs? — Réponse: tous sont venus; ou, ils l'ont notifié.

S'il y a des nonnes députées par leur Communanté, pour demander qu'on lui envoie un moine qui fasse l'exhortation, qu'elles présentent leur requête! — Les exhortateurs ayant été désignés, l'Ancien continue:

Dans quel but ce chapitre est-li assemblé? — Réponse: pour la lecture du formulaire pratimokshu. Vénérable chapitre, écoutez-moil C'est aujourd'hui le dernier jour de la quinzaine. Le chapitre est réuni pour entandre la lecture du formulaire. Si vous jugez que le moment soit veou, si vous l'avez pour agréable, si le chapitre est prêt à entendre la tecture du formulaire, veuitlez le dire! — S'il n'y a aucune affaire extraordinaire à expédier auparavant, la réponse est: Le chapitre est prêt.

Alors, Venérable chapitre, je vais lire le formulaire peatimokshu. Écontez attentivement. Réflèchissez bien, Que coux qui se sentiront coupables, avouent leur faute. Que ceux qui se savent innocents, gardent le sitence. Je conclural de votre silence, que vous êtes pars. Mes interrogations publiques équivaudront à autant d'interrogations particulières faites à chacun de vous. Quiconque, étant coupable, laissera passer la triple interrogation sons arouer sa faute, celui-là sera compable de mensonge formal. Or vous savez que le Buddha a dit, que, au minimum, un mensonge formet rend incapable de tout avancement spirituel, jusqu'à ce qu'il soit désavoné. Ne vous exposez pas à on si grand mat. Que ceini qui se sait conpable d'une transgression, et dé tre s'en purifier, l'avone. L'aven ayant été fait, il retrouvers la paix du cour et la joie... Vénérables, voilà l'introduction lue Je vous demands si vous êtes purs, quant à ce qu'elle contient? - L'elte question est répétée trois fols. Elle ne peut se rapporter qu'à la dissimulation de fautes, dans les chapitres précédents. Après une pouse, al personne n'a élevé la voix, l'Ancien conclut: Les Vénérables ont déciaré qu'ils se jugent purs quant au contenu de l'introduction. C'est alusi que l'interpréte leur silence.



Suit la lecture, par l'Ancien, des quatre cas de dégradation, qui se termine par cette tormule. « Vénerables, voilà que j'ai exposé, un à un, les quatre cas de dégradation, Quiconque a encouru l'un de ces cas, s'est retranché de la Communauté. Maintenant, Vénérables, je vous pose la question: Étes-vous exempts de ces cus? » — La question ayant été posée trois fois de suite, si personne n'a élevé la voix pour confesser ou dénoncer. l'Ancien conclut: « Les Vénérables sont purs des cas de dégradation. C'est ainsi que j'interprête jeur silence. »

Sult la lecture des treize cas obligeant à la pécitence canonique. Elle se termine par cette formule .. «Vénérables, voici que j'ai lu jusqu'au bout les treize cas de pénitence. Maintenant, Vénérables. Je vous pose la question: Étes-vous exempts de ces cas?... Une fois, deux fois, trois fois l. Les Vénérables sont purs des cas de pénitence. C'est ainsi que j'interpréta tour silence »

Voici en quoi consistaient, et comment se faisalent les pénitences. — D'abord, la pénitence était la même pour tons les cas, sans distinction de gravité plus ou moins grande de la faute. Elle consistait en six jours de retraite, de séparation, entendue comme nous verrous tout à l'heure. — Si la faute avait été confessée aussitôt, sans dôlai, la pénitence se réfulsait, pour n'importe quélle faute, à ces six jours de retraite. — Si la faute avait été dissimulée pendant un certain temps, la pénitence de six jours n'était pas aggravée, mais elle était précèdée par une réclusion, laquelle durait mathématiquement et sans dispense possible, le nombre exact de jours qu'avait duré la dissimulation. — D'allieurs l'état de réclusion et celui de retraite, revenaient pratiquement au même. De sorte que, quiconque

avalt dissimulé une faute durant 10 jours, avalt 16 jours de pénitence à faire. Quiconque avait dissimulé une faute durant 60 jours, avait 68 jours de pénitence à faire. Etc. - Le penitent devait d'abord solliciter du chaptire l'imposition de la péaltence de réclusion pour le délai (s'il y avait lieu), sollicitation appuyée par le cérémoniaire, dans le style ordinaire de ces procédures, que nous counaissons. Il devait ensuite, une fois chaque jour, rappeler à sa Communatite qu'il était en reclusion, pourquoi, depuis quand, et pour combien de jours encore. - A l'exptration de la pénitence de réclusion pour le délai, il devait solliciter l'impesition de la pénitence de retraite de six jours, avec les formulités d'usage. Durant ces six jours, il devalt, une fois chaque jour, rappeler à sa Communaulé qu'il était en retraite, pourquei, depuis combien de jours, et pour combien de jours encore. Les six jours écoulés, il devait demander au chapitre sa réhabilitation. - Durant leur pénitence, réclusion ou retraite les pénitents ne loguaient pas sons le même toit que les autres moines. Es étalent confinés dans un bâtiment spécial, d'ayant pour literie, vêtement et nouvrainre, que le plus mansais, le rebut de la Communanté, des objets usés ou cassés. Obligés de s'effacer devant tous les autres, ils us recevalent ancune marque de civilité de personne. Ils étalent su-pendus de tous offices et fonctions, privés des services des novices, appliqués aux travaux durs et vils. Halayer et arroser les cours et les térandes, vider et nelloyer les latrines et les fosses d'aisance, tous les services relutants leur incombent, dit le texte. Intéricurement ils devatent neuser avec doubtur à four faute. Bref, funnifiation publique chaque Jour ravivée, travait forcé et joune relatif.

Voici les formules de demande et d'annonce des pénitents tirées du Rituei. Pat omis celles du Cérémoninire, lequel repête la même chose dans les mêmes termes.

Demande de la réclasion pour le délai: Vénérable chapitre, daignez m'entendré. Moi, le moine no tel, j'al con mis telle faute, de celles qui comportent pénitence. Je l'ai dissimulée durant tout de jours de demande maintenant au chapître l'imposition de la peine de toin de jours de réclusion, que j'al méritée. l'ar pitiépour moi!

Annonce journatière: Vénérable chapitre, daignez m'entendre. Mol, le moine un tel, ayant commis telle faute, de redes qui comparient pénitence, et l'ayant discimulée durant taut de jours, j'ai été pant d'autant de jours de réclusion. J'en ai dejà fait sant. Il m'en reste tant à faire, le fais savoir que le suis en réclusion.

Denande de la retraite de six jeurs; le pérales chapitre, daignez m'entendre. Moi, le moine un ter, ayani commis telle tante, de celles qui comportent périlence, et l'ayant dissimulée aurant tant de jours, puis nyant été puni pour ce delai d'untant de jours de reclu tan, j'ai terminé cette peune, je demande maintenant au chapitre l'imposition de la retraite de six jours, que j'as meritée. Far pitté pour moi!

Annonce journalière: Vénérable chapitre, daignez m'entendre. Mol, le moine un tel, synot commis helle fante, de cel es coi comportent pentiènce, et l'ayant dissimulée durant tant de jours, j'ai cié paut pour ce délai d'autant de lours du récheson. Ayant suid cette pense, j'ai cu mencé les six jours de retraite. L'en al déjà fait tant, il m'es reste tant à faire, Je Lais savoir que je suis en retraite.

Demande de réhabilitation: Vénérable chapitre, daignez m'entendre. Moi, le moine un tel, ayant commis telle faute, de celles qui comportent pénitence, et l'ayant dissimulée durant tant de jours, j'ai été pani pour ce délai d'autant de jours de réclusion, que j'ai faits. Puis six jours de retraite m'ayant été imposés, je les ai faits. Maintenant je demande au chapitre qu'il daigne me réhabiliter. Par pitié pour moi!



Suit la lecture des 90 cas, qui obligent le délinquant à dire sa coulpe. — Puis la lecture de cent petites règles, dont la transgression est remise par le seul repentir lutérieur. Elles sont relues tous les quinze jours, pour que personne ne les oublie. — Enfin la conclusion générale « Vénérables, je vous ai lu l'introduction, les 4 cas de dégradation, les 13 cas de péniteuce, les 90 cas de coulpe, les 100 petites règles. C'est tout ce que le Euddha a ordonné de fire tous les quinze jours. Le chapitre est donc clos. «



Ce qui suit, était psalmodié en commun, avant la séparation. Ce sont des stances...

ste Buddha Viposyin dit: «Supporter patiemment les affronts, c'est la première règle... celle sur laquelle les Buddhus ont le plus insisté... Celui qui, ayant quitté le siècle, garde du ressentineut contre qui que ce soit... n'est pas digne du nom de moine.

Le l'uddha Ŝ.khin dit: «Quand on a bon mil... on peut franchir les précipices... Ainsi le sage... échappe aux maux.»

Le Buddha Vièrabhû dit: «Se garder de la médisance et de l'envie... observer les préceptes... se contenter du nécessaire pour la nourriture et la boissan... être toujours content dans sa celluie solitaire... constance dans sa détermination, et désir de progresser... vollà les principes fondamentaux de l'enseignement de tous les Buddhas. »

Le Buddha Keakuechando dit: «Buticant sur les fieurs, l'abellle... n'en gâte ni la couleur ul le parfum... mais prend pour elle le miel. — Ainsi le moine qui vit en communauté... ne doit pas se rendre à charge aux autres... ne doit pas examiner ce qu'ils font ou na font pas... Qu'il s'occupe de sa propre personne... et examine si sa cooduite est parfaite un non. s

Le Buddha Kanakamuni dit: «Ne laisse pas errer ton cœur... Apprends avec zèle les règles des sages... Tu éviteras ainsi toute tristesse... et persévéreras jusqu'au nireâno, »

Le Buddha Kāšyapa dit: «Ne fais aucun mal. Applique-tol à tous les hiens... Que ton intention soit roujours pure... Voltà la somme des enseignements des Buddhas »

Le tindiha Saltyamuni dit: «Veille sur tes paroles... Purifie tes intentions... Ne fais aucune mauvul e action... L'observation de ces trois préceptes, constitue la voie pure, la voie des rishis.» Les moines qui gardent les préceptes, en retirent trois avantages: une honne réputation, les anmônes des fidèles, et la remissance dans les cleux après la mort (s'ils n'ont pas encore atteint au degré d'arban, lequel donne accès au nirudno après la mort).

Regardez comment, dans la Communauté, les sages et les fervents gardent la règle. Garder la règle et vivre pur, ces deux choses donnent la sagesse. Elles sont le fondement de tout le reste.

Par l'enseignement des Buddhas passès, présents, et à venir, on se délivre de toute tristesse.

Or ces Buddhas ont tous insisté sur l'observation respectueuse des préceptes. Tous les sept ont précèé que cette observance délivrait de tous les lieus, et abontissait un nirvana, la fin de toute agitation. L'Agitation des existences successives. Le terme chinois of hi, jeu scenique, drame, est très expressif. Il y a dans le texte, littéralement... et aboutissait au nirvana, lequel met fin pour toujours au drame.)

Conformément aux enseignements des Buddhas, des rishis, de tous les sages, tendons donc à la quiétude du nirvâna.

Au moment de quitter la terre, le Vénérable Sikyamuni encouragea et exhorta encore les moines, en ces termes:

Quand je vous aural quittés, ne dites pas de mol, sentré dans son niveana, le Pur ne nous garde plus ». Je vous laisse ma règle, qui vous gardera.

Continuez à me considérer comme votre mattre. Tant que ma règle sera conservée dans le monde, la doctrine huddhique intra et prospèrera.

Si vous contribuez à la faire luire et prospèrer, en observant un règle, vous obtiendrez aussi le nirrana. Si vous la laissez éteindre, le monde sern replongé dans les ténébres, comme il arrive le soir, après le soleil couché.

Gardez soignensement ma régle, comme le yak garde jaiousement sa queue, sa gloire et son orgueil. Réunissez-vous pour la répèter, telle que moi je l'ui enseignée. Afin qu'elle se conserve, pour le bien de tous les êtres, pour leur permettre à tous de suivre la voie du Buddha.

Le chapitre bi-mensuel des nounes, des grandes sœurs comme dit le texte, est calque sur celui des moines. Les défants plus spécialement féminius, surtout la jalousie, la médisance, l'intrigue, y sont soignés, naturellement. Il y a 8 cas de dégradation, 17 cas de pénitence, 30 cas de transgression de la pauvreté, 178 cas de coulpe. Les cent petites règles sont les mêmes que dans je formulaire des moines.

Quelle fut l'influence du chapitre bi-mensuel sur les communautés buddhistes?. D'abord la tenue régulière du chapitre, empécha les moines d'oublier leur règle, et contribua par suite plus que teute nutre pratique, à maintenir le niveau moral. Les bons moines, les consciencieux, toujours numbreux dans le Buddhisme, l'observérent et l'observent encure, ticant de cette observance un profit indéniable. Les manyais moines de tous les temps, furent au moins génés, par le chapitre, dans leur libertinge, et souveat obligés à confesser leurs fredaines, de peur que celles-ci, ayant été révétées par voie de dénonciation, ne les fissent expulser. Car la formule solennelle dit : « Ceiut qui, étant en faute, laissera passer la triple interrugation saus se déclarer, sera compable de mensonge formel. Or le mensonge formel est, selon sa gravilé, cas de pénitence ou de dégradation. Et le cas de non-dénonciation d'un moine compable de faute grave, par celui qui connaît sa faute, est puni de la même peine.

Notes. — Pages 190 et 195. Usages indiens, conservés tels quels dans le lexte, mais que les Chinois adaptérent à leurs mienrs. Le purin, primitivement amployé dans Unde comme vomitif, en cas de morsure par un cobra, est encore le seul émétique que rounaisse le peuple chinois.

Sources. — La Somme binagana de l'école d'harmayupta 日 分 住 Seufenn lu, dans le Tripit ika chinols.





老 壽 星 l'Astre de la longévité Génie tnoiste.

# Solvantième Lecon.

Le culte officiel au cinquième siècle. Hymnes,

L'Histoire officielle nous apprend que, en l'an 405 après J.-C., en Chine, sur dix familles, neuf pratiquaient le fluddhisme. Or, dans ce milleu buddhiste, la viellle religion chinoise, avec son culte officiel, se conservait, comme institution d'état, telle que les premiers in Han l'avaient faite, au second siècle avant l'ère chrètienne. La seconde dynastie Han, puis la période agitée des Trois Royaumes, ne nous ont pas légué de documents liturgiques. Mais de la dynastie Han, il nous reste de belles hymnes, la plupart en vers de quatre caractères; d'antres, dans ce mêtre si allègre de trois caractères à rimes croisècs, pimpant et sautillant, inventé pour accompagner les pas des danseurs. Le style de ces pièces est excellent. En voici trois spécimens:

Augustes soul les Tsinn, lesquels, en récompense de leurs bonnes œuvres, ont reçu du Ciel le mandai durable de procurer le bonheur de toutes les principautés.

Toutes les principantés étant heureuses, et tous les signés étant fastes, avec respect nous offrons, sur son tertre, ce sacrifice à l'Auguste d'en haut.

Que ce sacrifice à l'Auguste d'en haut soit pour nous le gage de tous les bonheurs! Que glorifiés soient nos ancêtres, qui ont coopèré avec le Ciel.

Offrons des victimes, des chants, et le parfum des vartus, alla que le Ciel nons hémisse, et fasse tout tourner à bien dans les quatre régions.»

-6- -6-

« Depuis l'origine, dans ce temple, les offrandes ont été faites avec diligence aux ancêtres de l'empereur régnant, lesquels sout, dans la gloire, avec le Souverain d'en haut.

O majestueux Souverain d'en hant, Suprème, Adorable, les sages ancêtres sont auprès de tol, lu as glorifié leur vertus et leurs mérites, Fais que les peuples soient respectueusement soumis, et de toutes parts on viendra t'offrir des sacrifices. Accorde-nous, selon les temps, protection et bonheur toujours.



#### Chant durant l'offrande aux Génies célestes:

 Préparons le grand tertre, pour recevoir les Génies d'en haut.
 Excitons notre ardeur, car les êtres transcendants approchent.

Les feux rouges brillent, les bûchers odoriférants fument, il s'en échappe des flammes violettes, qui forment ensuite une nuée noire.

Le corps des Génies n'a ni forme, ni figure, il se transporte partout, invisible à cause de sa ténuité.

L'arrivée des Génies, une lueur l'annonce, sans qu'on entende aucun son, sans qu'on voie aucun signe,

Quand ils sont arrivés, s'ils sont contents, teur joie et leur paix se communiquent à nos cœurs.

Quand ils se sont assis et éjouis avec nous, les nuées donnent la pluie, les veuts favorables souffient.

Que les accents de la musique s'unissent aux paroles des chants. Que la symphonie retentisse, car les Génies sont là qui écoutent.

Ils sont là rassembles, jouissant des parfums brûles pour eux, jouissant des viandes offertes, jouissant du contenu du grand rhyton.

Ils acceptent avec plaisir, ils se réjouissent des offrandes, ils bénissent les grands Tsino, et font descendre sur eux le bonbeur. De la capitale impériale, cette bénédiction s'étend entre les quatre mers, garantissant que la dynastie régnera prospère, jusqu'à épuisement du lot que le Ciel lui a alloué.»

Je ne traduis pas l'hymne aux Génies terrestres, paralléle, vers par vers, à la précèdente.

Le cinquième siècle après J.-C. fut une triste période. Guerres, émiettement, joug barbare. La Chine faillit périr. A de pareilles époques, on ne chante guêre. Nous avons pourtant quelques hymnes des éphémères petites dynasties qui succèdérent aux 菅 Tsinn. Vu le malheur des temps, presque rien que des pastiches. Ni souffie, ni originalité. Aussi ne citerai-je qu'une hymne des 南 齊 Nan-Ts'i, composée en 480 ou 484 après J.-C.

Le Ciel fait descendre son influx favorable; l'empereur y répond par ses offrandes. Viandes et liqueurs sont disposées, bûchers de bois et liasses de soie flambent. Les ministres sont disposés en bel ordre, présentant avec respect jade et parfums. S'élevant de l'aire des sacrifices. la fumée monte dans l'azur lumineux.

La musique retentit, les demandes au Ciel sont écrites, les ancêtres aussi ont leurs offrandes. Nous ne demandons pas d'être bênis, pour ce que nous offrons. Nous demandons à être bênis, vu notre bon cœur.»

Je rappelle ce que j'ai dit plusieurs fois déjà, à savoir que, à ce culte officiel, le peuple n'avait aucune part. Le culte officiel pour fui, c'étaient les offrandes au terire des 👬 🔻 Patrons du sol et des moissons; culte qui subsists durant toute cette période, comme de nombreux documents l'attestent. Dans ces textes est affirmée l'obligation, pour chaque groupe de vingt-cinq familles, d'avoir un tertre des Patrons du sol et des moissons, et d'y faire des offrancies, deux fois par an, ordinalrement au deuxième et un buitième mois, pour demander une bonne aunée et pour remercier de l'avoir obtenue. Des prières avec offrandes doivent aussi être faites, chaque fois que la sécheresse ou l'excès de pluie compromettent les récoltes. - Souventes fois est discutée, entre ritualistes, la question de savoir s'il ne conviendrait pas d'élever deux tertres distincts, l'un pour le Patron du sol, l'autre pour le Patron des moissons; et presque toujones la réponse est, qu'il faut s'en tenir à l'usage ancien, au tertre unique du Patron du sol, à qui s'adresse le culte principal; le culte du Patron des moissons étant un accessoire surajonté. -Pratiquement, le peuple ignore le Patron des moissons, ne connaît que le Patron du sol. Le texte dit: Les agriculteurs vivent du sol. Chaque groupe vit de son sol.

On a donc multiplié les tertres des Patrons du sel, afin que chaque groupe put demander et remercier lui-même, et prier pour ses propres besoins.

Le petit poème que voici, date de la dynastie E Tsinn.

«Cest aujourd'hui le jour faste du Génie du tertre, Patron du sol. Toute la population est rassemblée, pour prier et offrir sous son arbre.

Offrons-lui des œufs, de la viande, du poireau, de l'ail et de la saumure. Le temps est beau, nos cœurs sont joyeux. Que le hanap passe et repasse.»

Enfin, comme un grand personnage célibataire, est en Chine une étrange anomalie, les textes de cette époque commencent à faire mention, oh! bien discrétement, à côté du père-patron du sol, de la mère-patronne son épouse. Intention très bonne, sans doute; mais hélas!

Sources. — Histoires dynastiques 晉 書 Tsinn-chou, chap. 22. — 南 睿 書 Nan-Ts'i-chou, chap. 11.



### Sofxante-et-unième Leçon.

Le l'aoisme mystique, du troisième au aixième siècle.

Du troisième au sixième siècle, le Tzoisme subil une notable évolution. Cetto évolution fut double, I politique, 2 doctrinale. l'exposerai d'abord l'évolution politique.

1. Fai raconté (Leçon 50) la première organisation du Tanisme en puissance politique, au deuxième siècle de l'ère chrétienne. An cinquième siècle, la Chine septentrionale formait le royaume tongouse de 線 Wei. Le Chinois 線 To'oci-hao était conseiller du roi tongouse 拓 級 Topa-tao, intronisé en l'an 423. Ts'oci-hao détestait le Buddhisme alors très puissant chez les Wei. Des princes et des ministres fervents buddhistes, choqués de son incrédulité, le desservirent auprès du roi, qui le priva de sa charge. Par asprit de vengeance, Ts'oci-hao passa aux Taoistes, les ennemis jurés des Buddhistes.

Or un certain 電 議 之 K'con-k'ientcheu, moine taviste sur le mont 器 Song, ayant êtudié des grimolres attribués à 張 砖 Tchang-ling (page 392 D), et ayant de plus été favorisé d'apparitions de 老 子 Lao-treu, s'appliqua à faire reconnatire Tchang-ling comme patriarche du Taoisme moderne, avec le titre de 天 師 Maitre celeste. Un Génie lul apparut mussi, et lui remit les 天宮之法 Lois du palais celeste, grimoire destine au roi de Wei. - Quand Keon-k'ientcheu arriva à la cour de Wei pour présenter ce don transcendant, les princes et ministres buddhistes l'accuellirent mal, naturellement. Ts'oci-hao jugea l'occasion bonne pour chercher à rentrer en grâce. Il se fit pairon de K'eou-k'ientcheu, et écrivit au roi ce qui suit : « Chaque fois qu'un Sage occupe un trône, le Ciel lui fait quelque faveur. C'est ainsi que jadis il donna à Fou-hi et à Ule Grand les diagrammes mystérieux. Et voici qu'il envoie à Votre Majesté des écrits d'un sens profond. C'est là une faveur supérieure à celle que regurent les anciens Sages. Vous qui sous appliquez à taut de soins mondains, négligoriez-vous de prêter l'oreille aux avis des Intelligences supérioures? ».. Ts'oni-hao avait bien jugé son homme. Le l'ongouse Topa-tao fut énormément flatté de se voir mis au-dessus de Fou-hi et de Ule Grand. Il reçui i sa cour K'eou-k'ientchen, ini donna le titre de Maitre coleste, at lui permit de propager les doctrines taoistes sous son patronage royal. -Il parait bien que le titre de Maître céleste, donné primitivement à K'eou-k'ientcheu, ne fut attribué à Tchang-ling, officiellement et définitivement, qu'au huitième siècle, sons la dynastle IK Tang.

Petit à petit Topa-tao devint lui-même taoiste pratiquant et fervent. Ts'ocihao triomphait. Il fit payer cher aux Buddhistes l'affront qu'ils tui avaient fait
subir jadis. A son instigation, en 438, Topa-tao fit d'abord renvoyer des couvents
de ses états, tous les moines buddhistes qui n'avaient pas cinquante ans, et défendit de recevoir désormais des novices. — Et 416, ce fut bien pls. L'Histoire raconte
que, à 長 安 Tch'ang-nan (maintenant 西 安 唐 Si-nan-fou), Topa-tao entra

inopinement dans un temple buddhiste. Tandis qu'il le visitait, les moines régalérent les gens de sa suite, comme c'est l'usage en Chine. Ceux-ci ilàmant dans le convent, y découvrirent un dépôt d'armes. La rôl averti, fit aussitôt perquisitionner à fond. Dans les dépendances du couvent, on découyrit une distillerie d'eaude-vie, et un sonterrain où étaient gardées des femmes et des filles. Topa-lao ordenna l'exècution immédiate du tous les moines du couvent. - Ts'osi-hao qui avait probablement monté ce coup, battit le fer pendant qu'il était chand. Je vous disais bien, dit-il au roi, que les finddhistes sont des hommes sans mœurs. Faitesen autant à tous les moines de vos états; détruisez temples, leurs fivres et images... Soit! dit le rol; et il fil rediger un 'edit ainsi conçu: «Indis un prince imbéclie de la dynastie JR Han, permit l'établissement en Chine du Buddhisme, doctrine fausse et perverse, secte qui ruine les rits et les mœurs. Moi j'ai résolu d'abolir la fansseté, de rétablir la vérité, d'étéindre jusqu'aux derniers vestiges de la funeste erreur de l'empereur ilff Ming page 355 . Que les moines buddhistes, sans distinction d'age, soient tous mis à mort. One tous les temples buddhistes soient détruits. Que les officiers de la police recherchent avec soin les livres et les Images budilifetes, surtout les écrits hindons, et les brûtent tons, sans exception. Que désormais quiconque fera des images huddhistes en cuivre ou en arglle, quiconque venerare des images, soit mis à mort avec toute sa famille, s - Or le prince héritier de Wei était un fervent Buddhiste. Il chercha, mais en vain, à obtenir que l'édit de proscription de son pére, ne fut pas promulgué. Du moins arriva-t-il à en retarder la promutgation, assez de temps pour prévenir les moines de ce qui se tramait contre eux. Ils se dispersèrent. La plupart des vies furent sauves. Même beaucoup de livres et d'images purent être mis en lieu sûr. Mais tons les temples furent détruits; dit l'Histoire, qui ajonte cette note importante; Depuis quatre siècles que le Roddhisme s'était introduit en Chine, beaucoup de gens l'avaient reçu avez riverence, et lui avaient demandé feur bouheur ou leur profit. Il n'avait éprouvé Jusque la aucune contradiction violente. Ceci fut la première persecution: > Six ans plus tard, en 452, Topa-luo étant mort, son successeur Topa-tsounn annula sa loi de proscription. L'orage n'avait nullement ébranté la foi buddhique très vivace. Temples et convents furent aussifét relevés et repeuplès. L'Histoire confesse ingénument, que tout ce que Topa-lao avait démoil, se tronva rebati comme par enchantement. Chose facile d'allieurs, car les constructhos du Nord de la Chine, faites en briques et bone, plus de bone que de briques, se démolissent à la ploche et se rebâtissent à la main. Les fluidhistes ne rendirent pas ana Taoistes le mai pour le mai, le Buddha ayant défendu la vengeance.

-4-16-

II. Je vais expeser maintenant l'évolution doctrinale du Taoisme du troisième au sixième siècle, la naissance et le développement du Taoisme mystique, question absolument neuve. Je inisse parier les textes très rares, que l'ai pu exhumer, par faveur spéciale, à Pékin dans la hibliothèque du couvent taoiste 白 蒙 思 Pai-yunn-koan, et à Tokyo dans la hibliothèque réservée de S. M. Impériale le Mikado.

Promier acte. - Durant la période The B. Tch'ou-ou, entre 238 et 250, un certain 葛 支 Keue-hunn, taviste originaire de 建 業 Kien-io (Nankin), jadis disciple du fimoux 左 蓋 Tsouo-ts'eu (155-230) dont l'Histoire officielle raconts les exploits magiques, se retira dans les montagues, et commença à avoir des vislons et das révélations. 太上 Tai-chang, le Suprème, lui envoya 三型具人 trois Saints transcendants, lesqueis étant descendus du ciel sur la terre, lul enseignérent 盘 管 經 le texte du Ling-pao. Leure noms étaient L-louo-hiao premier être transcendant de la suprême et originale unité. Koung-miau-ginn respleudissante mystérieuse parole, deuxième être transcendant de la suprême et originale unité. Tchenn-ting-koung lumière vérifiante et confirmante, troisième être transcendant de la suprême et originale unité. Le Suprême envoya de plus à Keue-huan un personnage mysterisux, qui fut son 三 涧 法 鰤 matter dans la doctrine du triple mystère. Ce personnage lui communiqua trente-trois livres. - D'autres textes taolstes disent plus brièvement, que Keue-huun fut favorisè de révélations par le 天 風 王 Roi transcendant du viel. — — Je remarque, sur ce texte, que Ling-pao, transcendant-trésor, est un terme incomm dans la littérature chinoise jusque là... Que U-louo-hian est certainement la translittération d'un mot étranger, probablement de Eloha, que les Nestoriens translittèreront A-lano-hene .. Que la Parole et la Lumière font penser à la deuxième et à la troisième personne de la Trioité chretienne... Qu'il n'y aurait pas lieu de s'étonner qu'un paien eut additionné Dieu le Suprême avec ses trois Personnes... Enfin que, si ceci était un texte chinois chrétien. Il seruit antérieur à Déce et à Dioclétien... Mais suspendons notre jugement pour le moment. — Le nombre (33) des livres ne concordant pas avec in Bible des Juifs de Babylone et des Julfs de l'Inde, je pease qu'il n'y a pas lieu de chercher dans cette direction. — La tradition taoîste raconte que Keue-huan transmit ses révélations à son disciple 📸 思 遠 Teheng-seuguan, lequel les transmit à son élève 葛 洪 Keue-houng, alias 抱 补子 Pao-p'ou-tzeu, petit-neveu de Keue-huon, à l'œuvre duquei l'ai cansacré ma cinquante-denxième Leçon. Or pas trace, dans cotte œuvre alchimique et diététique, de la doctrine du Ling-pao. Le petit-neven ne partagea donc pas les lides du grand-oucle.



Deuxième acte. — Sous le règne de l'empereur 成 Teh'eng des 資 Tsinne (326 à 342), un certain 王 梁 Wang-pao, mort depuis trois cents aus, apparat à la contemplative taniste 執 華 存 Wei-houts'ounn, et lui remit les grimoires par l'étude desquels lui-même, dit-li, était arrivé à l'étai de 與 Génic. Cette femme mourat (le texte dit, monta au ciel) en 334, laissant ces écrits à son fils, lequel les donns à un certain 褟 梁 Yang-hi, visionnaire qui parait avoir joué un rôle important dans l'évolution du Taoisme. A l'occasion de leur remise à Yang-hi, les livres sont appelés Textes révélés du grand mystère du plus haut des cieux. Yang-hi mourat (le texte dit, monta au ciel) en 386.

-4-4-

Troisième acte. — Un certain 海 映 Hu-ying, descendant d'une ancienne famille de notables, reçut l'initiation tuoiste de 題 即 Pay-tsing, haut fonction-



naire, Tuoiste zélé, beau-pere de 葛 撰 Keue-houng dont l'ai parlé plus haut. Ce Pao-tzing avalt aussi des livres anciens, venus on ne sait d'où, Devenu très lervent, sons un anssi bon mattre. Hu-ying se relira, en 313, dans une salitude au sud du Fleuve Bleu, et ne revint jamais. - Son frère cadet 🏋 😫 Hu-mi, vécut nussi en solitaire, et mourut en 373. Il légun à son fils 計 玉 斧 Hu-ufou, trente-el-un traités sur la droite loi de la triple divinité du suprême ciel. Hu-ufou communique ces traifés à son contemporain Yang-hi (ci-dessus), qui put les comparer avec les trente-et-une sections de son texte à lui. A sa mort, il les lègua à son fils 許 黃 昆 Hu hoang-minn, lequel les transmit à son fils 許 豫 之 Hu-ulcheu. En 435, quand il se sentit près de mourir, Hu-utcheu ferma et scella ses livres, appelés à cette occasion précieux textes du ciel suprême contenant la loi merveilleuse du triple mystère, et les confia à un certain 馬 朗 Ma-lang. En 465, l'empereur [3] Ming des premiers 🛠 Song ayant entendu parler de ces livres, se les fit apporter et rompit les sceaux. Une vive inmière jaillit aussitét, et l'empereur tomba malade. Repentant, il s'excusa, el restitua les llvres, La famille E, Ma les déposa dans la bibliothéque du couvent taoiste 崇 虚 舰 Teh'oung-hu-koan, où ils furent étudiés par le célébra 驗 整 辭 Lou-siou-tsing, qui les transmit á son disciple 孫 遊 数 Soumi-you-yoo. A sa mort, en 489, celui-ci les passa un lameux 际 识 是 Tao-houng-king, lequel, dit la tradition, parviut à se procurer aussi les livres de Yung-ki. Usés par l'age, dit le texte, les deux exemplaires pèrirent entre ses mains, tandis qu'il les étudiait; mais il en publia la substance, avant sa mort arrivée en 536.

-4-14-

l'ai pu me procurer et étudier à loisir l'ouvrage de Tao-houng-king, intitulé 頂. 詰 Déclarations des Génies, C'est blen en effet une collection de prétendues. révélations, reçues par Yang-hi et par Hu-ying. Toutes sont datées, tel jour de tel mois; mais l'année est rarement indiquée. Cependant deux révélations portent le millésime 365, époque de Yang-hi. - La mise en scène est la même pour tontes ces révélations. La nuit, un ou plusieurs Génies, une ou plusieurs Fées, entrent, toujours par la porte, dans la cellule du solitaire. Le sont, le Génie du pur Vide, le Génie de la pure Transcendance, la Dame des Monts du Sud, la Dame du Palais pourpre, etc. On se salue, on s'assied, on cause, on rit, on se fait des compliments; tout le rituel chinois des visites entre personnes distinguées. Puis le Génie ou la Fée dicte des sentences ou des vers de sa façon, ou les donne écrits de sa main. Enfin vient le départ, au premier chant du coq, lequel s'effectue toujours en cette manière: étant descendu du divan, l'être transcendant sa vers la porte, mais disparan avant d'y être arrivé. - Le lecteur est averti que, quand une ou plusieurs fées vienneut et passent la nuit seules avec le solitaire, il ne se passe Jamais rien d'inconvenant. - Les discours de ces Génies et Fées ne sont pas très profonds. Ils ne confleunent rien qui ne se fronve dans les traités taoistes classiques. Cependant un trait est à noter. Ils prétendent tous, que les instructions taissées par le patriarche the Tchang-ling (page 392 D) à ses disciples ne sont pas manvaises, que 黄 赤 之 道 l'alchimie basée sur le cinabre n'est pas inefficace; mais que les révélations, l'enseignement direct par les Genles, prime tout,

D'autres textes, doctrinaux ceux-là, ont peut-être passé par les hommes que je riens de citer, mais remontent spécialement, je pense, à \$\overline{E} \overline{E} \overline{E

Au-dessus de tout, est le 元 始 天 對 Vénérable céleste de la première origine, qui fut avant l'émanation primordiale, et dont personne ne sait l'origine; qui est, toujours le même, sans aucun changement. Il réside au-dessus de 王 文 la capitale de jade, par delà les orbes des Trois Purs, au plus haut des cieux. Il veille à ce que les hommes soient lastruits de ce qui concerne teur délivrance. -Au-dessus des cieux des Génies, s'étendent les trois orbes des Trois Purs. Plus haut, c'est le ciel suprême, où réside le Vénérable céleste de la première origine, qui dirige l'évolution et répand l'enseignement. - Il fut avant le vide et le silence, avant le chaos primordial. L'uni de chair th IR ne peut pas voir sa vraie substance. Cette renie substance est pure et merveilleuse, contenant toutes les vertus, présente dans tous les lieux. Elle est le principe premier, la cause de tous les mouvements, l'origine de toutes les productions. - Dans le vide primordial, sans intérieur al exterieur, une lumière brilla. Cette lumière était esprit. L'esprit s'épanouissant, devint les Trois Purs, Puis il y eut le clef et la terre, puis le reste des êtres. - Le Seigneur du vide, le Maltre de l'origine, est esprit, est lumière, est de lui-meme. C'est lui qui mit en rotation l'univers, primitivement immobile.



Voici un échantillon de la liturgie qui se rattache à ces textes. Elle se compose de passages rythmes évidenment faits pour être psaimodiés, et de leçons en prose.

> Essence du Suprème Un, esprit de l'obscur mystère, toi qui produisis tous les êtres et qui peux les parifier tous, avant de t'invoquer je ta'asperge et me place en ce lieu pur.

Par l'ordre du Souverain Seigneur furent ailumés les sept flambeaux célestes. Ils envoient leurs rayons sur cette terre, éclairant et protégeant tous les vivants,

Quittez pour un instant le palais d'or, vanez dans ce monde poussièreux, pour nous délivrer des dangers et des malheurs, pour protéger et prolonger nos vies. Étendez jusqu'à nous votre puissance, éteignez ce qui est mal et impur, bénissez tous ceux qui vivent, donnez le repos aux morts.

Que ceux qui vous désobétront, périssent. Que ceux qui vous obétront, prospèrent. Les sept flambeaux célestes brillent, répandant leur lumière sur nos personnes.

Que cette lumière protectrice nous donne de vivre toujours! Avec respect nous offrons des parfums, avec révérence nous exprimons notre dévotion.

Sult une longue locan en prose; sur le Souverain Seigneur de l'immense espace et des trois orbes. Père Saint de l'univers. Ce terme 整 父 Saint Père est répété bien des fois, ainsi que ceux de 人 神 之 主 宰 Seigneur arbitre des hommes et des e-prits, et de 造 化 之 概 機 Pivot des genéses et des transformations. — Enlin la conclusion psalmodiée

> Mystérieuse veriu et gloire, donne-nous de vivre toujours. Suprême et mystérieux Trois-Un, daigne protéger nos personnes.



Qu'est-ce que cette doctrine-là?.. l'avoue que je crus d'abord fermement, que le 太 支 三 — Suprême et mystérieux Trois-Un était la Trinité chrétienne. Depuis, ma foi a été ébranlée. J'ai en effet découvert, dans des fragments insoupconnés, conservés par les Tausses chinois, des mentions nettes de 子 號 et 凡 智 l'Hébdomade et l'Ogdoade, et autres points substantiels du système gnostique de Basilide. Et il me faut avoner que ce système très ancien (Basilides non longo post nostrorum Apostolorum tempore), avec son Deus non-ens, sa Filicias triparita, ses trois orbes, ses deux Archon plus Jesus le fils de Marie, explique à peu près tous les textes du cycle & 🗑 Ling-pao, que les Taoistes chinois incorporèrent à leur doctrine, depuis Kene-huan probablement le touche à la copviction, que les Touistes de la Chine, qui plus tard fravêrent avec les Manichérus puls rejetérent leurs dogmes, qui empruntérent à l'Amblisme certaines pratiques pour s'assurer des revenus, sont au fond, depuis le troisiéme siècle de l'ère chrètienne, des disciples du guostique flasilide. - La tradition taofste non-écrite est d'accord avec les vicux textes. Actuellement les intellectuels, les savants, sont rares dans cette secte. Il en reste cependant. Quand l'Abbé du Pai gunn-koan. un homme intelligent, me vit assez au courant de leurs doctrines, il me dit : «Entre nous, your et nous, nous fames voisins à l'origine. Nous Taoistes nous savons cela. ... Je ne veux pas en dire plus long, provisoirement, sur des recherches qui ne sont pas encore terminées.

Sources. — Histoire officielle [4] [4] Wei-chou, parmi les Histoires dynastiques. Elle fut rédigée des le sixième siècle. — Je réserve provisairement les titres des traités taoistes exploités dans cette Leçon, auxquels je consacrérai une étude utiérieure.

Consulter L. Wieger S.J. Le Canon taoiste 1911. — Saint Irénée, contra hæreses, lib. 1 cap. 24, de Saturnino et Basilide. — Saint Epiphane, adversus hæreses, tom. Il lib. 1 hæres. 24. — Les Philosophumena (Hippolyte), édition Patriclus Cruice, Paris 1860, in typographeo imperiali, lib. VII et lib. X. — A. S. Peake, Basilides, Basilidians, in Encyclopædia of Religion and Ethics, edited by James Hastings, Edinburgh, 1909.



#### Soixante-deuxième Leçon.

Sixième siècle. Wei et Leang. Buddhisme. — La reine Hou. L'empereur Ou. — Bodhidharma. Védantisme chinois.

Au commencement du sixième siècle, il y avait deux Chines; le royaume tongouse des & Wei au Nord, l'empire des & Loang au Sud. Nord et Sud étaient Buddhistes, surtont le Nord. Un dénombrement officiel, fait entre 512 et 545, accuse, dans le royaume de Wei, l'existence de treize mille temples et convents buddhistes, et la présence à la capitale de plus de trois mille moines étrangers. sans compter les moines indigénes beaucoup plus nombreux répandus par tout le pays. - Eu 545, un enfant de cinq aus ayant été mis sur le trône, le pouvoir lomba aux mains d'une régente, la fameuse reine 🎒 Hou. Buddhiste plus que fervente, celle-ci dépensa sans compter, pour l'érection de monuments buddhistes splendides. En 518, elle envoya dans le Gandhara et l'Udyana, l'ambassadeur 宋 雲 Song-yunn et le moine 县 生 Hoei-cheng, quérir des livres buddhistes. lls revincent en 521, rapportant 170 onvrages encore incounus en Chine. Les Lettrès chinois insinuent malignement, que le goût pour la mousseline indienne, dont la reine Hou raffolait, fut pour beaucoup, peut-être pour plus que la dévotion aux sútro, dans cette ambassade. En tout cas elle nons valut une relation de voyage encore existante, qui est un des documents les plus importants de la géographic indo-chinoise ancienne. — L'Histoire officielle nous dépeint la reine Hou, comme une politicienne sans scrupules, de mœurs très dissolnes. Elle fut séquestrée en 520, revint au pouvoir en 525, empoisonna le roi son fils en 528, et fut noyée dans le Fleuve Jaune par un général révolté. - En 538 l'Histoire donne, pour la Chine du Nord, les chiffres suivants assez suggestifs. Dans les seules provinces actuelles Tchou-li et Chan-tong, trente mille temples et couvents, peuples par deux millions de moines et de nonnes.



Dans la Chine du Sud, l'empereur R. Ou de la dynastie R. Leang, fut le digne pendant de la ceine Hou. Les premiers symptômes de sa conversion au Buddhisme, pararent en 517. Il défendit d'immoler des animaux pour les offrandes chinoises aux Aucêtres, lesquels furent condamnés au régime végétarien. Il défendit ensuite de tisser dans les étoffes des figures humaines ou animales, l'action de couper ces figures en talilant dans l'étoffe, lui paraissant une sorte d'assassinat. Avec le temps, l'empereur Ou devint de plus en plus croyant et pratiquant. En 527, il ceda sa personne à un temple de la capitale (le Nankin actuel), c'est-à-dire qu'il abdiqua et se fit moine. Les ministres le rachetérent pour une grosse somme, et le remirent de force sur le trône. En 529, récidive de l'empereur, et nouveau rachat par les ministres. En 538, des reliques du Buddha ayant été apportées à la capitale, l'empereur leur fit bâtir un temple monumental, et accorda une grande amnistle à l'empire. En 547, il se fit moine pour la troisième fois. En



Bodhidharma. Dessin chinois.

549. à l'âge de quatre-vingt-six ans, il mouruit, tristement mais dignement, détrôné par un général rebelle. Les Lettrès chinnis lui out fait cette craison funébre: « Personne n'a jamais cru plus fermement que l'empereur Ou des Leang, la doctrine buddhique qui affirme que les chiens, les porcs, les moutons, les bomfs et les hommes, sont frères. Yao, Chounn, Ton dur de Tcheon, et Confucius, lesquels tuérent des animaux pour les offrandes aux Ancêtres, furent, à ses yeux, des êtres inhumains. Vraiment, et les dognes huddhiques de la rétribution et de la renaissance étalant vrais, tous les bonheurs auraient du pleuvoir sur l'empereur Ou. Or, tout au contraire, sou règne fut malheureux, sa fin fut lamentable. Après avoir vêcu de légumes pour n'abrèger l'existence d'auxun être vivant, il mit fin à sa propre vie en se faissant mourir de faim. L'histoire de cet homme suffit, pour persuader du néant des promesses buddhiques, quiconque sait réfléchir et méditer. »

Un évenement extrémement important pour le Buddhisme chinois, se piace dans cette période. Il s'agit de l'arrivée à Canton, par mor, le vingt-et-unième jour du penvième mois de l'an 520, du prince indien devenu missionnaire, Bodhicharma, en chinois 逐 東 大 衛 Ta-mono ta-cheu, le Grand Maître Tamono (dharma / De Canton il se rendit à 建 康 Kien-k'ang, le Nankin actuel, capitale de l'empereur 武 Ou, auquel il exposa sa doctrine. L'hostilité des moines de Kien-k'ang, le décida à passer dans la Chine septentrionale soumise aux 製 Wei. Il refusa de demourer à leur capitale 法 国 Luo-yang (Hene-nan-fou), et se fixa dans le couvent 中 林 寺 Chao-linn-sen des monts 法 Sang, où il mourut, vers l'an 529 probablement, après y avoir fait des disciples, puls passé ses dernières années assis, immobile, le visage tourné contre un mur, absorbé dans l'extase. Du moins, c'est ce que la tradition raconte de lui.

Des documents historiques, sinon parfaitement explicites, du moins suffisamment transparents, nous apprennent que Bodhidharma, trolsième als d'un roitelet de l'Inde méridionele, partit pour la Chine à un âge avancé, moitié pour cause de querelles doctrinales avec les moines de l'Inde, moitié pour cause de dissensions de famillo. - Une sorte de patriarcat buddhiste, plutôt honoraire que réel, se transmettait depuis Kāiyopa, par la collation, les uns disent de l'écuelle, les autres disent de la robe, de Sakyamuni. Bedhidharma fut, affirment ses disciples. Pélève du vingt-septième patrisrehe Projustura (lequel n'est déjà plus reconnu par les vrais Buddhistes). Projuntavo l'aurait lovesti du patriarcat, lui aurait confle la doctrine ésotérique, et lui aurait donné mission d'aller convertir la Chine. - La vérité est, que Bodhidharma fut rejeté par les moines de l'inde comme un mécréant, et repoussé par teux de la Chine au même titre. Et cela avec ruison, Bodhidharma ne fut pas un Buddhiste. Après sa mort, sa doctrine se rèpandit en Chine, et ses disciples formérent une secte, faussement classée parmi les secies buddhistes; la secte in \$5 Tch'an-na, valgo Tch'an tout court, translittération du mot indien dhyana vision.

J'ai fait des écrits de cette secte, terre à pou près vierge, une laborieuse étude, laquelle a abouti à une grande déception. Attêché par le titre qu'elle se donne, jo m'imaginal que je trouverale chez elle quelques nouveautés mystiques intéressantes. Hélas! Je dus constater que les Tch'on n'out fait que propager en Chine une

doctrine indianne ancienne et bleu connue. - Procédous avec ordre...

Nous avons vu (Leçon 56) que, malgré la défense formelle du Buddha, après sa mort ses disciples / Sarvastivada / ne s'étalent pas contentés des sutra récits rédigés par Ananda, mais y avaient ajouté des éastra dissertations. l'ai dit que les Sautrantika rejetérent ensuite ces dissertations, et déclarèrent qu'il fallalt s'en tenir aux récits, qui étalent la seule vraie parole du Buddha. Or Bodhidharma rejeta aussi les rècits, lautiles à son avis. Prohibant tous les livres et toute étude, il posa le principe unique, de la buddhification personnelle et individuelle, par une sorte de contemplation de son intérieur, que l'appelleral endovision. De même, dit-il, que le Buildha obtint l'Hiumination par sa méditation nocturne sous l'arbre de Gaua, ainsi tout aspirant à la buddhification, doit la rechercher et l'obtenir lui-même par soi-même, par la contemplation de son être intérieur. Cette contemplation, sans thême, sans procédés, non pas méthodique comme celle des Mahayanistes (Legon 54), mais perement intuitive, dolt former l'unique occupation de l'aspirant à la perfection. C'est à elle que Bodhidharma s'appliqua sans interruption durant ses dernières années. C'est en la pratiquant, qu'il mourat. Or parellie contemplation ne peut pas être soutenue; comme acte intellectuel. L'unique résultat qu'elle puisse produire, si elle est pratiquée sérieusement, c'est l'idiotie. Et si elle n'est pas pratiquée sériousement, cette oisiveté mentale conduit fatalement à l'immoralité.



Jé laisse la parole au patriarche. Toutes les citations qui vont suivre, sont extraites du discours qu'il si à la cour de l'empereur 武 Ou, en l'an 520. Ce texte 謹 縣 血 脉 論 n'a été mentionné jusqu'ici, que je sache, par aucun auteur.

«Le monde tout entier est pensé dans le cœur. Tous les Buddhas, passés et futurs, ont été et seront formés dans le cœur. La counaissance se transmet de cœur à cœur, par la parole. Alors à quel bon tous les écrits? - Le cour de chaque homme communie à ce qui fut dans tous les temps, à ce qui est dans tous les lieux. Le cœur est le Buddha, il n'y a pas de Buddha en debors du cœur. Considèrer l'illumination et le nirvana comme des choses extérieures au cœur, c'est une erreur. Il n'y a pas d'illumination en dehors, du cœur vivant, il n'y a pas de lieu où se trouvent des êtres nirvanés. Hars la réalité du cour, tout est imaginaire. Il n'y a pas de causes, il n'y a pas d'effets. Il n'y a d'activité que la pensée du cour, et son repos c'est le nirvana. Chercher quelque chose en dehars de son cœur, seralt vouloir saisir le vide. Le Buddha, chacun le crée dans son cœur, par sa pensée. Le cœur est Buddha, et Buddha e'est le cœur. Imaginer un Buddha en dehors de son cœur, se figurer qu'on le voit dans un lieu extérieur, c'est du délire. Done il faut tourner son regard, non vers le dehors, mais vers le dedans ; il faut le concentrer en soi-même, et contempler en soi sa buddheite. - Tous les êtres sont Buddha comme mol, donc je n'ai à sauver personne. Aucun Buddha ne peut plus que moi, donc je n'al pas à les prier. Aucun Buddha ne sut plus que moi, donc le n'ai rien à apprendre dans leurs livres. En Buddha n'est tenu par ancune lol, donc je n'ai à observer aucune règle. Un Buddha ne peut pas falllir, donc je n'ai pas à craindre de pécher. Il n'y a ni bien ni mai, mais seulement des actes du cour, lequel étant Buddha, est impeccable par nature. A quoi bon le culte, la propagande, le zéle, l'observance, l'aumône, la prière, la lecture, et le reste?! Une seule chose compte, à savoir, voir en soi-même le Buddha qui y habite. Cette endovision opère la délivrance, et constitue le nirvána.

La tradition rapporte que, quand Bodhidharma fut présenté à l'empereur Ou, celui-ci, très dévot Buddhiste comme nous savons, lui demanda: qui étes-vous? — Je ne sais pas, dit Bodhidharma. — L'empereur reprit: Mattre, j'ai bûti beaucoup de temples et de couvents; j'ai entretenu beaucoup de moines: j'ai fait copier beaucoup de livres; puis-je espèrer avoir acquis quelques mérites? — Vous n'avez acquis aucun mérite, dit Bodhidharma. Car une seule chose compte; regarder dans son cœur. — Le bon empereur Ou ne se fâcha pas. Il composa même un éloge de Bodhidharma, après que celui-ci fut mort. Mais on comprend que les moines de la capitale, qui vivaient de la munificence impériale, désirérent que Bodhidharma ailât prêcher ailleurs.

Rendons la parole au patriarche... « Aueun sutra, aucun genre d'austérité, ne tire de la roue des renaissances. L'étude et l'ascètisme sont également vains. Aucun livre ne vaut qu'on l'ouvre. Contemplez, dans son repos, dans l'inaction parfaite, l'être qui est en vous, le fond de votre nature, votre cœur. Voilà le vrai Buddha; et apprendre à le voir, doit être la seule étude. Toute autre vision n'est que brouillard et mirage. Voir le Buddha qui est en soi, est la seule vision vraie. — La 🌦 🏂 nature de Buddha dont on parle lant, est en chaque homme, est la même dans tous les hommes. Avoir tout oublié pour ne retenir que cette réalité unique. vollà ce qui tire de la rone des renaissances, et cause l'absorption, le nireana. Tous les doctrinaires qui enseignent ceci ou cela, sont les auxiliaires de Mara, qu'ils aident à illusionner les hommes. Tous les systèmes sont également faux et trompeurs. C'est mentir aux gens, que de leur parier de purification, de bonnes œuvres, d'application et de progrès. Chacun est Buddha pour sol, chacun est son propre Buddha, et tout ce qu'il a à faire pour atteindre le terme, c'est de reconnaître l'immanence en soi de cette sente et unique réalité et vérité. Il n'y a pas de pêché; on plutôt, il n'y a qu'un seul peché, l'ignorance de sa propre buddheité. Et ce péché est grave, car il maintient dans l'impermanence. - Le corps est une forme éphémère, la vie passe vite : Il faudrait, durant cette courte période, se sauver en se découvrant sol-même, :

Quelqu'un lui syant dit: « je n'arrive pas à voir mon être intérieur... Révestu parfois? Ini demanda Bodhidharma. — Oui, dit l'autre. — Alors tu as vu tou être intérieur. Dans le rêve, c'est lui qu'on voit. La veille distrait de sa vision. Il faudrait arriver à rêver toujours. — Dans le rêve, c'est le corps mystique A qui se révèle dans l'être. C'est là son entité réelle et vraie. Ce corps mystique existe de toute éternité. A travers les successives remaissances et les vicissitudes des existences, il ne nati ni ne meurt, il ne croît ni ne diminue. Il ne se soullle pas et n'a pas à se purifier, il n'aime ni ne hait, il ne vient ni ne part; il n'est ni homme ni femme, ni vieillard ni enfant, ni moine ni laique; il n'est ni oui ni non. Il n'est ni un ni multiple, ni saint ni profane. Il n'a ni figure ni facultés. Il ne s'acquiert ni ne se perd. Il pénétre tout, et rieu ne peut lui faire obstacle. Il se joue dans les existences successives, dans le flux des décès et des renaissances. Tous les êtres et leurs destinées reposent sur lui. C'est lui que j'ai plus haut ap-

pele le carer Il ne faut pos le confondre avec le cœur de chair. C'est ce corps mystique, qu'il faut arriver à voir en soi. C'est dans sa lumière, qu'il faut se mouvoir et agir. Il embrusse tous les êtres, commo le Gange tient en suspension les alomes linombrables de son limon il ne pent d'ailleurs pas être décrit, ni expilqué, par des parotes. A etmenn de le controrpler, de le comprendre, pour soi. Entre autres noms, on lui a donné, celui de B Cheng-l'i le saint corps, L'appréhender, c'est l'illumination salvifique, qui tire de l'agitation mondaine que Săkyumuni appelalt la grande frênesic, et qui fait rentrer dans le repos du neant. C'est son eœur, sa boddhoue, que l'on decouvre, au point où l'on se trouve à court de paroles et de pensées. - Le corps mystique est immatériel, immuable, indestructible. Il n'y a pas d'autre Buidha que lui, car ini fut dans tous les Buddhas, et il est dans tous les hommes. Donc, eurore une fois, pas besoin de prières ni d'aucun cutte; pas besoin de rien chercher en dehors de sol, puisqu'an a tout en soi. Tous les êtres exterienrs, ne sont que de values apparences. Rien n'est reel, que le corps myslique. Inuille de prier, ce qu'on est sol-même; inutite de vénèrer, ce qu'ou est soi-même. Le seul souci dolt être de se procurer le silence et le recueillement, qui permettrant de voir en soi le corps mystique, le Buddha. Toute representation figuree, a fortiori toute figure matérielle, est une errour qui rebent on qui replonge dans le flux des rennisances. Il ne faut donc pas vénerer les images qui matraient en soi, car elles ne sortent pas du cour mystique; il ne faut venerer que les raters, qui surrent, elles, de la buddhesse. Donc toutes les imaginations de nagos, de quielos, de devas ou de prêtos, d'êtres transcendants quelcanques, d'Indra, de Brahma, sont à rejeter comme de values fantasmagories; il ne faut munifester aucun respect à ces êtres imaginaires, ni concevoir d'eux aucune crainte Sont à rejeter, pour la même raison, tomes les apparitions de Buddhus on de Pousos. Toute vision, est vaine fontasmagorie. Bien ne vaul. que les idées abstraités du cour, lesquelles sortent de la buddhéité. La seule viaion rheile, est celle du corps mystique en soi, s

\* 6 Buddha est un mot ladien, qui n'est pas le nom d'un homme, mais qui signifie l'illumination & & a laquelle tout homme peut prétendre. Cette lliumination, c'est le 🐺 ten'un , duyana) auquel nous espirons. Nos contradicteurs ne comprendent pas la valeur que nous donnons à ce terme. Il ne signifie pas une contemplation quelconque. Pour nous le Ich'un n'est atteint, que quand la vision de sa propre buddhètie est acquise. Pour nous un homme qui saurait rèciter d'innombrables textes et commentaires, et qui n'aurait pas acquis l'audovisture, n'est qu'un laique valgaire. Notre doctrine est inintelligible pour beaucoup, parce que les mois sont incapables d'en exprimer le fruit, lequet n'est compris que par ceus qui l'ant obtenu. Nous ne pouvans dire à uns adeptes que cent: « il vous faut arriver à sabir en vous le Buddha, le corps mystique, la corps sacre, qui est en vous.. Comment décrire en paroles ce corps simple et pur, sans mélange n) composition? Cest impossible... Et du moment que la chose est instiable, niora tons les textes et les commentaires sont inutiles. Ce sont sales propos, autour de la question. La vision à chrante, est que sole simple (il y a dans le texte un acte

sphérique), lequel, n'ayant pas de parties, ne peut ni être enseigné, ni être exercé, par parties. A peu près comme l'acte physique simple et instantané de la déglutition, sur lequel on n'a jamals fait de théories; on salt avaler on on ne sait pas. -Quiconque imagine une restillé antre que la buddhéité interne, et cherche à la fixer, est tombé dans l'errenr. Toute luée autre que celle de la buddhéue interne, est un valu fantôme. C'est le cœur qui produit les fantômes et les erreurs, et qui maintiant l'homme dans la rous en s'y attachant. L'homme sera délivré, au moment où, les ayant tous renies, il s'attachera uniquement à la buitdheite qui est en lui. Ce moment, cette ll'umination, cette délivrance, à chacun d'y tendre pour soi. L'enseignement peut seulement abler à s'y préparer; il no pout pas la donner, Réver ne s'enseigne pas. Mourir ne s'enseigne pas, Saisir in buddhéité en soi, ne s'enseigne pas davantage. - Le corps mystique est si simple, qu'il ne se donne pas; il s'appréhende. Pour cetui qui l'a salsi, il n'y a plus ni cieux ni enfers, ni soi ni autrul, ul rien en dehors de lui-même. Or l'acte de le saisir, c'est un acte de foi absolus, sans melange de l'ombre même d'un doute. Quand il rêve, l'homme ne doute jamais, parce qu'il voit en lui-même. Il faut arriver à la même fermeté de foi dans l'état de veille, maigré les illusions des sens et les erreurs d'Imagination qui en sont la suite. Donc d'iminuer de plus en plus ses impressions, affaibilr ses passions, concentrer et pacifier son esprit, vollà la préparation. Les prières, les austérités, l'étude, ne sont d'aucune utilité. Quant à l'acte de la vision lui-même, it ne peut pas s'enseigner. - Pourquel certains, qui s'y préparent seignement et qui le désirent ardemment, n'y arrivent lis pas? Parce que leur kurma s'y oppose. Leur avenglement, leur endurcissement, leur incapacité actuelle, est la peine de leurs pêchés passès, Leur compte n'est pas encore acquitté. Ils ne sont pas encore assez déféqués pour l'illumination. Et cela peut être le cas chez des moines, tandle que des latques même maries obtlendront l'Illumination. Affaire, non d'état social, mais de dette morale et d'effort personnel. Le corps mystique n'est soufilé par aucun sete du corps physique, chez celui qui en a fait la déconverte en sol, et qui n'a plus d'attache à aurune aurre chose Dans cet homme, aucone sonfirance ni volupté, n'affecte le corps mystique. Un faique usant du mariage et exerçant le métier de boucher, peut être un Buddha. Celul qui a saisi en lui sa propre buddheité, ne contracte plus de kormo, pour aurun acte, pares qu'il est illuminé. Le karma ne s'attache qu'au non-lliuminé, à couse de son ignorance. C'est cette ignorance uni cause la chaine des renaissances, inferintes, animales et lumnines. Tout compte moral cesse, au moment où l'illumination détruit cette ignorance. L'illumieé ne pêche plus, ne peut plus pêcher. Son cœur est scalle du aceau, comme l'out dit les vingi-sept patriarches mes prédécesseurs. Je suis venu en Chine (c'est Bodhidhurma qui parle), pour # 2, Ell precher cette doctrine du scenu du cœur, laquelle y est encore inconnue. Le liuddin est dans le cour d'un chacun. Observances, austérités, prières, études, tout cela ne seri à rien. L'unique but auquel il font tendre, c'est i litumination. Qui l'a obtenue, est un Buddha, un avec tons les Baddhas, no sút-li pas lice un seul caractère. Erre Buddha, c'est avoir reconnu en soi la buddheité, son cœur intime, le cœur de son cœur, l'être invisible et impalgadé, tenu comme le vide, que fout homme porte en sol. Court court, tot si grand que tu embrasses le monde, toi si petit que la pointe d'une aignille un sauruit le pi pare, thi mon ce te, tor le Ballilla, c'est tel

que je suis venu prêcher en Chine. » — Ici fiult le discours de Bodhidharma à l'empereur Ou.



Il nous reste d'autres écrits, en très petit nombre, de la même époque : recueils de notes prises par les auditeurs de Bodhidharma à Kien-k'ang. Tous reproduisent la substance du grand discours dont je viens de donner l'analyse, le confirmant par conséquent, mais sans y rien ajouter d'essentiel. Ils emploient le terme abstrait 37 49. bodhi, au lieu du concret Buddha, nour désigner la buddhéilé. celte terminalson, dans chaque être, du 🎉 ಿ corps mystique, l'unique réalité existante. Tous répétent à satiété, que l'endovision ne s'enseigne pas... que, quiconque y tend, peut et doit s'y préparer par le silence, le recueillement, et l'abondon de tout, le renoncement à tout... mais que finalement on obtient ou on n'obțient pas l'illumination, selon son karma, selon qu'on est mur ou pas mur. Cependant, pour ceux qui n'y arrivent pas en cette vie, leurs efforts n'auront pas été stériles. C'est aufant de gagné pour leurs vies suivantes. S'ils persévérent, ils finiront certainement par arriver à l'Illumination. - La foi dans l'infallibilité de la doctrine et dans la certitude du succès final, est point fondamental dans le système. La direction des aspirants et des novices ont exclusivement orale, de cienr à cœur disent les textes, un cœur éveillé cherchant à éveiller un autre cœur qui dort encore.

Arrètons-nous iel un instant. Qu'est-ce que cette doctrine, ce système?.. Bodhidharma a-1-il inventé ciuse neuve, à taquelle il faille affecter un casier spécial dans la collection des aberrations de l'esprit humain?.. Non! je l'al déjà insimé plus haut; Bodhidharma n'a rien inventé. Il a simplement importé en Chine le Védantisme indien. Son maître Prajñâtava, le vingt-septième patriarche, fut certainement un Védantiste. Je pense que les patriarches qui le précédèrent, depuis le vingt-quatrième Busiavita, et que les vrais Buddhistes out récusés, furent également des Védantistes. Dans le discours de Bodhidharma, mettez Brahman en place de Buddha, de bodhi, de corps mystique, et vous aurez un sûtra védantiste parfait. Inutile de démontrer cela par raisonnement, il suffira que je cite les points principaux du Vedanta, monisme idéaliste dérivé des Upanishads, pour rendre l'identité évidente.



Il n'existe pas d'autre réalité, que le Brahman. Tout, en debors de lui, est illusion. Un prolongement, un bout du Brahman, est pincé dans chaque être, dont il constitue toute la réalité. Le corps dans lequel ce bout est pincé, est irreel. Mais cette fantasmagorie fait réver la terminaison du corps du Brahman pincée dans le corps humain. Dans son rève, le bout du Brahman qui est en l'homme, produit un karma, concrétion de connaissances et de volitions illusoires, laquelle cause sa réincarnation successive, jusqu'au jour où, comme révellée et redevenu conscient, le bout de Brahman individué se reconnait, et par le fait même se délivre, se retire dans le Brahman universel.

ell n'y a pas, dans l'homme, d'ame distincte. Il n'y a en lui, ni un fragment, ni un effet du Brahman. Il y a une participation au Brahman, qu'on appelle fanssement l'ame. Dire que cette ame sort du Brahman et rentre en lui, c'est une manière de parier, car elle est Lui; elle ne sort donc, ni ne rentre. L'ame est Brahman, Toutes les ames sont un Brahman. Leur multiplicité est aussi illusoire, que celle d'une flamme unique qui se mire dans mille miroirs. L'illusion cessant, le Brahman se reconnaissant, la délivrance est opérée. L'intuition du Brahman en soi, l'illumination et la délivrance, supposent que le karma a préslablement été soldé. On s'y prépare par la foi et le magistère, lequel repose sur une tradition infinie et ininterrompue. De génération en génération le secret a été transmis, par tradition orale. Qui l'a reçu, doit se le répéter sans cesse, pour ne pas l'oubiler, jusqu'à sa délivrance. Il doit rejeter toute étude, toute science, et se horner à se dire sans cesse: Il n'y a ni je ni moi. Je ne suis pas un être distinct. Je suis Brahman. Je n'al Jamais été, je ne suis pas, je ne seral jamais, moi. Je n'agis pas, le ne patis pas, moi. - Préparée ainsi par la foi, la vision se produira au moment où le karma sera éteint; comme après une éclipse, l'occultation cessant, le soleil apparait radieux. Le culte et les offrandes, les purifications et les abstinences, la retraite et le silence, n'ont d'efficace qu'en tant qu'ils aident à entretenir et à fortifier la foi. - Une fois l'intuition obtenue, il n'y a plus, pour l'Illuminé, ni bien ni mal, ni mérite ni souillure. Il est au-dessus de tout, étant un avec Brahman, qui est tout en tout. : / Vedanta sutra. / - L'identité de cette doctrine, avec celle des Tch'an, est évidente. Et l'ajoute cecl. Les comparaisons pittoresques qui abondent dans les sutra védantistes, se retrouvent telles quelles, et dans le même ordre, dans les écrits des Tch'an chinois, ce qui rend l'emprunt certain, je pense.

Ceci posé, nous pourrous comprendre, phénomène sans cela inexplicable, pourquoi les Tch'an agréent, eux non-buddhistes, toutes les formes du Buddhisme, et de plus l'Amidisme, le Tantrisme, etc. Ils les acceptent, comme des systèmes ascétiques préparatoires, pouvant élever l'adepte provisoirement jusqu'au degré compatible avec son karma actuel. S'il persevere ensuite, disent-ils, il s'élèvera, d'existence en existence et de doctrine en doctrine, pour aboutir finalement à la doctririne Tch'an, la plus élevée de toutes, au moment où son karma étant éteint, la buddhéiti en lui sera mure pour se reconnaître, et pour être par conséquent délivrée. En d'autres termes, au moment on l'être sera mur pour le nirvana, qui est pour les Teh'an la rétraction dans la monère universelle, seul individu existant. - Peu importe aux Tch'an dans quelle secte l'adepte aura gravi ses premiers échelous. Ils graduent seulement en gros les diverses sectes, quant à leur capacité de préparer à l'intuition. L'Amidisme est le bas de l'échelle. Puis vienpent les abservances hinayana. Enfin les spéculations mahayana, Eux qui nient l'efficacité des livres et de l'étude pour l'intuition, l'admettent comme préparation éloignée, et le fait n'est pas rare que, à des disciples jugés incapables d'arriver à l'intuition dans leur présente existence, les mattres Tch'an fassent lire et méditer des sutra mahayanistes comme le 👸 🕼 🧱 Leng-kia-king ou le 🏠 🛍 🎉 Kinn-kang-king, pour les avancer du moins dans leur voie, en vue de leurs

existences futures. Mais la réception comme Toh'an profès, le & 司 sceau du cœur, n'est accordé qu'à celui qui a obisna l'intuition; à celui dont les réponses ont révélé à son Mattre, qu'il est, comme dit le texte chinois, 法 器 un vase de la loi, ou plus vulgairement, qu'il est 禁 mûr.

Done, dans les couvents 7ch'an, les candidats sont longuement éprouves. Si on reconnaît en eux une incapacité karmatique qui ne laisse espérer aucun résulint, ils sont renvoyés dans le stècle avec de bons avis, ou adressés à d'autres sectes buddhiques. - S'ils sont juges capables, on leur donne, sur l'endovision, les théories blen sobres que l'ai exposées plus haut, et on les oblige à les appliquer. Or, si l'illumination se produit, l'individu étant devenu par cette illumination même indifferent à tout, ne le dira pas. Le Maître suit donc son élève, et l'éprouve de temps en temps par des procédés, qui sont censés révêter si la buddhéiré est réveillée en lui ou non. Ces procèdes, abomienblement brutaux, consistent, ou en interpellations inattendues et violentes; ou plus souvent, disons-le, en coups de polog ou do pied. Le premier mot qui échappe à l'adepte aiusi malmené, révète si le révéli intérieur est accompli ou non. - Exemple; Le fameux Maitre E. Il Ma-teon, jugenni qu'un adepte approchait de la maturité, lui donna soudain et inopinément, en pleine politine, un coup de pled qui l'étendit évanoui. Quand les sens lui furent revenus, et pendant qu'il se relevait, peniblement sur ses mains, le panyre homme s'exclama en riant aux éclats co joie, o joie, tont tient sur la pointe d'un poils... On jugea que la buddheite était réveillée en lui. - Quant aux illuminés, leur position dans la congrégation devient tout autre. Ils sont aussi respectés, que les candidats sont mattraités. Toutes leurs paroles, tous leurs gestes, sont sacrès, sont des oracles; car ce n'est pas eux, c'est la buddhèiré qui parla ou qui agit en eux. De la l'immense littérature des 👯 U-lou, paroles écrites, de l'école Tch'an; nombre d'in-fallo remplis de réponses incohèrentes, insensées, faites à des questions quelconques et soigneusément enregistrées, saus aucun commentaire ni explication. Ce ne sont pas, comme on l'a supposé, des alluslons à des affaires intérieures, qu'il fandrait connaître pour pouvoir comprendre. Ce sont des exclamations échappées à des abratis, momentanément tirés de leur coma. Oracles du Brahman, que leurs pareils scrutent, pour s'occuper.

Les Teh'an prétendent que Bodhidharma fat le vingt-hultième et dernier patriurche indien, et le premier patriurche chinois. J'ai prouvé, plus haut, que so descendance du Buddha est un mythe. Quant à su lignée en Chine, elle est récile, nombreuse, et a une histoire intéressante, à laquelle Je ne puis consacrer let que peu d'instants. — Bodhidharma nomma pour être son successeur 🛬 67 lloci-k'eue, un ancien moine qui avait tâté successivement du hinnyâna et du mahâyâna. La soif de paix intérieure le lui avait amené, et il ne l'avait admis qu'après les plus dures épreures. Il paraît qu'il n'aiteignit pas l'idéal, car Bodhidharma lui conseilla de s'en teuir au sûtra Leng-kia-king (page 525). — lloci-k'eue passa la charge à 🏗 Seng-ts'an, qui était venu à lui laique, à l'âge de quarante ans, pour lui demander la rémission de ses péchés, et en qui il recomut aussitât un vase de la loi. Celui-el vécut de foi et précha la foi, dit la tradition. — Seng-ts'an passa la charge à 🏗 l'a l'entité que la loi dans quelles circonstances

celui-ci fut illumine. Epris d'idéal, il suppliait son Mattre « oh! déliez-moi! déliezmoi de gracela.. « Oui donc t'a lie? ful demanda le Malire, et avec quels liens?». A co moment, Tao-sina prit conscience de sa liberté et appréhenda sa buddhéite. - Il passa la charge à un certain & D. Houng-jonn, auquel l'illumination était venue, de par son karma, avant même son entrée au couvent. Quand il se présenta, à la question « quelle est la famille?». la bodhi, répondit-il... «Qui estu? ... je suis un vide... On reconnut aussitôt que celul-là était parfaitement mûr, et on le fit profès, saus noviciat, sur-le-champ. - Il passa la charge au fameux 整 能 Hoci-neng, bûcheron dans sa jeunesse, reçu an couvent comme demestique pour écoreur le riz, et que l'illumination salsit un jour, saus qu'en lui eut rien appris. Le Maître des novices avait affiché pour eux ce thême « le corps matériel est l'arbre de l'illumination... le cœur de chair est le support du grand miroir... i) faut essayer ce miroir souvent... de peur que la ponssière ne s'y attache. ... Hoei-neng écrivit à côté «l'illumination ne tient à aucun arbre... le miroir n'a pas besoin de support... et. comme rien n'existe, d'où vicodraît la ponssière?».. Cette muit-là même, le patriarche Houng-jeun nila trouver le domestique Hori-neng dans le taudis où il dormait, lui expliqua en peu de mots la sclence ésatérique, ôta et ful passa la robe du Buddha apportée de l'Inde par Bodhidhormo et qui avait été jusque là l'insigne du patriarcat, puis lui dit cà ton tour de répandre la doctrine ... Hosi-near partit avant le jour, il erra pendant quinze aus, dans les sauvages provinces du Sud-Ouest. Un jour, à Canton, reçu comme hôte dans un couvent d'une autre secte, où un ouragan venait d'enlever le drapeau de la tour, it y fut consulté par les moines sur la question de savoir si le fait devait être attribué au vent ou au drapeau? Il répondit en parfait idéaliste saucun vent n'a soufflé, aucun drapeau n'a bougé; il n'y a eu de mouvement, que dans votre imagination. ... Sur ce il précha le vedanta, et fit beaucoup d'adeptes. Sous son patriarcat, la secte devint très nombreuse. - Après lui, elle se partagea d'abord en deux branches, desquelles sortirent finalement cinq rameaux, dont le plus important fut cette fameuse secte 52 2 Linn-tsi, qui couvrit la Chine de couvents, ou plutôt de repaires de fainéants. Les cinq écoles se vantent de posséder la pure doctrine de bodhidhurma. Toutes les cluq ne prétendent pas à autre chose, qu'à délivrer, en l'éveillant, «ce rol qui, dans le cœur humain, rève qu'il est captif, et est captif parce qu'il le rêve ... Et de fuit, la doctrine des cinq écoles me parait être substantiellement la même. Elles se distinguent seulement par l'emploi de certains procédés extérieurs, spéciaux à chacune d'elles. - Les 🏝 The Linn-tai, qui sont sans contredit l'espèce la plus intéressante du genre, s'assurent du progrès de la buddhification, en administrant à leurs adeptes, à l'improviste, de gramis coups de bâton. On juge de son état intérieur, d'après l'espèce de cri que pousse le patient. Il y a un indax, une gamme, de ces cris. Système de percussion mystique, près de mille ans avant Lacanec. - Les A M Wei-yang usent d'un jargan technique et de signes graphiques spéciaux, pour exprimer les stades de la buddhification. - Les disciples de W ili Ts'ac-tong font usage d'un grand miroir comme instrument d'hypnose, et de formules secrétes communiquées aux seuls initiés. — Dans la secte 🌋 🎮 Yunn-menn, dont le fondateur ne répondit jamais que par une seule syllabe (un caractère) aux questions qui lui furent posées; on cherche à pénétrer l'état interne des adeptes, au moyen de plusieurs petits miroirs. — Enfin, dans la secte 注题 Fa-yen, à la foi avengle, on ajouta un petit brin de philosophie, ce qui est de la décadence. — Je ne suis si les Védantistes indiens employèrent jamais des procédés sembiables à ceux que je viens d'énumèrer. S'ils ne le firent pas, l'honneur de leur lovention est à attribuer aux Chinois.

-4-4-

Résumons brièvement. Les Tch'an, encore nombreux en Chine et au Japon, sont des Védantistes. Ce ne sont pas des Buddhistes. Ils n'observent aucune pratique buddhique. Actuellement, les meilleurs d'entre eux sont des quiétistes oisifs, ou des réveurs ldiots. Les autres s'amusent à proposer ou à deviner des énigmes et des charades, en prose ou en vers. Mieux vaut ne pas parler de leurs mœurs. Le Buddha, ou le Brahman, comme vous voudrez, est impeccable. — On a dit souvent, que les couvents buddhistes sont des repaires d'immoralité. Je ne prêteuds pas que tous les moines buddhistes se conduisent bien, mais je m'inscris en faux contre l'accusation susdite, qui est calomnieuse dans sa généralité. Quant aux Tch'an védantistes, je vous les abandonne, f.eur conduite scandalisa jadis, devinez qui?... Je vous le donne en cent!.. Elle scandalisa Gengis-Khan, qui tenta de les réformer et n'y arriva pas.

Sources. — 魏 書 Wei-chou, l'Histoire des Wei. 梁 書 Leang-chou, l'Histoire des Leang. — Les traités 達 縣 直 縣 論 Ta-mouo hue mai lunn; 達 廣 大 師 悟 性 論 Ta-mouo ta-cheu ou-sing lunn; 達 廣 大 師 祇 相 論 Ta-mouo ta-cheu p'ouo-stang lunn. Et nombre d'autres écrits 讓 Tch'an, terre vierge.



## Soixante-troisième Leçon.

Septième siècle, Sous les E Tong.

A. Buddhisme, — B. Mazdéisme, — C. Manichéisme, — D. Nestorianisme, — E. Mahométisme, — F. Tantrisme,

A. En chilfres ronds, de 550 à 650, le Buddhisme produisiten Chine deux nouvelles écoles philosophiques ; d'abord une secte d'idéalistes, les 注 相 Fa-siong; puis une secte de réalistes, les 準 嚴 Hoa-yen. Les deux eurent peu de succès et de durée.

Puis le moine 智 頭 Tcheu-k'ai fonda la fameuse école 天 台 l'ien-l'ai, un syncrétisme qui devait mettre tout le monde d'accord. - La division du Buddhisme, en hinaying le vml vieux Buddhlsme athée et égoiste, et mahāyāna le faux Buddhisme polythéiste et altruiste; muisait à la propagande buddhique, les deux doctrines s'anathématisant l'une l'autre, ce qui n'était pas fait pour donner conflance aux adeptes. Tcheu-k'ai imagina d'englober le hinayana et le mahayana en un seul corps de doctrine, aux aspects divers, que chacun envisagerait du point de vue qu'il préférerait. Il admit des discours du Buddha, qui avaient été préchés sur la terre aux hommes incapables d'en porter davantage, hinagana, doctrine exotérique, incompléte, mais acheminant de loin vers le salut. D'antres discours du Buddha, supposés avoir été prêchés dans les cleux aux devas, furent notés comme étant moitié exotériques moitié ésotériques, encore pour cause d'adaptation à l'intelligence imparfalte des auditeurs. Enfin d'autres discours du Buddha, ceusés avoir été préchés sur l'imaginaire Will Montagne transcendante, à des bodhisattyas très avancès, Maitreya Mañjaéri et autres, pur mahayana phénaméniste, représentent, dit Tcheu-k'ai, la vraie doctrine ésotérique du Buddha, son dernier mot, la vraie science illuminatrice et salvifique, Grâce à cette hypothèse des Tien-l'ai, absolument fausse mais très ingénieuse, tout peut être casé dans le Buddhisme. Permis à chacun de croire ce qu'il voudra, ou de ne rieu croire du tout, tout en se disant fils du Buddha et dévot Buddhiste; car, en cherchant bien, il finira toujours par trouver dans les textes, un effatum exotérique ou ésotérique queiconque, Imputé au Buddha, qui lui donnera raison. - Comme Ils admirent tous les écrits buddhiques, les Tien-t'an eurent de grandes bibliothèques, et copièrent beaucoup. De ce chef ils rendirent service à la littérature buddhique, mals lui nulsirent aussi en la classant, non par ordre chronologique, non par ordre de matières, mais dans l'ordre de leur estime subjective à eux, les traités nihillistes modernes étant mis en vedette, et le reste venant derrière pêle-mêle,

Enfin la même époque vit se former, par réaction, une école ritualiste, les in Lu-isoung, lesquels s'attachérent presque exclusivement au vinaya, morale et discipline, s'occupant peu des textes, écartant les commentaires, abhorrant les discussions philosophiques. Ils rétablirent la stricte observance, et relevérent le niveau monacal, très compromis par la multiplication des védantistes Tch'an: l'estime que in Tao-suan, le fondateur des ritualistes chinois, eut, sur la

moralité des moines, et par eux sur la moralité du pouple, une influence étendue et bienfaisante.

La même époque vit s'implanter en Chine plusieurs religions étrangères, dont le vais dire le nécessaire, brièvement.

Les Mazdeens étalent établis à la capitale 15 th Tch'ang-nan, des le commencement du sixième siècle. Ils y avalent un temple, consacré à leur 試 神 Génie du ciel ou 火 脈 Génie du feu, disent les Chinois; et un collège de 落 資 Saba, prêtres ou auciens. L'Histoire de Chine appelle le fondateur du Mazdéisme 泰 慈 支 Sou-lou-tehen, translittération de Za-ra-dascht. — D'ailleurs les relations entre la cour de Perse et la cour de Chine, étaient niers assex suivies. La capitale de la Chine vit arriver deux ambassadeurs du roi de Perse. Kobad, l'une en 518, l'autre en 528. Plusieurs ambassades, sous les règnes de Khosrou I et de Khozrou II. En 631, un 72 A Mogh, mage authentique, est reçu à Tell'ang-nan, et l'empereur ordonne de relatir le temple persan de la capitale. En 874, fuyant les Arabes, Firout, le fils du dernier roi Sassanide Ye: degerd III, arrive à la cour de Chine et y devient capitaine dans la garde impériale. Il obtint de l'empereur la permission de hâtir, pour son usage; un temple person particulier, en outre du temple public dont l'al parté ci-dessus. Le Mazdeisme parait n'avoir pas fait de prosélytes parmi les Chinois, il fot exterminé, en 815, indirectement, comme religion étrangère, par un édit dirigé contre le Buddhisme.

-0-10-

Le Manicheisme inventé par le Chaldeen 18 R Mani, mort entre 274 et C. 276, peut avoir été introduït en Chiue, lors des ambassades du roi Kobad (ci-dessus), le manichéen Mazdek étant le ministre tout-puissant de ce prince. En tout cas l'Alstoire mentionne que 二 崇 框 le Livre des deux Principes, traité de fond manichéen, fut expliqué à la cour de Chine, en l'an 694, par un 揚 多 凝 foutono-ton (probablement fur-sta-dân) persan; et, en 719, par un satre dignitaire manicheen. Plus tard le Manicheisme fut appete en Chine 明 数 l'octrene de lu Lumigre, prabablement parce que son but théorique était la délivrance des atemes de lumière captifs dans la gangue des corps. Souvent persocutés, les Manichéens se répandirent quand même. Ils furent, pour un temps, grands amis des Taoistes. On peut les suivre, dans l'Histoire de Chine, de siècle en siècle, jusqu'au treizième, époque où ils étaient nombreux dans les provinces maritimes du captre. - Il faut probablement considérer comme un rameau du manichéisme, la secte végétarienne 白雲数 du Nuage blanc, fondée vers 1108 par un certain 孔 Toung-te'ingkino, prohibée en 1202. Item, certains Végétarlens acinels, vulgalrement appetés Mangeurs d'harbe, paralisent bien être des Manichéens dégénérès. - Il nous reste, en chinois, des textes manichéens rares et précieux. Un surtout, qui est probablement le discours de Mani a Addus, connu par les Actu Archelai, par les Actes syrisques des martyrs persons, et par Photius, lequel ascare que c'est contre ce discoura qu'écrivirent Titus de Bostra et Diodora. L'original grec est perdu. La science française, représentée par Messieurs Ed. Chavannes et P. Pelliot, a produit une très belle reconstitution de ce texte. (Journal Asiatique 1911-1912.)



D. Bériffer des erreurs de Cérinthe, Nostorius dogmatisa au cinquiéme siècle, fut condamné en 431, et mourait vers 439. Sa doctrine fut importée en Chine par le moine Olopen, lequel y vint de la Perse en l'an 635, probablement envoyé par le Catholicos Jesusyab II de Mossoul. Le Nestorianisme se donna le nom de 🐰 🏖 Doctrine de la Splendeur. En 638, un couvent pouvant loger vingt-et-un moines, fut bâti à la capitale 🦉 💯 Tch'ung-nun, et toute liberté fut donnée à la propagande nestorienne. Cette religion fouit, sons plusieurs empereurs de la dynastie 🎉 Tang, d'une singulière faveur. Elle eut son temple dans présque chaque préfecture. En 742, offrande impériale au temple nestorien de la capitale. En 744, un service nestorien fut célébré à la cour, par sept prêtres. En 755, les Nestoriens sollicitèrent et obtinrent un édit, qui les distingus nettement des Mazdéens et des Manichéens. En 845, ils furent supprimés, avec les Mardéens, indirectement, comme religion étrangère, par un édit qui visait les Buddhistes, L'édit porte à deux mille, le nombre des moines mazdéens et nestoriens réunis, alors présents en Chine, En 879, quantité de Mazdéens et de Nestoriens périrent au sac de Canton, où ils étalent venus par mer. C'en fut fait du Nestorianisme, jusqu'au ouzième siècle. - Ces Nestoriens de la première période, nous out laisse un précieux document historique, la fameuse stèle dite de 画 安 府 Si-nan-fou, érigée en 781, exhumée en 1625, et qui existe encore intacte. L'inscription que cette stèle nons a conservée, parle du Dieu Un et Trine en des termes très obscurs. L'énoucé de l'incarnation est dogmatiquement et linguistiquement défectueux. La divinité du Fils de la Vierge n'est pas énoncée. Le dogme de la Rédemption est escamoté. Pas un mot de la Passion. « Après avoir expliqué les trois vertus, inauguré la vie et éteint la mort, en plein midl le Saint (c'est-à-dire Jésus) monte Immortele. Voltà tout: C'est peu. Et, des termes employés pour exprimer ce peu, plusieurs sont taoistes, et durent être mal compris par les lecteurs. - Concluons: Avant l'arrivée des Nestoriens, aucun veslige historique de Christianisme en Chine. Quand ils furent arrivés, pas davantage de Christianisme vrai. Les Nesteriens gardérent le silence sur la Croix, et turent le Crucifié qui n'était pour eux que l'homme né de Marie. He n'annoncèrent donc pas le Salut, et ne procurèrent pas la Grâce à la Chine. Branche morie de l'arbre de vie, ils ne facent pas une houture obsétienne, ne poussérent pas de racines, durécent autant que la faveur impériale, et disparurent quand celle-ci cessa.



E. Du Mahométisme, les Chinois entemitrent parler pour la première fois, seize années après l'hégire, en 638, quand le roi de Perse Yezdegerd III réfugié à Merw, demanda du seçours contre les Arabes à l'empereur de la Chine. Les Chinois countrent les Mahométans très vité et très bien. — En 713, l'émir Kotoiba ben Mostim, général du kalife ommiade Walut, qui avait poussé jusque dans le

Ferghana, envoya des députés à l'empereur de Chine. — En 756, le kalife abbasside Abou Djafar et Mançour prêta à l'empereur chinois 黃 完 Son-tsoung un corps de troupes arabes, avec lesquelles celui-ci reconquit ses deux capitales prises par des reheiles. — En 872, Ibn-Vahab de Bassora, venn à Canton par mer, alla jusqu'à la cour de Chine, et fut reçu en audience par l'empereur 完 元 I-tsoung, qui lui montra la collection des images des prophètes, Noé, Moise, Jèsus, Mahomet, qu'il conservait dans une cassette, avec les images des Sages de la Chine et de l'inde. — Le commerce maritime Sino-àrabe, entre Canton et Siref par Ceylan, était alors très actif et très praspère. En 879, au sac de Canton, près de cent mille Mahomètans furent massacrés. Ensuite il ne fut plus question d'eux, jusqu'à l'époque mongole. — En Chine, les Mahométans appelleut leur religion À Là Doctrine du Pur et du Vrai. Il n'y a pas trace que, à l'époque qui nous occupe, ils alent fait des prosèlytes parmi les Chinois.

-4- 4-

Enfin le sentième et le muitième succles virent se développer en Chine le F. Tantrisme indien, l'école 填 言 des formules efficaces, 真 étant pris dans le sens troiste du caractère. C'est une adaptation chivolse du vieux 流 传 首 yogisme théiste de Patanjali (deuxième siècle avant 1.-t..), d'abord remanie par # 賢 Samanta-bhadra, puis fixe sous forme polytheiste par 器 著 Asamgha (quatrième slècle après J.-C. probablement). Un traité de ce dernier, traduit en chinais en 617, n'ent que pen de mecès. Mais, en 716, l'Indien 書 無畏 Subhakara etant venu à la cour de Chine, gagnà le colébre 强 适 Tchang-soci, plus comm sous son nom de môtre - El I-ling, auquel il enseigna les sciences indiennes, I-hing Paldani en rejour pour ses traductions. — Subhukara se persusda que les moines buildhistes perdalent en Chine leur temps à philosopher; que le peuple chinois n'était pas capable de spéculations abstraites; qu'il suffirait, pour le gaguer, de satisfaire son penchant naturel à la superstition. Laissant donc de côté toutes les théories, qu'elles fussent hinayanistes on mahayanistes; acceptant tous les Buddhas et Pousas, les dieux hindons et les chom chinois; rejetant tout dogme, toute tradition, toute explication; Subhakaya inventa, à l'usage du parvre peuple souffrant, un panthéon de protecteurs que leanques, et lui appait à les invoquer par des 眞 言 formules efficaces en sancrit transititéré, ininteiligibles pour le peuple, qui crut d'antant plus à teur vertu. Dans les écrits de la secte, les litantes des Buddhas et Pousas à invoquer, configurent plus de mille noms, tous de pure invention. Des dieux emprantes à l'Hindouisme, jouent les rôles principaux. Ce sont: 班 康 連 那 Vairocann: Vajrapāni protecteur universal et sauveur dans tous les besoins, souvent appute it is it le Maitre des formules, on 金 剛 手 la Main de diamant; puls 歐 沙 門 Visvakarman qui fit la première image du Buddim: 🌞 p\$ Bheshajyaguru, par lequel on obtient la rémission des pêches les plus enormes; in Ma Kahitigarbha, qui peut taire commuer les paines infernales; la devi 未 和 支 Marichi, protectrice des voyageurs; l'egresse 詞 着 帝 Hardi, qui secourt les femmes, dans leurs besoins spéciaux. Il va sans dire que Amitabha et Avolokiteivara ont aussi laur place dans ce pantheon, mais au même rang que tous les autres. — Ces dieux n'ont pas d'histoire. Leurs attributions sont mat définies. Peu importe. Subhakara enseigna seulement que tous les recouss de ce monde sont remplis de lutius malfaisants; qu'au-dessus de ce monde il y a des êtres puissants, capables de protèger ceux qui les luvoquents que le client n'avait qu'à bien choisir, et à réciter la bonna formule. — Les tantras D. É formules efficaces, sont renforcées par les mudras M. El gestes efficaces, faits avec une main (on les deux mains) vide ou tenant un objet. Le oudra signific ce que le tantra énonce. Il supplée au tantra, quand celuici ne peut pas être récité, tel geste valant telle formule. Il y a aussi des volumes de maintras du M. formules conjuratives. Le tout en sanscrit translittéré.

Deux antres ludiens, de caste brahme, 会 圆 智 Vajrabodhi et 不 空 Amopha, arrivérent en Chine en 719, et donnérent au Tantrisme un nouvel essor. La demande de tantras devint telle, que Amogha fut député officiellement par le gouvernement impérial, dans l'Inde et spécialement à Ceylan (741-746), pour en rapporter le plus grand nombre possible. Favori de trois empereurs, ayant rang de ministre et comblé de titres, cet homme vécut jusqu'en 774. Il fit du Tantrisme la secte à la mode. - A noter que, dans les nombreux recueils signés par lui, on ne trouve rien de ces choses immondes, que les auteurs compétents reprochent au tantrisme sivaîte indien et tibétain; aucune trace des orgies des dévots et des dévotes de la main gauche. - Que reste-t-il, maintenant, des efforts d'Amogha? Il reste cette liturgie d'invocations et de conjurations, accompagnées de gestes et de musique, avec lanternes drapeaux et pétards, dont vivent encore aujourd'hui en Chine tant de houzes de bas étage, appelés dans les familles, pour guérir les unlades, pour délivrer les morts, pour procurer à tous boune santé et bonnes affaires. Ni eux, al leurs clients, ne savent au juste à qui ils s'adressent; mais le rit est hon; est efficace; cela suffit. - C'est là de la décadence. Amogha demandait davantage, de ceux qui ful demandaient l'afilliation. Il les instruisait, les èprouvait, et n'accordait l'initiation qu'à ceux qu'il avait reconnu être & M 1 de la graine de diamant, L'initiation se conférait par 灌 頂 le versement d'eau rituelle sur le sommet de la tête, après un acté solennet de contrition et de dévotion semblable à ceini des Amidistes. Cette effusion d'eau n'était pas un rit puriticatoire. Cétait, disent les textes, un sacre, à l'instar du (murddhaja) sacre par l'ean des princes imilient, au jour où ils étaient reconnus princes héritiers. L'initiation par l'eau déclarait l'adepte, fils légitime du Buddha, né de la bouche du Buddha, dépositaire de sa doctrine, Car, bien entendu, les lantras furent censés avair été thrès de l'enseignement ésatérique de Sakyamuni. Dans les écrits de la secte, c'est toujours lui qui les enseigne. Pauvre homme! que de choses on lui a nuses dans la bouche et sur le dos! - Les milies d'Amogha se singularisérent par leur genre de vie retiré et des pratiques secrétes, qui leur vaint le nom de 圖 密 数 école du mystère. Il transpire qu'ils attendaient un sauveur et une ère à venir. Cela les rendit auspects au gouvernement, comme société ayant peut-être un but révolutionnaire. La secte fut interdite. Cela ne la fit pas disparattre, au contraire; car, en Chine, le fruit défendu est le plus délicieux des fruits. Le seul résultat de la proscription, fut que les honzes musiciens dont f'ai parlé plus haut. renoncerent à l'initiation et au reste, pour devenir de simples industriels, tolérés comme tels. Les vrais adeptes, ou contraire, s'enfoncérent dans un mysière plus profond. Ils attendent la venue de Maitreya, le Buddha à venir, lequel, disent-ils,

dicta ou inspira à Asampho la dootrine qu'ils pratiquent. Lour morale est sévère, leur vie très austère, ils ont une biérarchie d'instructeurs, qui visitent les familles à intervalles règlès, toujours après la nuit tombée, en instruisent les membres un à un, et répartent avant le jour, ayant perçu une taxe. Chaque famille ne connaît que son instructeur. Défense à tout adepte d'en listruire un autre, fût-ce sa femme, fût-ce son énfant, de peur d'èrreur doctrinale. L'instructeur enseigne article par article, tant par séauce, l'article suivant n'étant enseigné qu'à celui qui aura pratiqué le précédent. — De nos jours des adeptes de cette secte se convertissent souvent au Christianisme, et deviencent vite d'excellents chrétiens, leurs mœurs ayant été bonnes, et leur croyance au surnaturel étant très vive.



Voici quelques fragments de doctrine, tirés de traités tantristes. Ils sont rares et frustes.

L'homme n'est pas, comme la banaue, un fruit sans noyau. Son corps contient une ame immortelle 🖳 💥 , que les Tantristes chinois disent avoir la figure d'un petil enfant. - Après la mort, l'Ame descand aux enfors, pour y être Jugée. Le pardon des peches, la préservation des supplices, « souvent promis aux davots, sont expliquée par les Tantristes, non comme une dérogation à la justice, mais comme l'effet d'un appel interjeté, en faveur de l'ame companie, par tel protecteur transcendant. Cet appel obtient à l'ame une vie nouvelle, sorte de sursis durant lequel elle pourra se racheter en falsant des bonnes gruvres, en place de l'explation par les tortures de l'enfer. La secte croit que les juges informant préférent le rachat comme plus distingué et plus fructueux que l'explation, et déférent toujours volontiers à l'appel qui salifeite cette faveur. — Quiconque, ayant été dévot Tantriste, a demandé avant sa mort à remitre dans le domaine de tel ou tel Buddha, est censé en avoir appelé lui-même, et il lui est fait selon sa demande. Quant à ceux qui n'ont rien fait pour se sauver eux-mêmes, pécheurs et mécréants, leurs parents et amis, ou les honzes, peuvent interjeter appel en leur faveur, même après leur mort. Mais il faut que cet appel soit fait dans les vingt-et-un jours qui saivent le décès. Car l'encombrement des tribunaux infernaux est tel, qu'aucune ame n'est jugée avant le vingt-et-unième jour. Mais, une fois ce terme passé, le lugement étant prononcé et la peine nyant commencé, il n'y a plus moyen d'intorvenir. - La dévotion des Tantristes pour le saint des défants est très grande. C'est elle qui fait vivre les bonzes... Supposé, disent les textes, qu'un membre de votre familie alt été mis en prison, que ne feriez-vous pas pour l'y soulager et pour l'en tirer? Il faut faire de même pour les défunts, qui sont allés dans la grande prison des enfers. Se repentir peur eux, efface leurs butes. L'aumône faite pour eux, leur est comptée. Surtout il faut obtenir des bonzes qu'ils les délivrent, par l'efficace des rits ad hoc, psalmodle, lanternes, drapeaux, musique, etc.

Voici un échantillon de tantra sanscrit translittéré... Après avoir fait avec les mains (mudra), d'abord la roue du feu, puis la roue de l'enu, puis la roue du tide, pronoucez distinctement «Nan-ma san-man-toue poue-toue nan! Sapoue-toue cull-na cull-na, pei-ye-na-tches-na, cha-ha!».. Nan-me est le sanscrit namah; cha-ha c'est spàhà; etc. — Il y en a de semblables, ai-je dit, contre

tous les démons et lutins. Démons des monts, des bols, des steppes, des sables, des champs, des cimetières, du fen, de l'eau; de l'air, des arbres, des chomins Démons des habitations, de la porte, de la conr. des galeries, du puits, de l'âtre, des latrines. Ames des pendus, des novés, de ceux qui sont morts de faim ou de froid, des empoisonnés, des tués à la guerre; de tous les cadavres non encore ensevelis, qui cherchent à se venger de leurs anciens aunemis ou de la société, qui bloquent les portes et les fenêtres, qui coupent les chevelures, qui s'attachent aux montures ou sux chars des voyageurs. Démons des rêves, de la folie, du surdimutisme, de toutes les maladies, qui succut le sang ou le sperme, qui épuisent l'esprit vital, qui rongent les os ou les viscéres, qui empêchent la conception ou l'acconchement, qui excitent les passions furienses, qui causent la mélancolle et le désespoir. J'en passe, et des meilleurs. En tout 60019 espèces de démons on de lutins. Sans compter les objets anciens devenus transcendants, les malédictions subsistantes, les dieux de toutes les religions idolatriques qui sont tous des 30 神 démons impurs, etc. etc. — Il y a aussi des formules contre les bêtes féroces, les voleurs, les brigands, les méchants mandarins, les satellites rapaces. Contre tous ces dangers, et bien d'autres, les formules sont efficaces, pourvu que récitées de cœur et à temps. Mais l'initiation par l'eau vaut mieux encore, Car d'innombrables bons génies entourent l'initié, en tout temps et en tout lieu, si bien qu'aucun malheur ne pent l'atteludre. - Il est bon aussi de porter sur sel, le nom écrit du protecteur auquel on s'est couffé, ou son image, dans ses cheveux noués on dans son sein. Ou quelqu'un de ces signes appelés 🗰 🖺 aceaux transcondants, ou 保 图 田 secaux vainqueurs des démons.



Voici la description du rit de l'initiation. C'est le Buddha qui parle, « De même qu'un prince impérial ayant été reconun apte à règner est consucré par l'eau, ainsi mes disciples parfaitement formés et éprouves seront # FII consacrés par l'eau. On disposera, pour cette cérémonie, sur une hauteur au du moins sur un tertre, une nire de sept pieds de dismètre, que l'on sémera de fleurs, et que l'on arrosera d'eau de sonteur. Le sileuce sera gardé tent autour de l'aire. De l'encens de Perse sera brûlé. Un miroir de bronze et sept fleches seront disposés, pour écarter les démons. Préparé par une rigoureuse abstinence et un bain entier, revêtu d'habits traichement lavés, le candidat, agenonillé sur l'aire, écoutera d'abord la lecture du # FI Traité expliquant le sens du sucre par l'eau. Il l'écontera, l'épaule droite découverte, les daux mains jointes, et formant sou intention dans son œur. Puis le Maitre, le tenant ferme de la main droite, versara de la main gauche sur sa tête l'eau rituelle. »



Pour s'exciter à produire des invocations fréquentes, et pour les compter, les Tantristes ont inventé, et portent sur eux, A the ce qu'on a appelé le chapelet buddhique, une enfliade de grains mobiles sur un cordon. Le nombre des grains varie : 1080, ou 180, ou 54, ou 27 grains. Quand le Tantriste invoque son protecteur

ou ses protecteurs, il saisit un grain avec quatre dolgts (pouce et index des deux mains) et le sarre fortement, tandis que son intention se concentre sur l'invocation qu'il formule. Porté dans le chignon, dans le giron, ou au bras, le chapelet préserve des mauvaises rencontres, et fait surtout que tout de qu'on dit 成念 顧 acquiert le mérite d'une prière.

Sources. — Les deux 唐 書 Tang-chou, Histoires officielles de la dynastle Tang. — Tautrisme: 大 龍 廬 遮 那 成 鄉 轉 變 加 持 經 Ta Pi-lou-tcheena teh'eng Fouo chenn-pien kia-tch'eu king. — 謹 貝 經 Koan-ting king. — 金剛 頂 瑜 伽 念 珠 経 Kinn-kang-ting u-kia nien-tchou king. Etc.



Moine Tch'an en contemplation.

#### Solxante-quatrième Lecon.

Du septième au neuvième siècle de l'ére chrétienne. Confuciisme. Le nouveau Commentaire des Canoniques. Polémique. Cuite et hymnes.

La conquête du peuple chinois par l'Amidisme et le Tantrisme, réveilla les Lettrés sommolents depuis le deuxième siècle de l'ére chrétienne. Ils réagirent. Cêtte réaction fut funeste au peu qui leur restait de doctrine traditionnelle. Sceppliques, ils l'étaient tous depuis longtemps. Beaucoup d'entre eux étalent personnellement matérialistes et athées; mais la secte comme telle n'avait pas encore fait ouvertément profession de matérialisme et d'athéisme. Elle fit ce pas, à l'époque où nous sommes, par dépit contre les Amidistes pratiquement théistes; par dépit contre les Amidistes et les Tantristes, qui préchalent la survivance de l'âme. La caste abandonna les notions primitives du Souverain d'en haut personnel, des Mânes glorieux, pour s'en tenir à un naturisme vague, clel et ginn-yang. Préparée par des siècles de décadence, cette apostasie du vieux théisme se manifesta, à cette époque, dans le nouveau commentaire des Canoniques, et dans les controverses avec les Buddhistes.

- 1. Pal dit que le premier commentaire des Canoniques confucistes, fut écrit au deuxième siècle de l'ére chrétienne, principalement par 斯文 Tcheng-huan (page 390). Au commencement du septième siècle, parut une nouvelle édition des Canoniques, comprenant le texte, le commentaire de Tcheng-huan, plus une glose par 孔 謹 K'oung-yingra, un descendant de Confucius à la trenté-deuxième génération. Cette glose exprime la mentalité des Confucilistes sous la dynastie 唐 T'ang. Elle rectifie parfois le commentaire de Tcheng-huan; mais, systématiquement, elle estompe, atténue, dégrade, dans le tout évident de substiluer un sec rationalisme à la foi antique. Même sur les textes les plus clairs et les plus forts des Annales et des Odes, ceux que j'al cités dans mes premières Leçons, K'oung-yingta s'exprime en termes évasifs. Influence vague du Ciel sur les choses de ce monde, fusion de l'esprit vital des marts avec l'esprit vital universel, survivance des défunts dans la mémoire de la postérité, et autres fadaises. La décadence est pulpublie.
- 2. Quant aux controversistes, ils parlèrent à bouche ouverte, et eurent parfois l'impudeur d'avoner le motif plutôt passionnel que doctrinai qui leur avait fait prendre leur position. Je vais citer quelques fragments.
- The statement discute avec un spiritualiste. Celui-ci demande: Vous dites qu'à la mort l'esprit s'éteint aussi. Quelle raison en donnez-vous? L'en donne cette raison, que l'esprit et le corps sont une même chose : donc l'esprit dure autant que le corps, pas davantage. Comment l'esprit intelligent pout-il être une même chose avec le corps? Cela ne repugne-t-il pas? Non, cela ne répugne pas. Le corps est le substratum, l'esprit est son action. Les deux ne font qu'un, une malière active. Alors, quand la matière n'agit pas, l'esprit n'existe pas? Si, il existe, puisqu'il est un avec la matière. Alors pourquoi deux noms différents? —

L'esprit est à la matière, ce que le tranchant est au sabre. Tranchant et sabre sont deux noms différents, qui désignent une même chose, un sabre tranchant. On ne peut pas imaginer un sabre sans tranchant, un tranchant sans sabre. Quand le sabre est détruit, le tranchant ne subsiste pas, Ainsi, quand le corps est détruit, l'esprit cesse d'être. - - L'homme diffère du bois; il a quelque chose de plus que le bois, dit le spiritualiste. Le bois est matière sans intelligence; l'homme est matière avec une intelligence. - Pas ainsi, répond Fan-tchenn. L'homme ne diffère pas du bois; parce qu'il a quelque chose de plus que le bois, mais parce qu'il est autre que le bois. Le bois est matière non-intelligente; l'homme est matière intelligente. La difference est dans la nature, non dans rien de surajoidé. - Alors, si la matière humaine était naturellement intelligente, les assements des morts seraient cheore lutelligents: - Non, car les es morts ne sont plus matière d'un homme, comme une bûche de hois à brûler n'est plus matière d'un arine. Les matières n'ont leur action specifique que dans le vivant seulement. Un corps vivant, et un cadavre, sout deux êtres différents. Le cadavre fut un corps; il a cessé da l'être. Comme la bûche est le résidu d'un achre qui a cessé d'être. - Si le corpe vivant était paturellement intelligent, toutes ses parties scraient douées d'intelligence. On penseralt avec la main, avec le pied. - Non. Le corps est nn; et l'intelligence étant un avec le curps, elle est une. C'est l'homme qui pense : non sa main on son pled. - - Si l'intelligence était fonction du corps, tous les hommes seraient également intelligents. Or il y a des sages et des sots. - Il y a des sages et des sots, parce que l'affinage de la matière n'est pas uniforme. Una matière plus fine, est plus intelligente; une matière plus grossière, l'est moins. - - Et la conscience, in sens moral, comment expliquerez-yous cela, at your niez l'ame? - Ont bien facilement. Les divers organes out leur sansation propre. L'ail voit, l'oreille entend. La conscience est la sensation propre du cœur de chair. Elle diffère de sensibilité, dans les divers houtmes, selon que la matière de teur courr est plus on moins offinée, comme je viens de dire. - - Si l'esprit et la matière sont identiques, si tout finit avec le corps, si rieu pe survit, alors à quoi bon le culte des Ancêtres sur lequel les Canoniques insistent tant; à quoi bou les offraudes et les prières? - Les Sages out prescrit ces rits, pour consoler les bonnes gens. Le fait qu'on les accomplit communement, ne prouve pas que l'objet auquel ils s'adressent existe --Alors comment expliquez-vous les apparitions historiques de revenants? Ces falls ne renversuntills pas vos théories? - Non, car ils ne sout pas prouvés. - - Et les Manes glorieux, dont parient iant de textes? - l'atlends qu'on me tes montre... Que les animaux se divisent eu quadrupades et voiatiles, cecl, je l'ai vo, je le crois. Mais que les hommes se divisent en vivants et en manes, qu'il y ait un monde supérieur et un monde inférieur, pour croire cels, l'attends qu'on me l'ait montré. - - Et croyez-vous que, si vous arrivez à persuader au peuple que l'esprit finit avec le corps, il résulte de vos ciforts quelque avantage? - Il résulters de mes efforts cet avantage, que j'aucal ruine le Buddhisme, lequel vit de ce que le peuple croit à la survivance. l'aurai ruine ces moines, qui exploitent les familtes et arrachent leur pain aux pauvres, pour enrichir leur Buddha. Ce sara la un blen pour l'humanité. Quand on zura cessé de croire à la survivance et aux sauctions d'outre-tombe, quand un n'ajoutera plus foi qu'aux choses positives el prauvées, alors c'en sera fait du Buddhisme at de ses moines. C'est par amour du bien

public, que je combats le dogme fondamental de ces gens-là, la survivance. \* ( 神 液論 )

+60-0-

En 626, sous l'empereur 高 祖 Kao-tsou des 唐 Tang, l'Annaliste 備 英 Fou-i se distingua par la violence de ses attaques contre les Buddhistes. L'empereur lui fit un jour la remarque, qu'il ne connaissait guére leur doctrine. Je veux ignorer ces pernicieuses folies, répondit l'Annaliste, parce que je les abhorre.

Après les extravagances buddhistes de l'Impératrice if Ou, et ses entreprises contre la dynastie T'ang, les Lettrès devinrent encore plus agressifs. Ils faillirent parfois s'en trouver mal, car, sous les Tang, la faveur impériale fut inconstante, aliant parfois any Buddhistes, parfois any Taoistes, rarement any Lettrés, - Eu 850, l'empereur 憲 🕾 Hien-toning s'élant fait apporter au palais une relique du Buidha, le fameux E & Hun-u qui portait aux Enddhistes une baine féroce, trempa son pinceau et apostropha l'empereur en termes tels, que celul-el parla de l'envoyer au supplice. Des amis bant places s'entremirent, et dirent à l'empereur que finn-u était à la vérité un peu fou, mais très dévoué à sa personne; qu'en parlant si mai, il avait cru bien faire; qu'il y avait lieu d'user d'indulgence; etc... Han-u ful envoyê comme gouverneur dans le lointain Midi; exil honorable. -L'Histoire annate ainsi; « Vers la fin de la dynastie El Tcheou, les Taoisies commencèrent à faire la guerre aux Leures. Vers la fin de la deuxième dynastie in Hun, les Buddhistes entrérent en lice à leur tour. Depuis les 晉 Ternn, les adeptes de ces doux sectes sont devenus de plus en plus nombroux el enfreprenants. Empereurs, rois, officiers, people, tout le monde croit ce qu'ils disent. Les petits leur demandent la rémission de leurs pêchés, les grands se délectent de leurs spéculations creuses. Seul Hanou a vu, dans ces doctrines, la ruine du pays et la perte du peuple. Il fit ce qu'il put pour les combattre. Ses pamphlets circulèrent par tout l'empire.

Voici le passage principal de la remontrance faite par Han-u à l'empereur Hien-tsoung, à propos de la fameuse rélique... : Quand l'empereur Kan-tson de in dynastie actuelle, ent recuelill la succession des je Soci, il delibéra s'il n'exterminerall paste Buddhisme. Matheureusement les ministres qui l'entouraient, hommes à l'esprit étroit, étaient pen versés dans nos traditions nationales. Le projet de l'empereur n'aboutit pas. l'enrage quand l'y pense,.. Et vous, Sire, perspicace, sage, lettre, brave ; prince comme on n'en a pas vu depuis longtemps ; quand vous montates sur le trône, vous commençates par interdire aux fluddhistes l'acceptation de nouveaux sujets et l'érection de nouveaux couveats. Je me dis alors, vallà que le projet de l'empereur Kao-tsou va se réaliser, enfig !.. Helas, vos ordres n'ont pas cté exécules. Le recrutement et les constructions out continué. Et maintenant, qu'entends-je? Est-il possible que vaus ayez ardonné aux bouzes, de vous apporter processionnellement un as du Buddha?.. Quoique jo sois le plus stupide des hommes, le panse toutefois ne pus me tromper, cu supporant que vons ne croyez pas les contes de ces gens-là. Vous avez donné cet ordre, l'Imagine, pour manifester votre contentement de l'aboudance qui a signalé cette année, on pour donner un divertissement au peuple. Car cuffa, sage et histrait comme vous étes, comment pourriez-vous ajouter foi aux superstitions buddhistes? - Mais, helas! prenez-y

garde! Le pauple, sot et borné, facile à égarer et difficile à éclairer, n'ira pas au fond des choses. Quand Il vous verra faire ce que vous projetez, il croira que vous êtes devenu Buddhiste. Les rustres so diront: voyex le sage Fils du Ciel, commé il sert le Buddha de tout son cœur ! et nous, son petit peuple, nous ne nous y mettrious pas avec ferveur?!. Tons vont se faire brûler des moxes sur la tête, et s'useront les doigts à offrir de l'encens. Ils vont jeter en foule teurs vêtements laiques, renoncer à leurs blens, et affiner dans les convents. - Matheur I ces choses rulnant nos mours, et nous rendent ridicules aux yeux des étrangers. Car enfin, c'est un Barbare que nous honorous de la sorte; un homme qui n'a pas su parler notre langue, qui n'a pas su s'habilier comme nous, qui n'a rien connu des enseignements de nos Sages et de notre tradition nationale, qui a mécounu ses devoirs de fils et de sujet! S'il vivatt encore, cet homme; s'il venait lel, comme ambassadeur de son rul, your devriez sans doute le recevoir, mais tout juste, une potité fois, par condescendance : puis, après lui avoir fait don d'une roba neuve, vous devriez le faire reconduire à la frontière sous bonne garde, pour lui ôter toute possibilité d'infecter votre peuple. Voilà tont ce que vous devriez au Buddha, venu à votre cour vivant et accrédite... Et maintenant que cet homme est mort depuis longtemps, vous labsez, sans recommandation aucune, présenter à Votre Majesté un de ses os décharnés, un morceau malpropre et néfaste de son cadavre, et vous lui dannez accès lusque dans votre palais !.. Confocius n'a-t-il pas dit : respectez les êtres transcendants, mais no les approchez pas; tenez-vous à distance ?. Les Anciens se précantionnaient contre le mauvais influx, chaque fois qu'il leur fallait approcher d'un cadavre. Ils s'entouraient à cet effet de sorciers, lesquels chassaient les infinences néfastes. A grands coups de rameaux de pôcher et de verges en jone ( page 163 ) ... Et vous, sans molif plansible, vous failes apporter chez vous, dans vos appartoments, un os putcido et Infect. Vous en approchez, sans aucune précaution, sans romenux al verges. Et vos officiers, et les censeurs, ne vous avertissent pas l Pen rougis pour eux! - Ah! je vous en prie, faites remettre cet os au bourreau, pour qu'il le jette à l'este on dans le feu, afin d'un fluir à jamais avec cette racine de malheur, ufin de dessiller les yeux au peuple, afin de préserver les âges future de la séduction et de l'erreur. Si le Buddha l'apprend et peut quelque chose, qu'il se venge sur moi, qui endosse bien volontiers l'entière responsabilité de vos actes. Oni, je me devone de tout cœur, pour protéger l'empire contre la superstition et la ruine. (倫佛音表)

Culte official. — Si, du septième au neuvième siècle, le Confociisme fut à peu près sans influence dans une China buddhiste et tuoiste, le culte officiel resta néammoins le culte antique, et les hyomes de culte époque répétent l'aucienne tradition. — Phénomène remarquable. Le culte primitif, le culte officiel, le culte chinois, n'appartint jamais à une dynastie, à une secte, à une école. Il resta en déhors de tout, considéré, par tous et toujours, comme invariable et intengible. Aux jours de leur puissance, les Confociistes n'y ent jamais rien ajouté. Quand ils étaient au pinacie, les Tanistes et les lighthuistes n'en out jamais rien retranché. — Hélas! ce ne fut pas par fol; ce fut par rantine. On chanta ainsi, d'âge en âge, parce que les Anciens avaient chanté ainsi, — Les dynasties par Soci et le Tang

nous ont lègue deux riches hymnaires. Le fond des hymnes est le fond ancien; le style est moderne; le manque de foi se trahit par une froideur sensible.

Voici deux specimens des hymnes des Soei.

En vers de quatre caractères, au Ciel:

Le palais violet (quadrilatère de la Grande Ourse) brille. Là rèside, invisible et mystèrieux, le Suprème Un, qui abaisse ses regards vers la terre.

O noble et élevé Suprême Ciel, voici alignées les pierrés (lapis-lazuli) que nous t'offrons, voici les victimes immolées pour toi.

Vois tous ces ministres, la musique et les bannières. Abalsse tes regards vers ces pierres de ta couleur.

Que vers tol monte la fumée du sacrifice.

Donne-nous le bonheur,
pour ces témoignages de vénération.

En vers de trois caractères, aux Génies cèlestes et terrestres:

Le cœur ému, fixons l'espace, dans un espoir sincère, avec des sentiments respectueux.

Soriant du mystère, les Génies descendent invisibles. Avec vénération, l'empereur et ses ministres lévent les yeux (vers eux).

Nous avons fait tout ce qu'on peut faire pour ouvrir la voie aux Génies, pour faire venir ces intelligences transcendantes, pour les régaler avec respect, après les avoir évoquées dans les hauteurs azurées, et dans les sombres profondeurs.



Voici deux spécimens des hymnes des Tang.

Au Ciel, en vers de quatre caractéres, l'an 709 :

Le tertre est prêt.

Nos cœurs aussi.

Les flûtes en bambou chantent,
les cithares en bois vibrent.

Les rits se déploient avec majesté, les cloches et les timbres sonnent, pour honorer le Souverain d'en haut, dans l'espoir qu'il nous bénirs.

Au Ciel, en vers de quatro caractères, l'an 723:

Adoration au Suprême! Vénération dans le sacrifice! Abondance et pureté. La musique est disposée.

Le Seigneur d'en hant vient s'éjouir. Il nons donnera le bonheur, bénédiction pour nos offrandes, et fera tout tourner à bien pour nous.

--

Des documents des Soci et des Tanq nous apprennent aussi, que les deux têtes annuelles du #j. Patron du sol, se celébraient encore régulièrement sous ces dynasties. Mais, pour le peuple presque entièrement buddhiste, c'étaient jours de liesse populaire, tout simplement. On festoyait et on s'amusait près du tertre.

Sources. — La Collection des Canoniques 十 三 響 注 및 Cheu-san king tehou-chou. — Histoire dynastique 隋 書 Soci-chou, chapitres 13 à 16. — Histoire dynastique (l'ancienne) 舊 港 京 Kion T'ang-chou, chapitres 30 et 31.



## Soixante-cinquième Leçon.

Neuvième siècle de l'ère chrétienne. Taoïsme. — I. Historique. — II. L'œuvre de Koan-gina-treu. — III. Lu-tongpina. L'index des mérites et des démérilles.

### I. Historique.

Le commencement de la dynastie 唐 Tang, vit l'apothéose de 老子 Lac-tzen, événement plutôt politique, et de peu d'importance. Le fondateur de la dynastie, 孝 IIII Li-yaan, était un usurpateur. Il jugen avantageux de s'attacher les Taoistes, fort maltraltés par la dynastie précédente 脩 Soci. En 620, un certain 吉 養 行 Ki-chanhing rencontra dans les montagues un vieillard vénérable, vêtu de blanc, qui lui dit : « Va dire de ma part au Fils du Ciel de la dynastie Tang, que mol 🕏 😤 E. Li-laokiman, je suls l'ancêtre de sa famille. ... Les Taoïsles informés, comprirent l'intention de l'empereur. Lag-treu, le vieux philosophe, ne fut pas fait dieu, comme on le dit pariois ecronément. On le logea senlement, vaille que vaille, dans la troisième orbe du Taoisme mystique (page 514). - Pai dit que ce Taoîsme mystique, me paraît tenir de Basilide. Au huitième siècle, les Nestoriens y ajoutérent du leur. En 741, Lao-tres apparut à l'empereur 支 宗 Huantroung de la même dynastie, et lui révéla qu'on tronversit sa statue á 整 屠 Tcheon-tcheu. On tronva an effet, dans catte localité, une statue en pierre exotique, haute de trois pieds. Où cela? chez qui? cela n'est pas dit. Or, dans cette localité de Telicon-telieu, à cent stades de Si-nan-fou, se trouvait stors le grand monastère nestorien, dans lequel fut érigée, 40 aus plus tard, en 781, la fameuse stèle commémorative de sa spiendeur (page 531). Je me demande si c'est vraiment une statue de Lao-treu qu'on apporta à l'empereur, ou bien quelque autre effigie? En tout cas, quand il l'ent reçue, c'est un service nestorien qu'il fit célèbrer dans son palais, par sept prêtres, dit l'Histoire. Aussitôt après, il reconnut le culte nouveau des 九 宮 段 和 nobles chenn des neuf palais célestes, trois classes par orbe, ce qui fait penser aux trois hiërarchies et neuf chœurs des auges. Fort curienx, ces synchronismes, qui ne s'expliquent blen que par des contacts. Tous les contacts étaient d'ailleurs possibles, probables, nécessaires même, puisque nous savons que la capitale de Huon-tsoung (Si-non-jou) regorgealt de Brahmanes, de Buddhistes, de Mazdéens, de Manichéens, de Nestoriens, de Mahométans (Leçon 63). C'est précisément en 745, que les Nestorieus sollicitérent et oblinrent de cet empereur, auprès duquel ils étaient en haute faveur, un décret qui les distingua des autres religions ressemblantes. Et c'est aussi en 745 que, pour la première fois, les écrits taoistes faront réunis en un corps, base du Canon futur. - L'influence nestorienne me parati ludéniable dans des textes et termes taoistes comme les sulvants, qui datent de cette époque... D'abord, les nouveaux titres des Souverains des trois orbes, sont plus chrétlens cheore, si possible, que ceux cités page 511, 天 實 我 Seigneur celeste, s'applique bien au Pere. 監 實 我 Seigneur Intolligence, convient hien au Verbe. ph W E Seignour Esprit, sied bien au Paraclet. Que les trois sont Personnes d'un même Être, d'une Trinité, ceiz est dit formellement: 此 三 號 驟 殊, 本 同 一 也 quolque ces trois noms différent, leur souche (nature) est commune et une. Pour du style chinois, ceci est remarquablement clair. - Ce qui suit, ne l'est pas moins, et prouve que les rédacteurs savaient aussi quelque chosé de l'Hindouisme de leur temps : « Durant la période cosmique précédente, 梵 氣 天 章 le Vénérable céleste Brahma précha une doctrine Illuminatrice précieuse. Depuis le commencement de la période actuelle, c'est 元 始 天 章 le Vénérable céleste du commencement primordial, qui communiqua aux hommes la doctrine qui éclaire. Puls, au milieu de la période actuelle. 太上大 道君 le très-haut Selgneur de la grande doctrine naquit, 西方線 郡玉 鰻 dans l'Occident au pays des Lou-no-u (des Romains, je pense), et son num est 器度 K'i-tou (le Christ) De sa naissance date l'ère 聞 皇 de l'augusté commencement. - El cel autre texte: = 代天尊者 des trois successions de Vénérables célestes, 遇 去 无 始 天 章 le passé d'est le Vénérable céleste du commencoment primordial (le Père): 見在太上玉皇天章 l'actuel c'est le Vénèrable celeste très-haut pur Auguste (le Fils); 未来金圆玉层天章 celul qui n'est pas encore venu, le futur, c'est le Vénérable célèste pure Lumière (aube) sortant du palais d'or (le Paraclet). Or 太 f: le Tres-haut (le jour Auguste), En 是元始天寿弟子。從上皇宇劫以来、元始天尊禪位 d'est lé frère-fils du vénérable céleste du commencement primordial (frère exprime l'unité de nature, fils la filiation), en faveur duquel le Vénérable céleste du commencement primordial (fe Père) abdiqua, mellant fin par cette abdication à l'ère 上 🕏 auguste précédent, et inaugurant l'ère 😭 🚉 auguste commencement ... Impossible de rendre d'une manière plus chinoise, das textes chrétiens comme ceux-ci : Pater diligit Pilium et omnia dedit in manu ejus ... Data est mihi omnis potestas ... etc. - Et le passage conclut magnifiquement: «Aux trois Vénérables célesies (aux frois Personnes) convicument également les dix épithètes suivantes. Existant de soi-même. Sans limites. Grando Voie ( du saint). Soprême Verité. Élevé au-dessus de tout, Docteur des hommes, Très-haut auguste. Vénérable céleste. Pur empereur. Souverain universal.

---

Au neuvlême siècle, le Taoisme jous un très grand rôle. Presque tous les empereurs de cette période, furent de fervents adeptes de la secte, et plusieurs payèrent de leur vio la foi qu'ils avaient en ses pratiques. — En 820. l'empereur 遂 Hien mourut subitement, et la voix publique attribus sa mort à une dose trop forte de la drogue de pérennité. — Son fils, l'empereur 弘 Mou, en prit aussi, et mourut en 824. — Puis le Mattre taoiste 郑 顺 原 Tchao-koeitchenn endoctrina les deux empereurs 茂 King et 武 Ou. il obtint de ce dérnier, en 845, la prescription du Buddhisme; puis le drogue si bien, que l'empereur mourut en 840. Son oncle l'empereur 🖺 Suan qui lui succèda, no fut pas plus sage, et se laissa empoisonner par le Taoiste 🏂 左 伯 Li-huan-pai, en 859.

-4-4-

Voici le texte de l'édit de proscription qui, en 845, porta au Buddhisme le coup le plus terrible qui ini ail jamais été porté en Chine, et qui extermina indirectement, le Mazdeisme pour toujours, et le Nestorianisme pour longtemps. Les Manichéens avaient été étoints deux aus plus tot, en 843. — C'est l'empereur qui

parie ... . Que je sache, au temps des Trois Dynasties, le nom du Buddha étail inconnu. C'est dopuis les M Han et les M Wei, que les images et les livres buddhiques se soul introduits en Chine. Dans ces derniers temps, virus penétrant, herbe tracante, cette superstition s'est propagée, au point de supplanter nos coutumes nationales, et de pervertir les mœurs de nes sujets. Dans les provinces, dans les villes, dans les deux capitales, jusque dans le palais, les Buddhistes se multiplient chaque jour. Les temples buddhiques sont chaque jour plus fréquenles. Le peuple épnise ses forces pour construire ces temples, et ses ressources pour les ornor. Bien plus, des hommes désertent leur prince on leurs parents, pour servir les moines dans ces temples; ou quittent leurs épouses, pour y vivre dans le célibat. Fraiment, jamais rien n'a été aussi contraire aux lois de cet empire et au bien de ses citoyens, que cette religion. Car enfin, dés qu'un homme néglige la culture des champs, la falm se fait sentir à un ménage; dés qu'une femme neglige l'élevage des vers à soie, une famille mai vêtue souure du froid. El vollà que, innombrables, les moines et les nonnes, non seniement ne travaillunt pas, mais mangent et s'habillent aux frais des autres. Leurs temples et couvents, en nombre incroyable, s'élèvent majestueux et splendides, éclipsant les paluis. Ce sont ces gens-fà qui ont épuisé les richesses et ruiné les mœurs des dernieres dynasties. Les deux premiers empereurs de la nôtre, ont pacifié le pays par les armes, puis l'out morigèné par l'enseignement. Les armes et l'enseignement, voltà les deux moyens nécessaires et suffisants, pour gouverner la Chine. A quel titre une doctrine méprisable, venue de l'étranger, nous en imposeraitelle? A deux reprises dejà, on a sevi contre elle, mais sans l'exterminer, et le mal u contloué. Moi donc, ayant lu tout ce qui a été écrit jadis sur ce sujet, et ayant consulté les conseillers actuels du trône, J'ai résolu fermément d'en finir une fois pour toutes. Tous les ministres et gouverneurs sont de mon avis et me pressent d'agir, disant qu'il faut restaurer les institutions des anciens et restituer son bien au peuple. Pordonne donc, que 4600 grands temples et convents soient démolis. Que 250,500 molnes et nonnes solent secularisés, et inscrits sur les rôles des contribunbles. Que quarante mille pagodins ruraux, répandus par tout l'empire, soient détroits. Que les millions d'arpenis d'excellentes terres, que tous ces temples couvents et pagodins possédent, soient confisqués. Que leur cent cinquante mille esclaves soient affranchis. – Quant aux moines et nonnes huddhistes venus de Petranger, qui ont habité jusqu'ici en Chine comme hôtes, et y ont préché leur doctrine exotique; quant aux Nestoriens et aux Mazdéens; au total, ces gens-là sont au nombre de plus de trois mille l'ordonne qu'ils soient tous sécularisés, et ne s'avisent pius d'amatgamer lours coutumes avec celles de la Chine,.. l'ai donné cet édit, pour extirper un abus. Qu'on accomplisse ma volonté!:

L'édit fut exécuté à la lettre. Les fonctionnaires se gardérent bien de laisser pardre une si helle occasion de pillage. Tout fut détruit en 845. Puis, l'empereur étant mori, et l'chao-koeitchenn ayant été décapité, tout fut relevé en 846. Le Buddhisme, religion du peuple, aux racines profundes et vivaces, se releva ainsi souvent d'un bond, après les pires caiastrophes. Tandis que le Taoisme, religion de quelques intellectuels, eut beaucoup de mai à se remettre, après chaque crise de défaveur.

Un épisode historique encore, instructif et aunsant. En 882, hi [5] Kao-ping, un des braves généraux de l'empire, gouverneur des Marches de l'Ouest, devint le jouet de deux farceurs taoistes, qui lui persuadérent que des revenants quelconques alloient tenter de l'assassiner. Le gouverneur se déguisu en femme et se cacha dans son harem, temits que les deux compères s'instaliaient dans son appartement ordinaire. A minuit, grand chiquetis et sucarme. C'etalent les deux farceurs, qui pattaient des vuses de cuivre. Ils arrosèrent aussi le carrelage avec du sang de porc. Au jour, tout riants, ils firent voir au gouverneur le champ de bataille. Vous l'avez échappé belle, ini dirent-ils. — Kao-ping pleura de reconnaissance. — Puis ils lui firent croire qu'il était nommé à une charge importante dans l'empyrée, et que sous peu les grues blanches, monture habituelle des Génies, viendralent le prendre pour l'y porter. Afin de faire banne figure au jour de cette apotthèose, le bou Kao-ping se fit faire une grue en bols, qu'il menta désormais chaque jour, enfourchant et démoutant avec grâce, par manière d'exercice. — Hélas! Il fut massacré par des brigands, pour de bou cette fois.

Il nous reste, de la dynastie 撰 Tang, deux ouvrages taoistes célébres. Le troité intitulé 關尹子 Koun-ylans-izen, el l'index morst de 呂 詢 資 Lutongpinn.

## II. Koan-yinn-teeu.

尹喜 Yinn Hi, le préfet Hi, volgo 图 尹子 Koan-pinn-Iteu, le Malire préfet de la passe, est un personnage moiste fameux. Contemporain de 👺 斉 Lucizen, il était préfet de la passe occidentale conduisant de Chine au Tarim et vers l'inde. C'est pour lui que Luo-treu rédiger le sammaire de sa doctrine dit 👸 😤 W Tao-tei-ling Lecon 17), au moment de disparatire... Tout cela est de la légende. — En 742, un certain 田 同 秀 Tien-t'oungeion ilt croire à l'empereur 支 Huan, que Lao-treu lui avail apparu et revelé que des écrits anciens étaient eaches dans les murs de l'antique maison de Yinn-hi. Cecl est un calque de la découverte de certains livres de Confucius, dans l'épaisseur des murs de sa maison. L'empereur envoya un député, qui découvrit en effet dans une cachette le traité Koan-pan-treu, que Tien-t'oungriou y avalt mis, très probablement. Il se peut que est ouvrage soit ancien, et ait ets seniement retouché par Tien-l'oungsiou. Il se peut aussi qu'il ait été composé par lui. Dans cette dernière hypothèse, il fandrait ranger Tien-l'oungaiou parmi les grands Maitres du Taolame, car le traité en question est un chef-d'œuvre, approchant des beiles pages de 清 情子 Hoai-non-treu (Leçon 39). Il n'ajoute d'ailleurs rien aux principes des Péres du Taulsme, mais les développe magistralement. Voici le sommaire de cet ouvrage, qui n'a pas été traduit jusqu'ici.

-0-0-

« Tout être est ciel, est transcendant, est mysière; parce que tont être est un avec le Principe, en qui tout est un. — Le Principe est nux êtres, ce que la mer est à toutes les eaux, leur origine et leur terme. — Dans le Principe, il n'y a pas

d'individus, de mai divers. En réalité, il n'y a aucun être. — Dire que le Principe produit les êtres, comme le patier forme ses vases, c'est une image inexacte dans le sens du valgaire, lequel distingue les vases du potier. L'image est exacte seulement pour le Sage, lequel sait que les vases sont un avec le potier, dans l'unité universelle, s



Tous les êtres sont contenus dans le Principe, sont un avec le Principe, dans lequel leurs mutations ne causent aucun changement. Soit un bassin rond, peu profond, plein d'eau, au milieu duquel un caillou est posé. De tout petits poissons magent le long du bord du bassin, toujours en rond, antour du caillou. Leur mouvement n'a ni point d'origine, ni terme final. Ils tournent, et rien no change; ul le bassin, ni l'eau, ni eux. Tout le mouvement qu'ils se dounent, ne change rien au complexe total. Ainsi en est-il de lous les êtres dans le Principe, »

« C'est à l'immense mer, que le Principe se compare je mieux. L'or et les ordures qu'elle recèle, sont également invisibles. Les petits poissons-et les baleines y
disparaissent également. Ce qui la caractérise, c'est qu'elle est l'eau universelle.
Ce qui en sort ne la diminue pas, ce qui y entre ne l'augmente pas. Elle prête son
eau, sans la cèder... Ainsi tout dans l'univers est participation du Principe, par le
ciel et la terre, et par les ciaq agents. Le Principe est l'être unique, primordial et
terminal, de qui tout vient, en qui tout retourne.

Rien n'est en réalité, comme un être distinct. Bien n'est, que comme un reflet, une image, une apparence. Comme l'image qui se voit en rève, un dans un miroir, on dans l'eau, n'est qu'un reflet de l'objet; sinsi tous les objets sont des reflets du Principe, n'ayant pas d'autre réalité que la sienne. »

C'est parce qu'ils. savent que personne n'existe, que les Sages sont également blenveillants et indifférents pour tont le monde.

«Conpex l'eau, etle se rejoint. Divisez une flamme, elle se ressoude. Ainsi en est il des esprits vitaux. — Dire que mon esprit vital est une goutte de l'esprit vital universel, n'est pas exact, car il n'en est pas séparé. Dire qu'il est une étincelle qui s'est allumée un jour, et qui s'éteindra un autre jour, n'est pas exact, car mon esprit vital n'est pas distinct de l'âme cosmique. s

«Clet et terre, cinq agents, les deux âmes humaines, cinq viscères, esprit vital, rie et mort, tout cein ce sont des entités et des distinctions imaginaires. Comme toutes les eaux sont une eau, comme tous les feux sont un feu, ninsi tous les étres sont un dons l'unique Principe, dans l'ûme de l'Univers.

est n'y a sucon autre mor, que ce mor universel. Il n'y a pas de devenir, d'agir, de produire, distinct. Tont se passe dans l'être unique. C'est pour cela que l'achillée et la tortue annoncent jusqu'à un certain degre l'avenir. Parce qu'ils sont
un avec le cosmos, dont les choses à venir sont des modifications internes, contenues en germe dans la loi d'évolution des cinq agents. Tont est immanent à l'être
unique, et mu par lui. Sons son infinence, le tambour résonne, l'homme pense. Il
n'y a pas plus d'âme préexistante dans l'homme, qu'il n'y a de son préexistant
dans le tambour, s

s Co qui est vu dans l'état de veille, n'est pas plus réel que ce qui est vu en

rère. Et l'homme qui voit, n'est pas plus réels l'un que l'autre. L'état de rère est un état plus gazeux, l'état de veille est un état plus solide. L'état de vie est un état plus concret que l'état de non-vie. Le tout immanent dans l'être universel, non dans un moi particulier. Toutes les dissertations sur le bien de la vie et la craînte de la mort, ne valent donc pas plus que celles qu'on ferait, aur les mains des chevaux et les ailes des bœufs, sujets imaginaires. De même que, dans l'être universel, il y a feu et il y a cau, qui ne sont pas des contraires, puisqu'ils ne se détruisent pas; ainsi, dans l'être universel, il y a vie et il y a mort, qui ne sont pas non plus des contraires, mais des modalités seulement.

Et parce qu'il n'y a pas de moi, il n'y a pas d'autrui Puisqu'il n'y a pas de moi ni d'autrui, il n'y a pas de mien et de tien, il n'y a pas mes pensées et les pansées des autres. Il n'y a pas un peine ma joie et la peine la joie des autres. Toutes choses ne sont que des modifications, des alternances yinn-yong dans l'unité universelle. Supposé que deux hommes se révent l'un l'autre; les deux rèveurs ne sont pas plus réels que les deux rêves. Ainsi en est-il de tous les êtres. Ils sont tous des modulités, nou des cuiltés, s

«Ne dites pas que l'homme a une personnalité distincle, parce qu'il sait agit parle marche. Une écaille de fortue sait l'avenir, saus être une personne. Un aimant agit, saus être une personne. Un tambour résonne, saus être une personne. Les chars et les bateaux marchent, sans être des personnes. L'homme sait, agit, parle, marche, non comme personne distincte, mais comme terminaison du moi universel.»

En dehors du Principe, tout est neau. Tout ce qui parait être, fait partie de l'unité du Principe. Dans cette unité universelle et absolue, il n'y a pas de succession, pas de temps, pas de distances. Dans le Principe, un jour el cent ans, un stade et cent lieues, ne différent pas. Immatérie), le Principe so joue à volanté dans la matière tenue émise par lui et non distincte. Il ne fant donc pas parler de lois naturelles, et de pretendues dérogations à ces lois, comme seraient les changements de figure ou de sexe. l'augmentation un la diminution du pouts (lévigation). les cas où le feu ne brûle pas et où l'eau ne noie pas, les monstres, les prodiges, etc. Il n'y a pas de prédictions, puisqu'il n'y a pas de temps, donc pas d'avenir. Il n'y a pas de translations, vu qu'il n'y a pas d'espace. Le Principe, c'est l'Enité, qui tient en un point, et qui est au présent perpétuel. Moi je suis un avec tons les êtres, et tous les êtres sont un avec le Principe. Tout ce qui paruit, est jeu du Principe, non lot. Qu'un cadavre se lève et marche, qu'on pêche des poissons dans une cuvette, qu'on entre et sarte par une porte peinte sur un mur, et autres cheses semblubles, ne sont pas des anomalies pulsqu'il n'y a pas de norme. Ce sont jeux du Principe dans la umbière ténue qui forme son nhabe. Il volatilise on condense à volonté. De là les phénomènes irreels du devenir et du desser, de la via et de la mort. Il n'y a qu'une senie ioi, à savoir que, au grà du Principe, saus tréve et sams cesse, le positif et le négatif, l'auraction et la repulsion, alternant en série infime. Et il u'y a qu'une sente sagesse, à savoir, comprendre qu'une réalité unique subsiste dans et à travers toutes ces apparentes contradictions. »

« Distinguer des enuses et des effets, des agents et des produits, c'est illusion, c'est fiction. Le vulgaire s'inaigne que le roulement est produit par un tambour,

qu'une baguette une par un homme fait rouler. Or il n'y a, en réalité, ni homme, ni baguette, ni tambour. On plutôt, homme-baguette-tambour sont le Principe, qui a produit en lui-meme la modalité roulement. Les mots ne signifient rien, vu que les êtres signifiés n'existent pas. Toute pensée centrifuge mêne à l'erreur; le penser centripéte aboutil à l'Unité, à l'unique réalité. Une seule idée est réelle et vraie, l'idée du Principe qui est tout; on mieux, l'idée du Principe qui est lui. s

« De la non-réalité des êtres, dérive naturellement qu'il n'y a ni propriété ni sujetion. Rien ne m'appartient, et je ne relève de personne. — Ne parlez pas d'êtres extérieurs. Ils semient extérieurs, par rapport à vous. Or vous n'existez pas. Rien n'existe, que le Principe un et simple, à qui appartiennent tous les phénomènes, lesquels se passent tous en lui.

Le passage suivant est intéressant, les termes employés étant ceux-mêmes qu'employèrent certains Guostiques... «Jadis, en parlant du Principe, certains l'appelèrent Silence condensé (sigé), ou Abime mystérieux (hythos), ou Esprit penétrant (nous), ou Vide embrassant tout (pléroma), ou Ténèbres obscures (achamoth). A quoi bon ces termes qui font peur? La vérité est plus simple, moins rébarbative; mais aucune idée ne lui est adéquate, aucun terme ne peut l'exprimer. L'être unique ne peut être ni nommé ni pensé, car il est au-dessus de la parole et de la pensée. »

### III: Lu-tongpinn.

民 Lu-yon, plus connu sous son nom distingué 民 问 養 Lu-tongpinn, maquit en l'an 755. Fin Lettre, Docteur puis fonctionnaire, il se fit initier au Taoisme, et consacra sa vie à la diffusion de cette secte. Il mourut vers 865 probablement. Son talent et son esprit le rendirent extrêmement populaire de son vivant. Après sa mort, il devint l'objet d'un cuite, et a encore ses temples. Il nous reste de fui un traité général sur le Taoisme, qui se distingue des autres écrits du même genre, par beaucoup de ban sens et de simplicité. La tradition attribue aussi à Lu-tangpinn le célèbre traité de morate 功 過 格 koung-kouo-keue, que je vais analyser.

L'auteur pari de ce principe, que prier est bon, que se prosterner est bon, que brûler de l'encens est bon... mais que, après tout, l'essentiel étant la vie morale, tout hom or doit se rendre un compte exact de sa vie morale. Pour cela, il doit tenir, au jour le jour, le journal écrit de cotte vie. Le fraité contient toujours, à la fin, un feuillet à deux colonnes, pour trente jours, montrant comment les mérites et les démérites de chaque journée doivent être notés. Un mérite rachète un démérite, un démérite annule un mérite. A la fin du mois, on additionne chaque colonne, un sonstrait le chiffre faible du chiffre fort, puis on ajoute le reliquat, positif ou negatif, au report du mois précédent, et l'ou constate ainsi exactement ce que l'on vaut pour le moment au point de vue moral. Reste à savoir ce qui est mérite ou démérite. Pour l'apprendre à ses disciples, Lu-tongpinn composa une table extrémement intéressante, car elle révôle comment l'âme paseune pèse les choses morales. Cette table eut en Chine une immouse diffusion. Elle sert également aux l'aoistes et aux Buddhistes, et fut souvent réimprimés par des mandarins confuclistes soucieux de moraliser leur peuple. C'est le seul index détaillé

d'actes moraux, le seul examen de conscience, qui nit jamais été produit en Chine. Il y a formé les mœurs de millions et de millions d'hommes. Le volci presque en entier, Je conserve l'ordre, ou plutôt le désordre, de l'original.

### A l'égard des parents.

Être avec eux amiable, doux et gracieux, un mérite pour un jour. — Les saluer matin et suir, un mérite par jour. — Se hien conduire et hien travailler pour leur faire platsir, un mérite par jour. — Se fatiguer peur eux, un mérite chaque tois. — Recevoir humblement une réprimande, un mérite. — Leur donner un conseil profitable, trois mérites. — Les apaiser ou les consoler, trois mérites. — Dépenser libéralement pour eux, trois mérites, — Les exhorter discrètement à s'amender, dix mérites. — Leur apprendre à bian agir, dix mérites. — Réparer une faute, ou payer une dette de ses parents, dix mérites. — Aimer et estimer ceux que les parents aiment et estiment, dix mérites chaque fois. — Soigner et veiller ses parents malades, trents mérites. — S'affliger sincérement de leurs sonffrancés, cinquante mérites. — Leur procurer une boune réputation, cinquante mérites. — Faire leurs funérailles avec soin, cinquante mérites. — Supporter des parents fâcheux, cent mérites. — Convertir des parents vicleux, cent mérites — Ne pas différer leur enterrement, cent mérites. — Constituer un pécule qui leur assure des offrandes annuelles, mille mérites par cent pièces de cuivre du capital placé.

Priver les parents de postérité, en ruinant son corps par la débauche, ou en se faisant exécuter pour crime, cent démérités. - Avantager sa femme et ses enfants, au détriment de ses parents, cent démérites. - Ensavelle ses parents à la hâte et sans soin, cent démérites. - Différer longiemps leurs funérailles définitives, cent démèrites. - Ne pas donner aux parents malades les solus nécessaires, cinquante démérites. - Divulguer une faute des parents, cinquante démérites. -Ne pas les avertir de leurs défaute, trente démérites. - Leur apprendre à mai agir, vingt démérites. - Se mettre en colère contre eus et les brutaliser, vingt démérites. - Mépriser ou maltrafter une personne que les parents alment et estiment, dix demérites. - Manifester du degout pour les parents vieux et infirmes, dix démérites. - Faire maudire ses parents, par manière de représailles, par un bomme dont on a maudit les parents, dix demérites. - Ne pas faire part de ses blens à ses parents, dix démérites. - Disputer avec cux sur des questions de proprièté, dix démérités. - Leur faire des reproches, dix demérites. - Leur faire manyais visage, dix démérites. - Leur Dare de la petne, dix démérites. - Leur canser de la fatigue, dix démérites. - Sortir, en les hilssant seuls à la maison, quand its sont vieux, dix démérites. - Leur manquer une fois, dix démérites. -Les traiter sans respect et sans égards, un démérite chaque jour. - Manger on boire sans leur offrir une pari, un démérits chaque fois.

## A l'égard des frères.

Nota: Pour le bien tait à un trère ne d'une autre mère (dans une famille polygune), chaque mérite est doublé. Pour les frères nes d'autres parents (c'estdire pour les cousins, qui s'appellent en Chine frères/, le mérite est triplé.

Ettimer et aimer un frère, et se inliguer pour lui, un mêrite. — Coopèrer sin-

rérement avec lui, un mèrite. — L'oxhorter à bien agir, l'empêcher de mat faire, dix mérites. — Ne pas ajouter foi aux rapports de sa femme, ou d'un domestique, contre son frère, dix mérites. — Ne pas de disputer entre trères, sur les affaires courantes, dix mérites. — Ne pas ilrer à sol les biens communs, dix mérites. — Faire les frâls de la noce ou des funéraitles à'un frère, ciaquante mérites. — Céder de son droit, lors du partage des biens, cinquante mérites. — Reprendre chez soi un frère qui s'est ruiné, cent mérites. — Bonifier ses frères par sou bon exemple et ses exhortations, cent mérites.

Désante la famille, s'intenter des procès entre frères, cent démérites. — Matralier on outrager un petit frère, cent démérites. — Ne pas secontre un frère dans l'infortune, cent démérites. — Détantuer un frère de bien faire, l'induire à matagir, cinquante démérites. — Se disputer un profit entre frères, dix démérites. — Prêter l'oreille aux insimuations des temmes on des damestiques, dix démérites. — Reputer un frère moins fortuné, qui demande à emprunter, dix démérites. — Jalouser un frère plus fortuné, deux démérites par jour. — Montrer manyais carractère, un démérite. — Ne pas donner le nécessaire à ses cadets, un démérite chaque fois. — Tirer à soi plus que ce à quol l'on a droit, un démérite par cent sapéques de valeur. — Se tairs quand on vott un frère mai agir, un démérite. — Mai parler d'un frère devant les étrangers, un démérite.

Nota: Il n'est pas question des seurs, car alles ne sont pas considérées comme étant durablement de la famille. Ou les marie le plus tôt possible, et elles n'hôritent pas.

## Règles de l'épouse et des concubines.

Garder la retraite et la modestia, un mérite pour un jour. — Avertir celle qui serait en faute, un mérite chaque fois. — Bien gouverner les concubines de rang inférieur, un mérite. — Empécher qu'une femme ou fille n'aille flaner dehors, dix mérites. — Exhorter une jeune femme à respecter ses beaux-parents, et à vivre un bonne lutelligence avec ses belles-sœurs, cinquante mérites. — Lui enseigner à se bien conduire, cent mérites.

Repudier son épouse, parce qu'on est davenu riche et noble, cent démérites. — Tolérer que sa femme manque à ses banux-parents, cent démérites. — Meux traiter une concubine que von épouse en titre, cent démérites. — Souffrir qu'une de ses femmes en tyrannise une autre, trente démérites. Mai recevoir les justes remontrances de son épouse, dix démérites — Permetire à ses femmes de flâner, dix démérites. — Permetire qu'elles se disent des jojures obscènes, cinq démérites. — Tolérer qu'une marâire maîtraite jes enfants de l'épouse défunte, un démérite — Souffrir des discordes dans son harem, un démérite par jour.

## Régles des pères et des oncles.

Pour chaque bon avis donné, un mérite. — Pour chaque mai interdit, dix mérites. — Pour chaque larcin empêché, trente mérites. — Pour chaque enseignement sur la plété fillale et l'union familiale, trente mérites. — Pour chaque progrès morai qu'on a fait faire à ses ills ou à ses neveux, ceut mérites.

Ne pas leur enseigner les devoirs essentiels, cent démérites. — Les empêcher d'étudier, cinquante démérites. — Induire en erreur un enfant, cinquante démérites. — Abuser d'un innocent, trente démérites. — Leur laisser prendre une mauvaise habitude, trente démérites. — Leur donner un mauvais exemple, dix démérites. — Manifester une préférence déplacée pour quelqu'un de ses enfants, dix démérites. — Les injurier et les battre au lieu de les former, deux démérites.

### Règles des disciples et des amis.

Révèrer son Maltre et mettre en pratique ses enseignements, un merite pour un jour. — Se lier avec de sages amis, et entretenir ces linisans, un mérite par jour. — Leur faire part de ses ressources, un mérite par 200 sapéques. — Reponsser les sollicitations de mauvaises compagnies, un mérite chaque fois. — Prendre part anx joies et aux peines de ses amis, un mérite chaque fois. — Tenir les promesses qu'on leur a faites, un mérite chaque fois. — Remettre dans le droit chemin un ami qui dévie, dix mérites. — Ne pas rompre avec ses anciens amis pauvres, alors qu'on est devenu riche, trente mérites. — Conserver piensement la mémoire de ses amis défants, trente mérites. — Secourir un ami dans un besoin pressant, cent mérites.

Hefuser d'aider un ami, ators qu'on pourait le faire, cinquante démérites. —
Refuser à un ami qui meurt, ou qui part pour un voyage, de protéger sa femme et ses cofants, cinquante démérites. — Oublier son Mattre, ou un ami mort, ou un ami devenu pauvre, cinquante démérites. — Rompre sans raison avec un ancien ami, vingt démérites. — Critiquer son Mattre, sa personne ou sa doctrine, dix démérites. — Céder à un ami qui sollicite au mai, trois démérites. — Manquor à la promesse faite à un ami, un démérite.

# Règles relatives aux serviteurs et aux servantes.

Leur fournir libéralement la nourriture et les vêtements nécessaires, un mérite par jour. — Les encourager et les consoler dans leur labeur, un mérite chaque fois. — Leur pardonner une petite faute, deux mérites. — Les bien soigner quand ils sont maiades, vingt mérites. — Marier entre eux deux de ses esclaves, vingt mérites. — Doter et marier au dehors une de ses esclaves, trente mérites. — Rendre gratis à ses parents un enfant esclave, un mérite par cent sapéques de sa valeur vônale. — Donner à ses serviteurs quelque éducation morale, cent mérites.

Forcer ses esclaves au célihat, cent démérites. — Estropier un ou une esclave, cent démérites. — Vendre une esclave à qui en abusera certainement, cent démérites. — Mai marier un serviteur ou une servante, vingt démérites. — Châtier injustement, vingt démérites. — Châtier injustement, trois démérites. — Les brutaliser, cinq démérites. — Ne pas leur donner le nécessaire, un démérite par journée.

#### Charité envers les hommes.

Recueilite queiqu'un qui n'a aucun apput, un mérite pour chaque jour. — Donner à manger à un affamé, un mèrite. — Donner à boire à dix attèrès, un

mérite. - Donner un vétement à celui qui est nu, un mérite par cent sapéques de la valeur. — Préter une lanterne, un mérite. — Préter un parapluie, un mérite. — Donner grafis un médicament, un mérite. - Porter à destination une lettre, sans la fire en cachette, un mérite. - Faire l'aumône à un pauvre, un merite par cent sapeques: - Rapatrier des voyageurs, un mérile par cent sapeques des frais. -Réunir des époux séparés, un mêrite par cent sapéques des frais. - Donner à un mendiant une soupe chaude en biver, un mérite. - Aider, pour une noce, pour des funérallies; un mérite par cent sapéques. - Contribuer à la construction ou à l'entretien d'un part, d'une route, d'une digue ou d'un paits, un mérite par cent sapéques. - Faire ensevelir un cadavre gisant, un mérite par cent sapéques des frais. - Donner un bol de bouillie, en temps de famine et de cherté, deux mérites. - Secourir un maiade en cas d'épidémie, deux mérites, - Aider à racheter un condamné, deux mérites par cent sapéques. - Donner à un vagabond l'hospitalité pour une nuit, deux mérites. - Donner un bon conseil, trois mérites. -Guérir une petite plaie, trois mérites. - Enterrer un os qui traine, dix mérites. -Protéger la santé ou la vie de quelqu'un, dix merites. - Aider autrui dans son travail, dix mérites: - Empêcher un avortement, vingt mérites. - Sauver quelqu'un d'un châtiment, vingt mérites. - Guérir quelqu'un d'une maladie grave, trente mérites. - Faire l'aumone d'un cercueil, trente mérites. - Permettre d'enterrer un indigent dans sa terra, trente mérites: - Secourir une veuve ou un orphella, trente márites. - Faire rendre Justice à un opprimé, trente à cent mérites, selon le cas. - Sauver queliqu'un d'un grand matheur, cinquante mérites. -Sanver une petite fille destinée à la noyade, cinquante mérites. - Amender ou bonifier un pauvre diable, cinquante mérites - Prendre à sa charge les funérallles d'un indigent, cinquante mérites. - Sauver une vie liumaine, cent mérites. -Pourvoir à la perpétuation d'une famille, en moyennant une adoption, cent mèrites. - Marier dans parsonnes qui n'ont pas les fonds nécessaires, cent mérites. -Recueillir un enfant abandonné, cent mérites. - Réunir des époux séparés et leurs enfants dispersés, ceut mérites. - Procurer à une famille pauvre un avantage notable, cent mérites.

Tuer un homme, cent démérites. - Ruiner quelqu'un, cent démérites. - Noyer une fille, cent demérites - Causer l'extinction d'une famille, cent demérites, -Pervertir ou corrompre quelqu'un, cent démérites, - Attenter au cimetière d'une famille, cent demérites. - Violer une seputture, cent démérites. - Empêcher ou défaire un mariago, cent domérites. - Préparer un poison, cent démérites. - Prescrire à un maiade une potion, qui fera gagner le pharmacien, mais qui ne profitera pas au malade, cent démérités. - Ne pas sanver quelqu'un d'un péril, alors qu'on peut le faire, cinquante démérites. - Conseiller ou approuver la prutique de noyer les filles, cinquante démérites. - Conseiller ou approuver la pratique de l'avortement, cinquante démèrites, - Nuire à une famille par haine, ciaquante démérites. - Obliger quelqu'un, par une fausse inculpation, à errer en fugitif, cinquante demérites. - Jeter n'importe où des ossements humains déterrés dans son champ, cliquante démérites. - Aplanir et faire disparatire une tombe enclavée dans son terrain, cinquante démérites. - Endommager les moissons sur pled d'autrui, trenis démérites. - Endommager un pont, un bac, un pults commun, trentedémérites. - Faire châtier quelqu'un injustement, trente démérites. - Ne pas se

courir une veuse ou un orphelio dans la détresse, alors qu'on le peut, trente démérites. — Ne pas disculper quelqu'un qui est faussement accusé, alors qu'on le peut, trente démérites. — Étant médecia, mai solgner un malade, vingt démérites. — Ne pas venir en aide à un malbeur quelconque, vingt démérites. — Ne pas donner un bon conseil, ne pas indiquer un bon moyen, alors qu'on le peut, dix démérites. — Insulter un vieillard, un homme difforme ou estroplé, un enfant, dix démérites. — Se réjouir et chercher à profiter du malbeur d'autrai, dix démérites. — Empécher durant un jour le passage dans une ruelle, sur un boc, sur un pont, dix démérites. — Reprimander quelqu'un qui n'est pas coupable, trois démérites. — Lire furtivement une lettre auressée à un autre, trois démérites. — Mal gérer les affaires d'autrui, dont on a la charge, trois démérites. — Intimider, effrayer quelqu'un, trois démérites. — Rebuter le pauvre qui implore assistance, deux démérites. — Appeter quelqu'un par son petit nom ce qui est en Chine signe de mépris), deux démérites.

### Charité envers les animaux,

Sanver la vie à un animal inutile, un mérite. — Sanver la vie à un insecte, un mérite. — Nourrir convenablement les animaux domestiques, un mérite par jour. — Ensevelir une bête morie, un mérite. — Soulager une bête qui souffre, un mérite. — Racheter et libérer de petites bêtes captives, un mérite par cent sapèques dépensées. — Ne pas manger de viande durant un an, cinq mérites. — Sanver la vie à un animai utile, dix mérites.

Conseiller de tuer, ou dissander de libérer un animal, cent démérites. — Tuer, pour la manger, une grande bête, cent démérites. — Tuer une autre bête utile, vingt démérites. — Tuer une bête inutile, trois démérites. — Tuer un insecte, un démérite. — Enfumer un terrier, détruire un nid, trois démérites. — Encager un piseau, un démérite. — Ne pas avoir pitié d'une bête qui soutire, un démérite.

# Bonnes œpyres et mauvaises actions en général.

Quicosque enseigne à autrui à bien agir, aura, à chaque bonne action que fera l'autre, un mèrite égal à la moitié du sien. — Quirunque encourage ou aide autroi à bien faire, aura, à chaque bonne action que fera l'autre, un mèrite ègal au quart du sien. — Exhorter autrui à contribuer de son argent à une bonne œuvre, un mèrite par trois cents sapèques. — Faire imprimer et repandre de bons livres, un mèrite par cent sapèques. — Bonner un exemplaire d'un traité de morale populaire, dix mérites. — Travailler à faire réussir une bonne entreprise, dix mérites. — Exhorter une famille au bien, trente mèrites. — Publier les bonnes œuvres d'un bonne de bien, trente mèrites. — Quiconque fonde une école publique, aura trente mèrites par élève qui y passera. — Convertir un homme au bien, cloquante mèrites. — Promouvoir une œuvre d'utilité publique, cent mèrites. — Répandre les hiegraphies des hommes dont la vertu fut héroïque, mille mèrites.

Empécher l'enseignement du bien, cent démérites, - Dénigrer un homme de

blen, claquante démérites. — Faire manquer une bonne entreprise, cinq démérites. — Ne pas encourager, ne pas sider, quand on le peut, cinq démérites. — Taire les mérites des méritants, cinq démérites. — Etre cause que quelqu'un continue à croupir dans ses vices, cinq démérites. — Exalter des hommes de mauvaise vie, ou louer de mauvaises dectrimes, cinq démérites.

Apalser une dispute, trois mérites. — Éteindre une inimitié, cinq mérites. — Accommoder un procès, cinq mérites. — Détruire en le brûlant un mauvals fivre, dix mérites. — Empécher une conversation sur les femmes et les filies, dix mérites. — Stigmatiser la coutume de noyer les filles, trente mérites. — Prévenir un crime, trente mérites. — Prêcher la concorde, cinquente mérites. — Enseigner la piété filiale, cent mérites.

Quiconque enseigne à autrui à mal faire, encourra, à chaque mauvaise action de l'autre, un démérite double du sien. — Quiconque encourage ou aide autrul à mal faire, encourra le même démérite que s'il avait fait lui-même la mauvaise action. — Atther la discorde, pousser à un litige, cent démérites. — Patronner an jeune garnement, lui permettant de mal faire, ou lui assurant l'impunité, cent démérites. — Faire graver, ou imprimer, ou répandre un mauvais livre, cioquante démérites. — Rédiger ou écrire des pièces pour un procès injuste, cinquante démérites. — Écrire un acte de divorce, cinquante demérites. — Recommander une personne indigne, trente démérites. — Apprendre à qui ne les commit pas, des procèdés immoreux, trente démérites — Fréquenter un bonnne vicieux, dix démérites chaque fais. — Ne pas éclairer quelqu'un qui agit mai par ignorance, un démérite. — Ne pas consoler un affligé, un demérite.

### Règles relatives aux sentiments intérieurs.

Balayer (sic) une mauvaise pensée aussitôt qu'elle commence à poindre, un mérite. — Se bleu conduire toujours, même en secret, un mérite pour une journée. — Ne rien faire qui excité de mauvaises pensées, un mérite pour une journée. — Considérer le bien et le mai d'autrui comme le sien propre, dix mérites. — Avoir passé tout un mois à faire le bien, sans mai faire, cent mérites en plus des autres, comme prime de la constance.

Choyer de mauvaises pensées durant tout no jour, trente démérites. — Vouloir du mai à autrui, dix démérites. — Se réjonir des fautes d'autrui, dix démérites. — Refuser de croire à la vertu d'autrui, deux démérites. — Tourner et retourner (sic) avec complaisance une pensée impure, un démérite à chaque fois. — Item, pour un ressentiment intérieur; et en général pour toute pensée mauvaise. Ne pas reponsser les distractions mentales, tandis qu'on récite des textes ou des prières, un démérite chaque fois.

## Regles relatives aux actes extérieurs.

Bien faire son devoir durant tout un jour, un mérite. — Agir par devoir, non pour se faire louer, deux mérites. — S'amender dés qu'on est averti, trois mérites. — Imiter un bon exemple, trois mérites. — Ne pas rechercher la faveur des riches et des puissants, cinq mérites. — S'abstenir de toute ambition déraisonnable, vingt mérites. — Céder à un homme qui en est digue, vingt mérites. — Persévérer

dans ses bonnes œuvres, jusqu'à leur achévement, sans se refroldir ni se relacher, viugt mérites. — Accepter de souffrir un dominage pour le bien d'autrui, cinquante mérites. — Vivre en honne intelligence avec autrui, sans garder mémoirs des petites offenses, cent mérites.

Causer du trouble par ses intrigues, cent démérites. — Causer du tort à autrul, pour son propre avantage, cinquante démérites. — Calomnier un homme de grande vertu, cinquante démérites. — S'attribuer le bien qu'on u'a pas fait, trante démérites. — Faire ses propres affaires sous couleur de bien public, par exemple s'approprier le produit d'une collecte, dix démérites. — S'obstiner dans un vice, trois démérites. — Laisser une bonne œuvre inachevée, un démérite. — Agir en égoiste, un démérite. — Refuser sou approbation à une action louable, un dêmérite.

## Régles relatives aux paroles.

Parter avec circonspection, conformément à ses sentiments, un mérite par jour. — Dire une bonne parole qui fait du bien, dix mérites. — Exhorter au bien et détourner du mai, en expliquant les sanctions du bien et du mai, dix mérites. — Démontrer l'innocence d'un accusé, cinquante mérites. — Enseigner un traité de marale, cent mérites.

Paire de faux rupports, cent démérites. — Mal parier des Sages, cinquante démérites. — Divulgner une faute serrète, cinquante démérites. — Jaser sur la conduite des femmes, cinquante démérites. — Semer la discorde, trente démérites. — Tromper, duper, dix démérites. — Mal parter du bieu, de la vertu, dix démérites. — Chansonner quelqu'un, cinq démérites. — Piaisanter sur l'air ou les manières de quelqu'un, trois démérites. — Aimer à parter des défauts d'autrui, un démérite. — Mentir, un démérite. — Parter de jeu, ou de luxure, un démérite. — Bavarder sans mesure, un démérite.

# Par rapport aux Génies et aux Sages.

Servir les Génies du ciel et de la terre, et les Ancélres du temple familial, avec dévotion, un mérite. — Retirer des ordares un papier écrit ou imprimé, et la braler, un mérite. (L'idée est que, l'écriture étant la plus belle invention des Sages, la profance, c'est leur manquer.) — Dépenser pour les temples des Génies on des Sages, un mérite par cent sapèques. — Faire graver, imprimer, et répandre leurs écrits, cent mérites.

Critiquer les Sages ou teurs écrits, ceut démérites. — Porter atteinte à un temple, rinquante démérites. — Détruire un livre canonique, vingt démérites. — Outrager les Génhes ou les Ancêtres, vingt démérites. — Citer des textes canoniques, pour plaisanter, dix démérites. — Se parjurer en invoquant le nom des Génies, dix démérites. — Manquer à la décence, en vue de l'un des luminaires cèlestes, trois démérites. (Par exemple ariner tourné vers le soleil ou vers le lune: Les paions chinois évitent cela avec soin.) — Mandire, cracher, uriner vers le Nord (la Grando Unive, residence des Genies), trois démérites — Maculor un papier couvert de leures, trois demérites. — Souiller l'âtre ou le puits (qui ont leur petit Génie particulier), un démérite, — Toucher na livre canonique avec des mains

malpropres, un démérite. — Se lever la nuit tout nu (manquant sinsi de respect aux Génics qui soul peut-être présents), un démérits.

### Domaine sur les passions et maltrise de soi.

Etre poil et déférent, un mérite par jour. — Nêtre pas tenace et opiniâtre, un mérite. — Supporter une contradiction, un mérite. — Réprimer une saillie d'humeur, trois mérites. — Supporter patienment une fatigue, trois mérites. — Pardonner une offense, trois mérites. — Endurer une opposition, cinq mérites. — Supporter un contretemps, un accident, sans mangréer contre le ciel et contre les hommes, dix mérites.

Se conduire brutalement, grossièrement, cent démérites. — Se disputer à tout propos, trente démérites. — Récriminer, dix démérites. — Grogner à chaque mécompte, cinq démérites. — Se facher et tempêter, cinq démérites. — Humer l'encens de la flatterie, un démérite. — Étant lyre, injurier on frapper, un démérite.

### Des habits, du manger et du boire.

Passer un jour, content du nécessaire, un mérite. — Ramasser des grains tombes à terre, un mérite. — Manger ce qui est servi, sans choisir, un mérite.

Désirer mieux que ce qui convient, als démérites. — Se vétir au-dessus de sa condition, cinq démérites. — Gaspiller le grain, un démérite. — Excèder dans sa dépense, un démérite.

#### Des biens et du commerce.

Faire honnétement son commerce durant une journée, un mérite. — Partager le profit entre associés exactement, un mérite. — Restituer ou payer au jour d'échânce, un mérite. — Prêter au voisin dans le besoin, un instrument ou un estensile, un mérite. — Réconnâttre une dette, un dépôt; un mérite par cent sapéques. — Metire le nombre éxact, quand on cofile les sapèques en ligatures, un mérite par cent sapéques enfliées. — Payer exactement ses redevances en nature, un mérite par cent sapéques de valeur. — Ne pas trop majorer son grain, une année de disette, un mérite par cent sapéques. — Faire l'anmône convenable nu pauvre qui la solliche, un mérite par cent sapèques. — Ne pas repasser à d'autres le faux argent ou le faux billet qu'on a accepté, mais supporter la perte; un mérite par cent sapèques. — Prêter sans exiger d'intérêt, un mérite par deux-cents sapèques. — Donner hon poids et bonne mesure, dix mérites. — Ne pas presser un débiteur pauvre, dix mérites. — Aider une famille endettée à rétablir ses aftaires, cent mérites.

Fabriquer du taux argent on de fausses sapéques, cent démériles. — Dissiper son patrimoine, cent démériles. — Trop presser un déhiteur pauvre, cent démérites. — Empiéter sur la terre d'autral, cinquante démérites. — Provoquer autrui à Joner de l'argent, dix démérites. — Tromper au leu, un démérite par cent sapéques de gain injuste. — Extorquer injustement de l'argent, dix démérites par cent sapéques. — Exploiter la misère d'autrui, dix démérites par cent sapéques du profit fait alois! — Vendre son grain trop cher, une année de disette, un démé-

ette par jour. — S'adjuger plus que son dû, dans un réglement de compte, cinq démérites par cent sapéques. — Nier une dette ou un dépôt, cinq démérites par cent sapéques. — Obliger quelqu'un, par des menaces, à cèder son blen à un prix au-dessous de sa valour, cinq démérites par cent sapéques gagnées ainsi. — Payer en faux argent, fausse monnaie, faux biliets, trois démérites par cent sapéques. — User de faux poids et de fausses mesures, un démérite par cent sapéques de prolis lighate. — Voler ou faire tort, un démérite par cent sapéques. — Mai user des dons du ciel, un démérite chaque fois. — S'approprier, à l'insu du propriétaire, fût-ce une alguille, fût-ce une paille, un démérite.

#### De la luxure.

Passer un jour et une muit, sans concevoir aucune mauvaise intention, un mérite. — Ne pas lire un fivre obscène, ne pas regarder une image indécenie, un mérite. — Éviter une entrevue dangereuse, un mérite. — Befuser de se lier avec un homme corrompu, un mérite. — Faire taire une personne qui tient des propès licencieux, trois mérites — Parier fortement des suites de l'inconduite: ruine, unitadies, et autres; cinq mérites chaque fois. — Ne pas fixer ses yeux sur une joile personne, cinq mérites. — Mettre en fuite une personne qui sofficile au mai, cinq mérites. — Chez soi, se conduire décemment avec ses femmes, dix mérites. — A chaque occasion dans laquelle on n'a pas failli, dix mérites. — Respecter les servantes de sa maison, cent mérites. — Respecter une femme dont ou aurait pu abuser, cent mérites. — Détruire les planches gravées d'un livre obscène, trois cents mérites. — Ramener, à domicile une femme ou une fille évadée, trois cents mérites. — Passer toute sa vie sans cammetire un sent adultère, mille mérites.

Composer un livre licencieux, ou peindre une image obscène, démérite lufloi. -Camer, par un adultère, l'assassinat ou le suicide d'une femme, mille démérités. -Mottre le trouble dans une famille, pur ses galanteries, mille démérites. - Provoquer un avortement, mille démérites. - Fornication avec une fille, une veuve, que nonne, trois cents démérites. - Adultère avec que femme qui avait été jusque là fidèle à son mari, cent démérites. (Nota, fonte mondre que la fornication: voyez page 2.7.). Adultère avec une femme qui a déjà manqué à la foi conjugale, cinquante démèrites. - Abuser par force d'une fille servante, de la femme d'un serviteur, d'une nourrice, cent démérites. - Passer la muit avec une prostituée. dia démérites. (Nota, beaucoup de pajans crojent qu'll n'y a pas de péché, la chose étant consentia et payén.) - Ruiner son corps par la débauche, jusqu'à priver ses parents de postèrité, cont démérités. - Servir de proxinète à une prostituée, à un sodomite; entretenir pour le public des chanteuses ou des mignous; dix démérites pour chaque péché commis par ces gens là. — Choisir exprés, sur la liste présentée par des comédiens, une comédie licencieuse, dix démérites. - Reluquer une femme on une Offe, claq démérites. - Plaisanter indécemment sur le sexe, cinq démérites. - Chez sol, être trop libre avec ses femmes, cinq démérites. - Ne pares'alestenie aux jours anniversaires du décès de ses parents, trois démérites. fiarder en sa possession de mauvais tivres, de sates images; un démérite par jour, pour la conservation soulement. - Faire des vers licencieux, un démérite. - Se mettre tout nu, chez sol, pour être plus à l'aise, durant la chaude saison; un démérite. — Prononcer une parole obscène, un démérite. — Dans les rues, ne pas éviter les femmes et les filles, un démérite chaque fois. — Dire à ses servantes de sales injures, no démérite chaque fois.

Note finale: Cet Index ne contient que les cas ordinaires. Les péchés énormes n'y sont pas indiqués. Cenx-là se soldent dans les enfers.

On ne dit pas où se soldent les mérites extraordinaires:

Sources. — Histoires de la dynastie Tang; il y en a deux; 唐 書 Tangchou. — Le traité 圖 尹 子 Koan-yinn-tzeu, non traduit. — Le traité 功 過 格 Koung-kono keue, non traduit.





觀 他 看 Koan-cheu-yinn téminine, type indien.

## Solxante-sixième Leçon.

Vers le dixième siècle. Triomphe de l'Amidisme, La religion de la Terre Pure.

Le culte d'Amitabha (vulgo Amidisme), cette religion du salut par le moindre effort possible, par une simple invocation issue du cœur, est mentionné au long dans les œuvres des Iodiens Aivaghosha au premier siècle, et Nagarjuna au deuxième siècle de l'ère chrétienne. Quand ce culte fut-il inventé? Est-il issu du Buddhisme, ou fut-ce une religion étrangère, peut-être dérivée du Mazdélsme, que le Buddhisme s'incorpora? Les textes buddhiques chinois ne donnant aucune réponse péremptoire à ces questions, leur solution incombe plutôt aux Indianologues, qui ne l'ont pas trouvée jusqu'ici. Sans prétendre décider, en une partie qui n'est pas la mienne, j'exprimeral simplement mon avis, comme Sinologue et Missionnaire. - A prendre l'aboudante littérature mahayaniste chinoise dans son eusemble, rien n'oblige, ce me semble, à considèrer l'Amidisme comme ayant été. empranté par les mahayanistes indieus bors de l'Inde. Tout an contraire, il apparait comme le dernier aboutissement logique, de cette doctrine d'attruisme exuberant, de flèvre salvifique, qu'est le mahaquina, dont les Buddhas et les Pousus innombrables luttent entre eux à qui procurera à tous les êtres le saint à meilleur marché. Du moment qu'on accepte les principes de cette école, à savoir que tout particulier qui le désire peut s'élever au rôle de sauveur universel, que le salut qu'il procurera aux êtres sera celui qu'il aura voulu leur procurer, et s'obtiendra au prin fixé par lui... Du moment, dis-je, qu'on aura accepté ces principes, l'enchère de générosité entre Buddhas et Pousas, devra aboutir logiquement et juévitablement à l'Amidisme. Donc, à mon humble avis, aucun mystère dans la genése de ce culte. - On sait que les Indianologues discutent aussi, sans aboutir, sur la genesa du mahāyāna, et sur l'epoque où ce système prit naissance. L'obstacle auquel ils se butent, me parall être qu'ils veulent faire de cette genése un événement extraordinaire, un enfantement phénomènal. Si les textes indiens exigent cela, alors tres bien, cherchez la clef. Les textes chinois n'exigent pas qu'on se donne tant de mal. De l'ensemble des textes chinois, souvent plus clairs que les textes l'adlens, purce qu'ils ont été tassés par les traducteurs, et transposés en une langue moins floue; de l'ensemble, dis-je, de ces textes, il résulte que la pluralité des mondes, la multiplicité des Buddhas; la candidature à l'état de Buddhia sauveur, et la préparation à cel état comme Pou-sa apprentisauveur; la remise volontaire à plus tard de son propre niveana acquis, pour procurer d'abord le saint à d'autres êtres; toutes ces données se trouvent délà, ou énoucées, ou du moins indiquées, dans des textes hinagana que l'on s'accorde à considérer comme représentant l'enseignement de Sakyamuni. Si le fondateur ne les développa pas davantage, c'est parce que la piupart de ses auditeurs occasionnels, même de ses disciples habituels, étaient plutôt de la matière brute à dégressir, que de la matière fine à perfectionner. Il se pent aussi que, s'il les développa. davantage, le rédacteur des aûtra, le fidèle Ananda, ne les comprit on ne les retint pas; car il est historiquement certain que, à la mort du Maltre, Ananda



配 性 着 Koan-cheu-yina fáminine, type chinois.

était un moine plutôt médiocre comme intelligence et comme pratique, non encore arrivé au degré d'artian. - Mais peu à peo, dans les communautés buddhiques, parmi les moines, le niveau s'éleva. Comment l'idée de se dévouer pour le salut des autres, ne serait-elle pas venue à quelques-uns au moins de ces hommes, auxquels le Buddha avait imposé d'almer tous les êtres et de teur vouloir tout bien?! d'autant qu'ils méditaient chaque jour sur les misères de ce monde, et croyaient posséder la panacée capable de remédier à tous ces manx. Quant à la pluralité des mondes, à la gloire des Buddhes qui y rignent; à ce cosmos, champ de lotus immense, dont chaque fleur est une terre de Buildha: je pense que la vue du ciel étolié, et le polythéisme brahmanique, leur fournirent les éléments du système. Un effort d'imagination si médiocre, ne dut pas coûter à quelques fils de la race qui avait inventé les fables des Védas, et qui inventera les délires du Maha-bharata. - Je ne vois denc nucun mystère, dans l'épanouissement graduel du binagina égotste en mubûyûna altruiste, ce qui fut un progrès .. ni du prolongement du difficile mahayana en facile Amidisme, ce qui ne fut pas une décadence, car la doctrine mahayaniste élevée resta intacte, à l'usagé des esprits qui étaient à hauteur. L'Amidisme fut une branche que ce grand arbre laissa pendre sur le conrant boueux du siècle, pour permettre à qui voudrait de s'accrocher. - Quant à l'époque où le mahâyana naquit, aux fodianologues à la déterminer, quand ils en seront capables. Pour moi je pense qu'il n'eut pas de jour de naissance. Il se dégages des discours du Buddha, et se développa rapidement. J'imagine, aussitôt après son prevana (479), par la force spontanée des choses, le terrain îni étant préparé dans l'Inde par les croyances d'alors. Il serait donc antérieur de plusiours riécles au Christianisme. - Les textes d'Asvaghostia qui tralient de l'Amidisme comme d'une doctrine courante, au commencement du premier siècle de l'ère chrétienne, font même croire que l'Amidisme est notablement antérieur au Christianisme. - Aucune donnée utile ne peut être tirée des noms des Buddhas des divers mondes, ces noms étant pure fantaisie. Quant aux descriptions de leurs paradis, elles sont toutes des calques d'un même modéle, le paradis d'Amitubha. Je pense que la manie de certains couvents ou moines, de se créer une spécialité et d'avoir leur petil dien particulier, fut pour beaucoup dans la multiplication des Buddhas imaginaires et de leurs : égnes; jointe à ce besoin de symétrie cosmique, qui tourmente les Chinois aussi vien que les Hindous.



Nous savons que les Taoistes sont d'habiles organisateurs. Chose curieuse, ce furent des transfuges taoistes, qui organisèrent l'Amidisme en Chine. Vers la fin du quatrième, ou tout au commencement du cinquième siècle, un Chineis de 解 門 Yèn-menn dans le 川 弘 Chan-si actuel, commença cette organisation. Cet homme avait in tous les livres chinois, et prisait fort ceux de Lun-treu et de Tchoangtzeu, les Pères du Taoisme. Après des entretiens avec le moine buddhiste 道 爱 Tuo-nan, un Amidiste probablement, il alla vivre en ermite dans les montagnes, et s'appela 謎 逸 Hori-yuan. Ensuite, pour que ূ 天 孤 la vertu ne restat pas solitaire, comme till son biographe. Il s'affilia cent vingt-trois adeptes, et fonda avec eux, en 380, la société amidique 遙 資 Tertre du Lotus, dont le but était



觀 世 晋 Koan-choo-yinn aux enfants.

d'obtenir la renaissance dans 極 题 le Royaume de la félicité. Il mourut en 416. - Tout au commencement du sixième siècle, un autre Chinois, originaire du même pays, et lui aussi Taoiste, disciple formé à l'école du célèbre Tao-houngking (page 513), rencontra à la capitale un moine Indien, le premier des deux Bodhiruci, un Amidiste notoire. Le Taoiste confia à l'Amidiste, qu'il travaillait à devenir Gènie. Beaucoup ont désiré cela, lui dit le moine, et personne ne l'a ohtenu. Cherchez plutôt à renaître dans une terre heureuse... et il lui communiqua la doctrine du Pou-sa Koan-cheu-ginn ( Avolokite wara ). Le résultat fut que le Taoiste brûla les livres qu'il tenait de l'ac-houngking (taoisme mystique). el devint le moine 🎆 🕱 Tan-loan, qui deploya; pour la propagation de l'Amidisme, un zèle extraordinaire. Sa mort, arrivée en l'un 600, fut accompagnée de singullers phénomènes; dais et bannières flottant dans l'air au-dessus du couvent, parfum merveilleux remplissant sa cellule, etc. - Le moine chinois il in Taotch'ae, entre au couvent à l'age de quatorze ans, lui succèda à la tête de la secte, laquelle commença alors à donner comme son objectif 🎁 🕂 la Terre Pure, le paradis d'Amitabha, par opposition avec 🚊 🏗 ce monde poussièreux. Ses progrès s'accèlérèrent. Tuo-tch'uo mourut en 645. - Son disciple # \$ Chan-too lui succèda, et vécut jusque vers la fin du septième siècle. Il convertit, dit la tégende, toute la capitale Teleang-nau, et l'empereur 高 豪 Kaa-tsoung des l'ang lui-même, par le fait merveilleux qu'une flamme s'échappait de sa bouche, chaque fois qu'il invoquait le man d'Amitabha. - Tao-tch'ao et Chan-tao décidérent que les livres canoniques de leur secte, seralent le grand côtre d'Amitable 📜 🕌 黎 提 Ou-leang-chron king, et son vbrègé, le petit sûtra 阿 彌 陀 總 A-mitono king ils commentalent cos textes, quand ils prechaient nu peuple. Ils ini disaient «toutes les formes de Buddhisme sont honnes; mais combien il est long et laborioux d'effacer son karma an moyen des procèdés des autres sectes ; tandis que, dans la secte de la Terre Pure, c'est l'affaire d'un instant, le temps d'un acte de repentir et d'un desir sincère. ».. Ils déclaraient que le désaveu effaçait immédistement tous les péchès, même ceux que les autres sectes tennient pour Irrèmisalbles, comme d'avoir, dans une existence précédente, blesse un Boddha ou tué un arhan. Car, expliqualent-ils, l'acte bon d'avoir approché ce Buddha, d'avoir recherché cet arhan, était une entité positive; tandis que la blessure ou l'assassinat, tout acte manyais en général, n'avait aucune réalité. Le bien, sortant de l'essence de l'être, est une entité réelle, une extériorisation de la nature. Tandis que la somme du mal qu'il a fait, forme à l'être comme un fourreau extérieur irrêal, duquel il se tire en le reniant, en disant simplement de cour « je ne suis plus celui qui fit cela ».

Ancon mai ne soullle l'être en lul-même, souliennent les Amidistes avec énergie; car ancon mai n'alteint l'essence de l'être, laquelle est, de par sa provenance, toute bonne, toute sainte, et impeccable. En effet, l'essence de tous les êtres, c'est l'essence universelle, l'essence de tous les Pou-sas, de tous les Buddhas; donc l'essence du Buddha Amitabha et du Pou-sa Avalokitesvara. Tous les êtres font partie du dharma-kâya [£ 4] corps mystique universel d'Amitabha et d'Avalokitesvara. Ceux-el envisagent donc tous les êtres, comme des parcelles de leur propre être, qu'ils aiment comme étaut leur propre essence, dont ils ont pitié comma da soi-même, quand il leur arrive de pêcher par nescience.



III il Koan-cheu-yinn tendant son chasse-monches,

L'acte de désaven et de retour, détruit le fourreau qui enveloppe ces parcelles du corps mystique, non par suite de leur malice, mais par suite de leur nescience. Il n'y a qu'un péché provisoirement irrémissible, c'est-à-dire qui condamne à une ou plusieurs remaissances subséquentes; c'est le refus de se reconnaître, de renier son erreur, de revenir à soi et à Amitabha ( ce qui revient au même). Et ce refus n'indigne pas Amitabha, car il est suite du karma; il fait partie provisoirement du fourreau; il cessera un jour avec celui-ci.

Arrêtons-nous un instant, pour qualifier cette doctrine, qui identifie le mal avec la nescience, et qui fait de la nature une terminaison on une parcelle divine. Elle est Indiense, et fort viellie, commune aux Védantistes et aux Jaïnas. Pour les Védantistes indiens et les Védantistes chinois Tch'an, la corps mystique est Brahmon on Buddha, et les âmes n'en étant pas détachées. Il s'ensuit un panthéisme purfait. Pour les Jainas indiens et les Amidistes chinois, les âmes sont détachées, sont des parcelles. Le système est donc un animisme, avec un Être suprême, pratiquement un Bieu, Isvara ou Amitabla. Quant à la nature et à la destinée des âmes, il y a entre les Jainas et les Amidistes cette différence, que les Jainas les tiennent pour créées par l'évoro, d'une autre nature que lui, et devant subsister en-dehors de lui ; tandis que les Amidistes les considérent comme émanées de la substance d'Amitabhe, comme des étincelles jaillées de lui, devant subsister très longtemps en-dehors de lui, mais destinées finalement à rentrer en lui. — Sur ce dernier point, les traités amidistes chinois populaires sont muets ordinairement, les Maîtres jugeant cette doctrine peu luteftigible ou moins ulléchante pour le vulgaire, auquel ils parient à pleine houche des joies du paradis d'Amitabha et de sa quasi-éternité. Mais, dans les discussions philosophiques, et aux disciples avapcés, ils avoyent la non-éteruité du paradis de l'Ouest, et enseigneul que la renirée finale en Amitabha est le but suprême. Donc, après tout, un pauthéisme pour les intellectuels, mais un théisme pour les simples.

La doctrine morale des Amidistes est très pure. Pas d'hédonisme dans leur paradis. Un seul sexe, le sexe male. Avalokitesvora, en chinois 👹 🚻 👸 Koancheu-gran, est un P'au-sa ma-cuiin. Si, en Chine, il ost très souvent représenté sous des traits féminins, c'est en vertu du pouvoir / riddin / recount à tous les Pou-sas, de prendre à volonté la forme extérieure jugée convenable pour chacune de leurs missions. Koan-chru-ginn se présente donc, en Chine, en femme au culte des femmes, qui lui demandent la fecondité. Et celu, par convenance, par décence; on ne demande pas cela à un homme, disent les Chinoives. Aucun texte, aucune prière, ne s'adresse à Avan-chen-yonn comme à une femme. Dans les temples, son image est, ou mascuiine, ou féminine, selon le public auquel le temple est spéciatement destiné; mais, quand l'image est féminine, en signe que la forme est fictive, le sein n'est jamais leminin. Pans les principaux temples. Il n'y a pas d'image, mais un siège vide, entouré de fleurs et de lumières, Amitabha ou Avalokiteicora étant invisible. - Les temples amidistes sont, en Chine et au Japon, les seuls dans lesquels le peuple prie, prie vroiment et du fond du cœur. se repent et implore, avec des attitudes si unturelles et si touchantes, que toute idée de simulation doit être écartée. Je n'oublieral de ma vie le sentiment que l'éprouval en contemplant une jeune mère amidiste, faisant ses dévotions devant le trône illuminé et vide. Elle ferms d'abord les yeux et se recueillit profondé-

ment, les lévres murmurant l'acte de repentir et de demande. Pois elle aligna devant le trone deux petits enfants, dont le second savait à peine marcher, et qui, parfaitement styles, firent avec le plus grand sérieux ce qu'avait fait teur mère, Enfin elle tira de son girou le troisième, un nouveau-ne, lui prit délicatement la têle entre le ponce et l'index, et la fléchit vers le trône. - Et je me permettrai ici une remarque, Koun-chen-ginn l'adjudant d'Amitabha, est un personnage absolument indéterminé, sans histoire, sans légende, la pille et la charité personnifiées, pas autre chose. Amitabha est encore moins défini, si possible, par l'histoire ou par la légende. Il est l'Être qui fait être, la lumière qui éclaire, la compassion qui sunve, le recours assuré de tous les cœurs sincères, malheureux ou pécheurs. Il s'est révélé pour eux, à une époque qu'ils ignorent, d'une manière qu'ils ue savent pas, obscurités qui n'empêchent pas ces pauvres gens de croire en lui fermemont, et de l'aimer de tout cœur à leur manière. Si blen que je me demande, s'il n'y a pas parmi ces Amidistes dépourvus de philosophie, heaucoup d'âmes qui, à travers les voiles de leur culte, adorent le vrai Dieu, croient, aiment, lui demandent pardon de leurs péchés et secours dans leurs misères? - Je me pose la même question pour ces Tantristes (page 534), enx anssi vierges de philosophie, qui appellent de tous leurs vœux le Messie à venir, qu'ils nomment Maîtreya, encore un vocable qui ne signifie rien, encore la foi en une revolution obscure, et l'amour du Dieu volle. - El pour ces braves paysaus chinois, qui vénèrent 老 天 論 le Vieux Maître du ciel, le Dieu de la conscience, dans l'univers son grand temple. - Reaucoup de ces âmes sont dans une bonne foi absolue, et mênent au milieu du paganisme une vie étonnamment pure. Or la théologie nous apprend que Dieu donne à chaque âme les grâces nécessaires au salut; des grâces telles qu'Il dépend de sa libre volonié d'être sauvée on non. Dés lors, étant données les dispositions psychologiques que nous venons de voir, qui oserait affirmer que tous les paiens se damnent, que le grand nombre se damne2. l'avoue que, après trenta années de contact avec l'âme puienne, moi Missionnaire je me suis fait à l'idée de me trouver, au grand jour des manifestations, avoir une foule de frères, prêchés jadis par l'Esprit Saint lui-même, en portant de leurs vieux textes, de leurs frustes traditions. Le recul des âges et la droiture des simples épurent insensiblement les religions faites de vérité et d'erreur, les débarrassant avec le temps de leurs détails erronés, ne taissant subsister que le fond vrai; le notion d'un Dien juste et bon, le croyance qu'il s'est fait connaître, une vague idée de Redemption, la survivance de l'ame, la conscience, la sanction. - Que de savants s'imaginent que tous les palens out des dogmes précis, les savent, les crutent, y tiennent. Fort beureusement pour eux, la religion de l'immense majorité des païens, se rédult à un nom de secte, sous lequel sommeille latent le fond que je viens de dire. Tel un de ces pagodins ruraux, si communs en Chine. Quand on le construisit, on pava le sol, on convrit le toit, on l'orna d'un frontispice. Le tout semblait être quelque chose. Mais, sous le dattage, une graine dormait, petite, mais graine d'arbre. Elle germa, poussa, sortit entre deux dailes, les disjoignit, grandit, monta; avec le temps, les racines désagrégèrent tout le pavage, la couronne défonça la tolture délabrée, et un grand arbre s'épanouit, son pied dans les débris du pagadin écroule. Ainsi en est-il des religions paiennes. La graine mise par Dieu au fond de la conscience humaine, les disloque quand elle se développe; et si quelque chose

s'élève et s'épanouit dans le monde paien, c'est toujours sorti de cette graine.

l'ai dit qu'aucun reflet d'hédonisme ne souille la belle image du paradis de l'Onest. Pour les Amidistes vrais, ce séjour est une école, où Amitabha instruit les ignorants, éclaire les avances, illumine un chacun comme il convient, pour le rapprocher du but, pour l'unir à soi. - Un trait caractéristique de l'Amidisme, c'est son égalitarisme. Dans le paradis d'Amitabha, tous sont égaux; l'âme du pauvre pécheur mort dans le repentir et le désir, et l'âme du moine qui a pratique l'observance durant une longue vie. Le degré d'intelligence, d'ouverture intellectuelle, diffère. Mais les ames sont d'égale valeur. Pourquoi?. Parce que, comme l'al dit plus haut, toutes sont des parcelles du corps mystique d'Amitabha, des éthicelles sorties de son cœur pur (sic). Avant d'entrer au paradis de l'Ouest, toutes ont déponillé leur fourreau, par un acte de regret. Il n'est donc plus question du mal commis. Reste l'ame, issue d'Amitabha, donc sainte, et également sainte en tous, car les étincelles d'un feu sont essentiellement identiques. Le mal fait, fourreau extrînséque, ne soullie pas l'âme essentiellement; le hien fait, titre à l'avancement, ne la giorifie pas intrinsèquement. Donc, devant Amitabha, pas d'humillés, pas d'exaltés. - Dans leurs discours et leurs écrits, les Amidistes insistent aur la facilité extraordinaire du salut dans teur secte. Les autres écoles, disent-lis, astreignent leurs adeptes à des œuvres pénibles, à des pratiques parfois incompatibles avec les mœurs et usages du temps. Tandis que l'Amidisme ne conseille que des pratiques simples douces et faciles, et n'exige à la rigueur aucun autre acte, que l'acte de repentir et de désir. Le point est souvent exprimé par la formule concise 4 - 句 佛 同 生 西 par une invocation d'Amitabha tous penvent renattre dans le paradis occidental. .. Les Amidistes promettent de plus à leurs adeptes, que el, à l'heure de la mort, ils renouvellent leur repentir et leur désir de tont cœur, Amitabba en personne, et visible à leurs yeux, viendra chercher leur âme, pour la conduire dans son paradis. Cala est promis au pire pêcheur, s'il est sincère. El la chose est expliquée philosophiquement en cette manière: « L'instant hullvisible du repentir et du désir, brise la chaîne du karma précédent. lequel étont irréel, s'évanouit. Et l'âme étant fixée dans son désir unique de voir Amitabha, se trouve entièrement pure et parfaitement disposée. Dans cet état, Amitobha l'emporte dans la grande école de mysticisme et d'ascèse qu'est son paradis. Tous y voient Amitablea face à face. Tous sont instruits par sa houche. . . Et les bons Amidistes de conclure : «n'est-ce pas que c'est consolant? et facile? et passible à tous, en tout temps et en tout lieu?... Les Chinois trouvèrent qu'ils avaient raison (確教部學课本淨土景), Vers l'an 1000, an Chine, les Amidistes réguaient en maîtres sur les ames.

La très vaste littérature amidiste chinoise, qui différe de celle de toutes les autres secles buddhistes chinoises, par son ton de simplicité, de sincérité, de charité, de ferveur, comprend cinq espèces d'écrits; traités didactiques, dithyrambés, actes, exhortations aux faiques, notices biographiques.

t. Je ne reviendral pas sur les traités didactiques, car j'ai exposé ci-dessus le sommaire de la doctrine qu'ils contiennent. La lecture de ces traités, doit toujours être précédée de l'invocation d'Amitabha, et terminée par l'acte de repentir et de

désir. Les traités les plus importants, sont naturellement ceux des organisateurs de la secte; surfaut le 哈 龄 安 樂 淨 土 義 Leno-lunn nan-lao tsing-t'ou i de 靈 堂 Tan-loan; et le 安 樂 集 Nan-lao tsi de 道 納 Tan-tch'av.

--

Voici un échantillon de ces dithyrambes...

• O Amitabha, lumière saus pareille...
O Amitabha, splendeur infinie...
si pure et si calme ..
si douce et si consoluute...
combleu nous désirons resultre chez toi!

Toi dont le pouvoir est sans hornes...
Toi vers qui se tourneut les êtres de tous les mondes...
qu'il est beau, tou royaume,
où la brise seme des fleurs sous les pieds des bienheureux...
combien nous désirons renalire chez toil

Qu'il est heau, ton royaume, où la plus belle musique résonne, où les plus précieux parfums fument, où tous les êtres sont saints... combien nous désirons renaitre chez toi!

Follement, durant des existences sans nombra, nous avons renouvelé le karma qui nous liait à la terre. O garde-nous désormais, douce lumière, que nous ne perdions plus la sagesse du cœur!

Nous exaltons la science et tes œuvres, nous désirons que tous aillent à tol; qu'ancun obstacle n'empêche ancun être de renattre dans la paix et le bonheur chez tol!

Nous t'offrons tout ce que nous avons, tont ce que nous sommes. En échange accorde-nous de renaître chez toi. Sois saluée, à spiendeur inscrutable! De tout cœur et en louis confiance, nous nous presternons devant toi. Un autre chant pareil conclut alusi:

Je l'offre mon repentir et mon désir, j'espère que tu m'apparaiteus à l'heure de ma mort, fixant mon esprit pour qu'il ne vacille plus. Puissions-nous, moi et tous les fidèles, parifiés par l'apparition de ta spiendeur, renultre dans ton règne, siège de la sainteté et du bonheur.



Voici les actes quotidiens que doit produire un adepte fervent. Pai vu et entendu un Japonais du plus haut rang, s'en acquitter dans un sleeping-carbondé, sans le moindre respect humain.

Le soir, en vers...

Quel affairage en ce monde! Les jours, les ans, la vie, passent ainsi, agités comme la flamme d'une lampe exposée au vent, dans l'oubli de l'avancement moral.

Moi qui ne suis pas à l'abri des voies d'explation, serait-il sage que je vive sans crainte. Na dois-je pas travailler, alors que je suis robuste, à ésiller, à embellir, mon domicile perpetuel?

Puls, en prose...

Je désire, pour moi et pour autrai, la formeté du cœur à l'heure de la mort. Que rien ne fasse vaciller alors mon désir de quitter ce monde vide et vain, pour renaltre dans le règue d'Amitabha. Je renouvelle maintenant ce désir, pour le fortifier. De tout cœur et en toute conflance, le me donne à Amitabha.

Durant la nuit, quand on s'éveille...

Ce n'est pas par sensualité que je dors. Je renie toute volupté corporelle. Je suis un voyageur sur la terre. Demain je terai une diape de plus vers la perfection.

lies le matin, et souvent durant la journée...

Un homme qui n'avance pas, est un arbre sans racine. Les fleurs cuaillies aujourd'hui, seront fances avant demain. La vie s'écoule, instant pur Instant. Voyageur, je veux avancer vers la vérité parfaite.



Pour le culte en commun, il y a des exposés doctrinaux et moraux, pieux et pratiques, coupés par paragraphes. On lit cela lentement et distinctement un peuple, qui dit en chœur, à la fin du paragraphe, «dannez-mens votre bonheur sans mesure» ou «donnez-nous de renattre chez vous». Moyen, disent les Mattres, de rappeter la doctrine au peuple, et de lui faire produire des actes sérieux. — Dans

d'autres services religieux, les prières rythmées alternent avec des leçons en prose, souvent très édifiantes et bien rédigées. — Pour les moines, il y a de longues séries liturgiques, la lecture et la p-almodie alternant. — Types du genre, le 重全 配道場 微 法 Li-nien Mi-t'ouo tan-tou'ang teh'an-fa de 王子 成 Wang-trautch'eng; le 依 觀 等 明 殺 舟 三 昧 行道往生清 ! koan king teng ming pan-tcheou san-mei hing-tao wang-cheng tsan de 善 \$\$\$\$ Chan-tao.

3. Les sohémas d'actes de repentir et de désir. — Il y en a de toutes les longueurs, depuis une ligne jusqu'à plusieurs pages. Repentir détaillé, au moyen d'un formulaire, de tous les péchès que l'on pourroit avoir commis au cours de ses existences précèdentes. Mais il est bien entendu que ces formules détaillées ne sont pas essentiellement nécessaires. Le seul repentir global sincère, fût-il instantané, avec l'appel de cœur à Amnabha, suffit pour dépouiller le fourreau des pêchés. — Voici la formule de repentir et de recours plus solennelle, que le président prononce au nom de l'assemblée avant tout service...

Nous ici assemblés pour vénérer et prier, nous confessons avec repentir, devent tous les Budahas et Pousus, devant les Génies du ciel de la terre et des airs, devant les Juges des enfers, que, durant des existences sans nombre, nous avons peut-ètre commis bien des crimes, blessé quelque Budaha, tue quelque arban, maltraité nos parents ou nos proches, péché par luxure ou vol ou médisance. Nous avons peut-ètre encourn les pires supplices, dans les enfers chauds et dans les enfers troids. Épouvantés par cette pensée, nous proclamons maintenant notre repentir. Tous nous voulons que tous nos péchés soient détruits, de tolle sorte que rien n'en reste. Tous, et de tout cœur, nous nous donnons à Amitabha, a

<sup>4.</sup> Les exhortations aux laïques sont simples, pieuses, parfois pleines d'onction: Dans toutes, le principe du salut possible par un seul acte de repentir et de désir, est énergiquement affirmé. Mais une vie sérieuse, vertueuse, est chaudement conseillée. De peur que le karma d'une vie pécheresse, n'empêche, par avenglement ou endurcissement, la production, à l'heure de la mort, de l'acte final, lequel décide de la renaissance. - L'Amidiste doit se rappeter souvent les points pratiques de sa religion, le hut de sa vie. Il doit prier souvent, si possible continuellement. Il doit penser souvent à la mort. Il doit éviter surtout de 醉 生 夢 死 vivre dans l'erresse et mouver en récant ; cette phrase revient sans cesse. Il doit vivre simplement, sobrement, chastement, méprisant le plaisir et le luxe. Il dait almer ses parents et ses proches, se dévouer pour eux, se préoccuper de leur salut. Il doit s'efforcer de faire produire aux vieillards, aux mutades, aux mourants surtout, l'acte supréme qui fait renaitre chez Amitabha La charité, la bonté; la concorde, l'aumque, sont fortement inculqueus, un général, le moraic amidiste est pure et élevée, pintôt exagérée parfois dans ses exigences. Quand un Amidiste est pris de maurir, toute sa famille doit l'entourer et lui répéter jusqu'à la fin l'acte de repentir et de désir. Il est interdit alors, et au mourant, et aux assistants, de prononcer ancune parole profane. - Types de recuells d'exhortations : le 🙀 🕂

是 鍾 Tsing-t'on tch'enn-tchoung de 周 兑 復 Tcheou-k'eu-fou; le 清 珠 集 Ts'ing-tchou-tsi de 清 兆 Tcheu-tchao, letc. — Voici quelques échantillons de ce genre d'écrits...

Dans l'être extérieur de l'homme, il y a un être intérieur, invisible mais réel On ne voit pas le feu qui est dans le bois, et pourtant il y est, puisque le briquet à cheville l'en tire Ainsi en est-il de l'ame. Elle est dans le corps, invisible mais réelle. - Quoique l'être qui l'a formé ait péri, son karma subsiste dans le nouvel être. Tel un moule de cire, dans lequel on a coulé du plâtre, Le moule périt, le moulage subsiste. - L'âme produit les pansées, lesquelles illusionnent l'âme. L'illusion retient dans la chaine des rensissances. Fixer sa pensée sur Amuabha, en l'invoquant, brise la chaine et délivre l'ame, conduit à la Torre pure, à la Joie suprême. - On ne monte pas au paradis, on ne descend pas aux enfers, par un escalier, par des degrés. Un acte plonge dans les enfers. Un vouloir fait maltre en paradis. - Pour l'homme, tout dépend de l'objet auquel son affection sera attachée, au moment où il expirera. S'il meurt en aimant Amitabha, il renattra gloriena dans son paradis. Sil meurt en almant le laitage, il renatira ver dans un fromage. - Un tout petit enfant sait choisir entre un calllou et un morceau d'or. Il ne prendra pas le caillou. Et vous bésitez, entre ce monde impur et misérable, et la terre pure et heureuse d'Amitabha. Si vous étiez sages, loules vos pénsées, toutes vos affections, devralent aller à elle seule. - Tout le long du jour, le voyageur se préoccupe du gite à trouver pour la nuit. Que d'hommes hélas! durant l'étape de leur vie actuelle, ne se soucient pas du gite à trouver pour toujours; du lotus duquel ils: pourraient renaltre dans la Terre pure, s'ils le voulaient. -Panyres ou riches, tous les hommes sont également affairés, les pauvres pour leur nourriture, les riches pour leurs plaisirs. Ils meurent affairés, et renaissent, en nunition de cet affairage, dans une nouvelle existence plus pleine d'affairage que la précèdente. Et alasi de suite, d'ivresse en ivresse, de rêve en rêve. Sauf ceux qui aspirent à la Terre pure, personne n'est salu d'esprit et bien éveillé. - A qual vous serviront les dignités et les richesses, dont vous n'emporteres rien; l'amour des femmes et la multitude des cufants, vos riches demeures, vos festina somptoeux, et vos concerts, qu'il vous faudra quitter. Que direz-vous au jugo infernal pour vous disculper? Comment apaiserez-vous vos victimes, quand elles demanderont justice contre vous? Tenez-vous donc vraiment à passer par les flummes des enfers, à renaltre bœuf ou ane? Réveillez-vous et mettez-vous à la tâche. Le temps presse. Le matin parsonne n'est as uré de vivre encore le soir, ni le soir de vivre encore au matin. Qui peut se garantir un seul quart d'heure? - La pire erreur possible, c'est, étant homme, de ne pas vouloir se sauver, de se uni conduire, et de se replonger ainsi dans les voies d'expiation, pour des temps lucaiculables. Il touchait au terme, cet être insensé, et voità qu'il lui faut, par sa faute. reprendre place à la queue, dans la voie des transformations? Depuis combien de temps, coux qui sont actuellement fourmis, sont-ils à ce degré de l'échellez et combien de temps et de temps de pénible ascension leur faudra-t-il, avant de renaître intelligents, aptes à être éclairés, capables de produire l'acte de repentir. et de recours salvifique?! — L'homme est comme une chrysalide inerte, mais qui conflicat la vie. Il ne devrait se soucier que peu, de l'enveloppe qui se déponille d'existence en existence. Il devrait se préoccuper surtout du vivant, qui est en

lui, et ini procurer la vie heureuse dans la Terre pure. - Etre plein de sollicitade pour le corps de chair, et ne pas s'occuper du corps mystique, c'est comme si on s'attachait à observer une bulle d'écume, saus vouloir voir l'ocean. Les mondains no se préoccupent que du corps de chair, et se soucient peu d'amosser un korma, qui empêche leur contrée dans le corps mystique. Quels soins pour ce corps de chair; pour ses aises, sa fortune, son houneur; ful que les fourmis dévorerent un jour. Que de peine on se donne, pour lui épargner un affront, un heurt, la piqure d'un moncheron, une éclaboussure sur ses vétéments; alors qu'on néglige le soin de renatire dans la Terre pure. N'est-ce pas la renverser les choses, prendre le négligeable pour le principal? Vons devriez rectifier votre jugement, quand vous assistez à un décès, quand vous contemplez un crâne. - Pourquoi dire que mort est un mot lugabre, et éviter de le prounteer? La mort est aussi inséparable de la vie, que la nuit l'est du jour. L'âme, c'est le moi de l'homme: le corps, c'est un logis tempocaire de cette âme. Quand l'âme vient, l'homme nell; quand l'âme s'en va, l'homme meurt. Ce va-et-vient est continuel. Le départ n'est pas plus lugubre que l'arrivée. Et la formule qui préside à ce mouvement incessant, c'est 🏖 le karma. Chaque existence est fonction da karmu de l'être. Depuis des temps qui n'eurent pas de commencement, cette aute se rélucarne, changeant souvent d'hubitat, chaque fois pour une période limitée. Seule l'interruption du karma pourre arrêter ce mouvement. - Les hommes sur la terre, sont comme un jeu de marlomettes, dont 治 鎮 字 l'Auteur des êtres manurare les fils pour sa plèce, les su-pendant au repos quand une plèce est finie, pour les reprendre plus tard dans une autre pièce. Tel homme qui porte tel nom et qui joue tel rôle actuellement, a joue dans le passé, et jouera dans l'avenir, des rôles innombrables sous des nome divers. - Seul le nom d'Amitabba sauve. Qui n'a pas appris ce nom, n'a encore fait ancun usage utille de sa raison. Qui ne l'a pas pronouce, est comme un enfant qui n'a pas encore articulé sa première syllabe. Quiconque, l'ayant eutendu, ne le reconnaît pas, ne l'alme pas; celui-là est sous le poids d'un karma qui l'aveugle et qui l'endurcit. Il lui faudra encore bien du temps et des efforts, pour arriver à su délivrance. -Invoquer Amiliahha, n'a de sens et d'efficace, que si l'invocation exprime le désir de s'unir à lui. C'est ce désir d'union qui sauve. Sons cette intention, pronoucer is nom d'Amitabha ne sert à rien. - Si vous voutez vous tirer du malheur et arriver au bonheur, il vous faut croire les dix articles suivants; t que les paroles d'Amanbha sont véritables; 2 que l'âme ne meurt pas, mais erre de rie en vie; 3 que, el vous n'arrivez pas à l'illumination en cette vie, il vous faudra en vivre d'autres : 4 que la loi de l'instabilité vous pour-nivra encore, même si vous renaissez dans les cieux des devus; 5 que si vous obtenez de renaitre dans la Turre pure, l'Instabilité cessera pour vous; a que, si rous demandez sincérement à remitre dans la Terre pure, vous y renattrez; 7 que, si vous invoquez le nomd'Amitabha avec repertir, tous les pèchés commis, tous les châtiments mérités, vous seront remis sur le moment: 8 que ceux qui l'invoquent à la mort. Amitabha ne les laisse pas perdre, mais teur apparait dans sa gloire et réchelle leur ame; 9 que les Ruddhas et les Pousas de toutes les régions, aident et protègent les dévats d'Amitabba; 10 que la durée du bonheur dans le Terre pure, est sans mesure (sic). - Il fant croire d'Amitabha qu'il sat la perfection, el de sol qu'on est

linparfait, mais non distinct d'Amitabha. Qu'on dolt revenir à loi, par l'intelligence et le repentir, Que la puissance de la foi et du recours confiant, est infinie. Un appel à Amitobhu sans foi, est un son inefficace; mais tout appel fait avec foi, cet suivi de son effet. Il ne faut donc pas se chagriner, comme fout certains hommes inintefligents, qui se disent saus cesse «hélas! j'ai perdu un vie! j'ai vécu en vain! s.. Consolez-vous! Your obtiendrez le fruit entier en un moment. L'important est de se concentrer tout entier dans le moment actuel, chaque fois qu'on se repent, qu'on désire. Car le passé n'est plus, l'avenir n'est pas encore. C'est l'acte présent qui détruit le korma, et qui procure le renaissance heureuse. - En ce monde, un criminel qui avoue, n'en est pas moins executé; un débiteur qui se livre, n'en est pas moins obligé de payer. Comprenez que, pour le paradis de l'Ouest, il n'en va pas ainsi. Au mament du repeutir, la dette n'est pas remise, elle cesse d'être (fourreau irréel). Au moment du désir, le bonheur n'est pas accordé. Il est acquis de droit (corps mystique). En realité, la puissance de l'invocation né vient pas du cour humain qui invoque; elle provient d'Amitabha (le corps mystique) qui est dans ce cœur.

5. Notices biographiques. — Enfin les Amidistes enregistrent avoc soin les faveurs objennes par les adeptes, et les morts édifiantes des leurs. Il y a de vastes collections de pièces de ce genre. Je vais en citer un certain nombre, car rien ne fait mieux conneitre l'esprit de la secte.

En 414, le moine of le lluci-parag qui avait fondé un couvent, étant gravament malade, disposa soudain ses rétements et demanda ses soutiers. Les assistants lui ayant demandé pourquoi... Ne voyez-vous pas, dit-il, Amitobha qui vient me chercher? et il expira. Un parium inconnu remplit sa cellule durant segt jours.

En 420, le moine jä lif Tun-king, jadis reçu comme novice par le fondateur à l'age de dix-sept ans, dit aux autres urdues: Feu mon Maltre m'a apparu, le vais partir... Il s'assit, invoqua Aminobia, et passa. Une grande fumière remplit sa cellule, et dura assez hingtemps.

Quand le moine 😆 🔆 Hosi-koung, un des fondateurs, fut à la mort, Amitablin lui apparut dans sa gloire, entouré des fondateurs défants, qui dirent au mourant: Venezi une place excellente vous est préparée... Faisant effort pour se soulèver, Hosi-koung expira

La moine E & fan-kien désirelt ardemment contempler Amitabha. Un jour, tandis qu'il méditait. Amitabha lui apparut, tenant un flacon. Il lui aspergea le visage, en disant: Sois entièrement purifié, dans ton corps et dans tes pensées!.. puls il lui remit une fleur de lutus, qui venait de sortir du flacon. — Tan-kien fit part aux autres moines de ce qui vemit de lui arriver, passa la nuit à invoquer Amitabha, et expira vers le matin, assis, sans bouger.

An commencement du sixième siècle, le moine E E Tao-tchenn vivait en cruite sur une montagne. Jeune homme, il avait vu en songe un halem plein de passagers, qui naviguait en pleine mer. Où allez-vous? leur demanda-t-il? — Au paradis d'A-sitabha, fut la réponse. — Puis-je aller avec vous? — Non, puisque lu ne l'as pas encore invoqué. — Sur ce le jeune homme se fit ermite, et se distingua par sa ferveur à invoquer Amitabha. Une nuit les gens d'alentour viront comme des milliers de torches enflammées qui se promenaient sur la montagne. Étant allé voir, lis trouverent Tao-tchenn mort dans sa cabone.

En l'an 600, **A la l'an-loan** vit un moine indien apparatire dans sa cellule. De mon vivant, lui dit l'apparation, l'eus le même désir que tot, et je renaquis dans la Terre pure. Ton tour est venu. — Tan-loan réunit ses disciples Craignez l'enfer, leur dit-it; appliquez-vous aux bonnes œuvres; donnez-vous du mal!.. Puis il leur demanda d'invoquer à haute voix Amitabha. Alors, inclinant la tête sur la politine, il expira. — Tous les assistants entendirent la musique d'un cortège cèleste, dans la direction de l'Ouest.

Un laique très dévot étant mort, un ami voulut lui faire les offrandes que l'on fait aux défunts. Alors une voix parlant dans les airs lui dit : luuille! Je suis dans

la Terre de la joie parfaite. Je n'ai plus besoin de rien.

Vers la fin du sixième siècle, le moine 👸 🍿 Tuo-u invoqualt Amitabha de Jour et de nuit. Il s'était fait une petite statuette haute de trois pouces, qu'il vénéralt sans cesse. Un jour, durant sa méditation, Amitabha lui apparut et lui dit: Ta statuette est blon petite. — Mon cœur est grand, répondit le moine. — Cest vral, dit Amitabha... Aussitôt, devant les yeux de Tao-u, sa statuette grandit, jusqu'à remptir le monde. — Lave ton corps et ton vêtement, lui dit Amitabha; car demain, quand les étolles parattront, je viendral le prendre. — De fait, le fendemain, au moment où les étolles paratrent, Tao-u expira assis.

Le laïque 劉 道 法 Liou-l'oungicheu étant à la mort, dit, comme en rêve : Vollà que le bateau va passer, et je ne suis pas habillé, et je n'al pas mon chapolel... Ses parents qui l'entouraient, lui passèrent vite ses habits, et lui mirent son

chapelet au con. Il expira aussitôt paishtément.

Le célébre 養 塔 Chan-tag page bin), passa toute sa vie dans une ferveur extraordinaire: Dans sa cellule, il invoqualt Amitabha, ne s'arrêtant que quand Il était à bout de forces. Quand il sortait, c'était pour apprendre aux taiques à invoquer Amitabia. Jamais li ne souffrit qu'on lui parlât de chuses profanes. Il copia de sa main cent mille fois le petit sûtra d'Amutobia, et l'expliqua à au moins cinq cent mille adeptes. Cenx auxquels il appril à invoquer Amitablea, furest sans nombre. Beaucoup de personnes virent une flamme s'échapper de sa houche, à chaque fois qu'il prononçait le nom d'Amitobha. Souvent aussi les textes qu'il avait écrits étincelaient. Il disait à tous : vous êtes maîtres de votre destinee; il vous arrivera comme vous surez désiré et demandé. - Un jour il dit à ses disciples : J'en al assez de cette vie : je veux aller chez Amitubha.. Pais, s'étant hissé sur un grand saule, tourné vers l'Ouest. Il pria alusi « O Amitobhu viens me prendre. O Pousas, protégez jusqu'à ma fin, mon intention de renaltre dans la Terre pure, r. Cela dit, il se laissa choir, et mourat sur le coup. -- Le suicide n'est pas considéré pur les Amidistes comme chose défendue, La doctrine de la secte y porte plutôt. Jusqu'à nos jours, des moines amidistes se taissent mourir de

falm ou se brûlent vifs parfois. C'est une œuvre méritoire, pour les laïques, de leur fournir le combustible nécessaire.

Au septieme siècle, le laique 康 箭 量 K'ang-tsinnyunn nyant vu à Laogang un écrit de feu Chan-tao étinceler devant ses yeux, dit en lui-même est mon karma est tel que je puisse cenatire dans la Terre pure, je demande un signe plus éclatant. Aussitôt une lueur semblable à un éclair l'environna. Désormais, se dit-il, les rochers pourront s'user, mais ma volonté ne changera pas. — Il alla à Ich'ang-nan, visiter la chapelle érigée en mémoire de Chan-tao. Ceiul-ci lui apparut dans les airs et lui dit «propage la dévotion à Amitabha, et lu renaitres certainement dans la Terre purez. Depuis lors M. K'ang se fit une coutume de réunir les enfants de son pays, et leur faisait invoquer Amitabha, donnant une pièce de culvre à chacun de ceux qui l'avaient invoqué avec respect dix fois. A son exemple, les parents de tout ce pays, apprirent à leurs enfants à invoquer Amitabha. Quand M. K'ang l'invoquait, beaucoup voyaient, à chaque fois, une Image d'Amitabha sortir de sa bouche. - Un jour qu'il préchait à des milliers de personnes, besucoup virent la phénomène, d'autres ne le virent pas et s'en affligèrent. C'est, leur dit M. K'ang, que vous n'étes pas assez détachés des choses de ce mande. - Quand il fut à la mort, il dit à ceux qui l'entoursient: «Ceux qui vont vair ma lumière, ceux-là sont mes vrais disciples ». Cela dit, Il passa... A ce moment, plusieurs le virent environné comme de flammes, d'autres ne virent rien,

Un certain & Keue, dévot Tsoiste, s'exerçait à devenir Génie. Sa femme née Æ Kr. était dévote Amidiste. Un jour, tandis qu'elle tissait. Amitabha lul apparut, dans les airs, au-dessus de son métier. Elle le saina, puis le moutra à son mari. Celui-ci ne vit que sa gloire, non su figure. Il quitta le Taoisme et se fit Amidiste.

Sons les les Tang, le moine le le Wei-nan brûlant du désir de la Terre pure, les deux Pousas Acalokitérrara et Mahasthama lui apparurent dans les airs. Beaucoup de personnes les virent. Wei-nan demanda à plusieurs dessinateurs de les dessiner, mais aucun n'y réussit. Alors deux inconnus s'offrirent, firent le dessin, et disparurent. — Un jour Wei-nan dit publiquement sje vals partir pour la Terre pure, qui veut y aller avec moi?... Un jeune parçon s'offrit. Demande la permission à tes parents e ini dit Wei-nan, — Groyant à une pialsanterie, les parents consentirent. Le jeune garçon se lava, mit une robe propre, entra dans le temple et mourut. — «Pourquoi es-tu parti le premier?» dit Wei-nan en caressant le cadavre; et il expira aussi.

La brave homme qui vivait de colporter, du sucre, reçut un jour révélation que sa délivrance était proche. Il ût donc le tour de ses principaux clients, et les pris de vouloir bien venir chez lui tel jour, pour porter son corps en terre. — Au jour dit, tous arrivérent, assez incrédules. Je veux encore vous dispenser de me mettre en hière, leur dit le colporteur. Il se coucha lui-même dans son cercueil, invoqua Amitabha, et espira aussitôt.

Un certain M Ma s'était aventuré dans une profonde caverne, pour y recueillir des stalactites dont un pharmacien avait besoin. Il avait franchi plusieurs précipices et torrents souterrains, quand sa lanterne s'éteignit. Ainsi ousevell vivant, sans espoir de retrouver l'issue de la grotte, il se recommanda avec ferveur à Amitablia. Aussitöt une fueur, semblable à un gros ver luisant, se mit à marcher devant lui, et le guida jusqu'à l'antrée. — Une autre fois ayant voulu passer une rivière gelée, la glace céda et il allait être engiouti. Vite il invoqua Amitabha.

Aussitôt il sentit un corps solide soutenir ses pieds, et il arriva heureusement à la rive.

Un jour le dévot laique M E Kou-yuan dit à ses familiers: « Je vois le corps mystique d'Amitabha qui remplit l'univers. Tout brille de l'oclat de l'or, il me couvre de son manteau. Ne me parlez plus de sujets profanes, de peur de distraire mon esprit. ».. Cela dit, il s'assit silencieux. A la troisième veille de la nuit, il passa doucement, tandis que sa famille invoqualt autour de lui Amitabha.

Un certain the Tchang-hing et sa femme étalent extrêmement devots à Amitobha. Un jour le mari, foussement accusé par des brigands que le mandarin torturalt, dut prendre la fuite. Sa femme fut emprisonnée. Dans son cachot, elle priaît avec ferveur. Une nuit elle rêva qu'un moine la peussait du pied en lui disant, fuis! fuis!. Elle s'éveilla et constata que tous ses liens étalent tombés. Quand elle arriva à la porte de la prison, elle la trouva ouverte et les gardes endormis. A quelque distance, dans la nuit noire, elle rencontra un bomme. C'étalt son mari, revenu pour s'informer d'elle. Tous deux se mirent en lieu de sûreté.

Durant une terrible famine, à 18 19 Yang-tcheou, beaucoup de personnes mourarent de faim. Un vieux moine fort dévot à Amitabha, s'enferma dans une hutte en terre, et mourat ignoré. Plus tard les pluies firent écronier la hutte, dont il ne resta qu'un tas de terre. L'année suivante, en été, un superbe lotus s'y développa et fieurit sans eau. On supposa quelque mystère dans cet événement insolite. Le tas de terre fut débiayé. On trouva le squelette du vieux moine. Le lotus sortait d'entre les mâchoires de son crâne.

L'invocation d'Amitabha, met en fuite les démons, sauve de la mort vioiente, soulage et guérit, délivre des méchants mandarins et des satellites rapaces, empêche l'ean de noyer et le feu de consumer, retire des enfers, protège contre la tempête et la fondre, prévient la corruption du corps, obtient des enfants du sexé que l'on désire. Etc.

Sources. — Les sûtras cités dans le texte, tous non-traduits. De plus le 浮土 + 疑論 Tring-t'ou cheu i lunu.



## Soixante-septième Leçon.

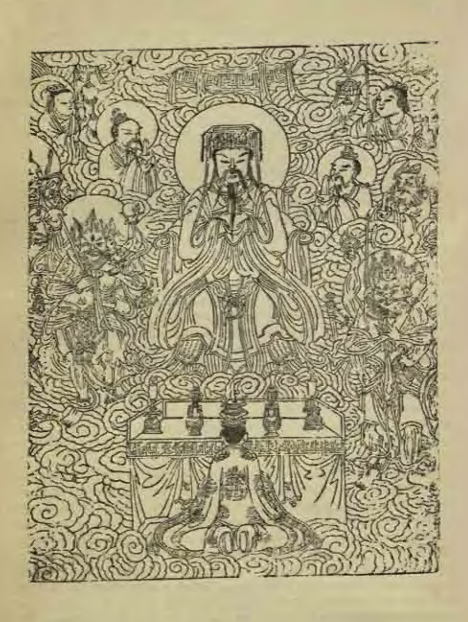
Onzième et douzième siècle. Taoisme théiste. Le Pur Auguste. Culte du Gênie de l'âtre.

Vers l'an mille, l'Amidisme devenu un théisme, a primé toutes les sectes buddhiques, a éclipsé le Tanisme, est la religion, je ne dirai pas de la Chine, mais de ceux qui en Chine ont une religion. Nous allons voir le Tanisme essayer de rélabiir ses affaires, en copiant servitement l'Amidisme, en devenant lui aussi un théisme. Pur plagiat. Il faut bien vivre!... L'opération se fit sous deux empereurs de la dynastie 朱 Song, qui y trouvérent aussi leur compte. L'Histoire officielle va nous la racouler.

### I. L'empéreur in Tcheun.

Défait par les peuples nomades du Nord, l'empereur Tchenn était devenu unpopulaire. En 1008, un certain 王 欽 若 Wang-k'ınnjao lui conseilla de chercher à récupérer, par de fausses révélations, son prestige amoindri. L'empereur, encore homiète, fut choque de cette proposition. Bah! lui dit le Wang, les grands Anciens ne se genaient pas de recourir à ce moyen, chaque fois que le besoin s'en falsait sentir. Prendriez-vous par hasard pour de l'histoire vraie, ce qu'on raconte des diagrammes de Fou-hi et de U le Grand (page 56)? Allons donc! Ces Sages ont fait intervenir le Ciel et les Génies, pour accréditer leur politique. C'est précisément en cela, que consista leur sagesse. - Ce discours ouvrit à l'empercur des horizons nouveaux. A quelques jours de la, visitant la bibliofhèque Impériale, l'empereur demanda à brûle-pourpoint au savant 杜 鏡 Iou-hao: ce qu'on dit des diagrammes de Fou-hi et de U le Grand, est-ce vral? 2. Se rencontrant, sans s'en douter, avec Varron et Sénèque, Tou-hao répondit : Oh! les Sages ont prétendu ces révélations, pour se faire vénérer et obéir. ».. A l'instant même l'empereur Tchenn prit la résolution de faire comme avaient fait les grands Anciens. Peu après il commençait à avoir des visions et des révélations. Laissons parier l'Histoire ...

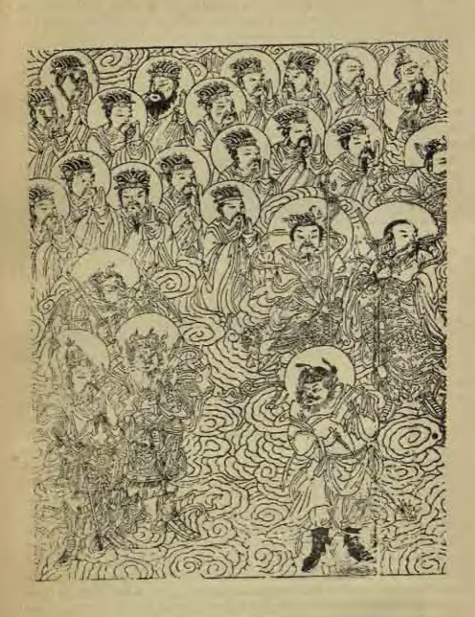
An premier mois de l'an 1006, denxième jour du cycle, l'empereur dit aux officiers assemblés: « Au onzième mois de l'au dernier, vingt-septième jour du cycle, un peu avant le milieu de la nuit, comme j'alfais me livrer au sommeil, une lumière ébionissante remplit soudain mon appartement. Un Génie m'apparut. Sa tots était ceinte d'une couronne d'étoiles, et son corps vêtu d'une robe d'écarlate. Il me dit : la mois prochain préparez-vous, car blentôt il vous sera donné un écrit céleste... Très èmu, le me leval pour le saluer, mais il disparut à l'instant même. Je gardai done l'abstinence et la continence, depuis le premier jour du douzième mois, pour me préparer à recevoir le don transcendant promis. Or le gouverneur de la capitale vient de me faire savoir, qu'une écharpe janne pend à une corniche de la Porte du Ciel. Elle paran, dit-il, contenir une lettre. Ce doit être l'écrit promis, qui sera tombé du ciel. ». Aussitôt, le ministre ± H Wang-lan donnant l'exemple, tous les officiers présents se prosternérent pour féliciter. L'empereur se



Cour du 玉 A Pur Auguste, Centre.

rendit à pled jusqu'à la Porte du Ciel, leva les yeux vers l'objet qui pendillait à la corniche, et le salua, Puis on fit monter deux hommes, qui le décrochérent et le descendirent. Une lettre était nouée dans l'écharpe. L'empereur la reçut à genoux, la porta au palais, et la déposa sur l'autel préparé d'avance. Puis l'Annaliste Tch'enn fit lecture de la missive à l'empereur agenouillé. Le style de la pièce ressemblait énormément à celui de Lao-tzeu. L'empereur était loué, et exhorté à bien gonverner; moyenwant quoi sa dynastie dureralt longtemps. Quand la lecture fut achevée, l'écrit, enveloppé de l'écharpe, fut déposé dans une cassette d'or. Puis l'empereur se rendit à la salle du trône, reçut les félicitations de la cour, et ordonna un hanquet de réjouissance. Des officiers furent députés pour anuoncer l'érènement aux Patrons du sol et des maissons, et aux Ancètres. Il y eut amnistie générale, promotions d'afficiers, ère nouvelle du Inplâme transcendant. Un cérémonial fui gréé, en prévision de nouveaux événements du même genre. Par tout l'empire il ne fur plus question que de la grande faveur que le souverain avait reçue du Ciel. Seul un archiviste osa demander « comment le Ciel, qui n'a jamais parié, ècrit-il maintenant? v.. On ne répondit pas à ce maispuris. - Le Diplôme transcendant ne laissant aucun donte sur la complaisance Intense du Ciel pour l'empereur, il fut résolu que celui-ci ferait, sur le mont & [] Tai-chan. la famouse offrande 😝 50 fang-chon, qui n'avait plus été faite depuis l'an 56 de l'ère chrétienne. Des officiers furent cayoyes sur les fleux, pour proceder aux preparatifs. Bientôt ils envoyérent à la capitale une nouvelle fettre nouée dans une écharpe, qu'ils avaient trouvée pendant à un arbre sur le mont Toi-chan. Or l'empereur avait délà fait à ses officiers la nouvelle confidence que voici: « Au cinquième mois, treixlème jour du cycle, fai revu le même Gênie qui m'a apparu jadis. Il m'u annonce que le Ciel me fernit blentôt tente une nouvelle missive au mont. Tai-chan, t., Quand la lettre fut arrivée, l'empereur se pâma de honheur. « Quelle reconnissance je dois au Ciel, dit-il, pour l'affection avec laquelle il me traite! ... Le ministre Wangtan et les officiers se prosternérent pour féliciter. L'annaliste Tch'enn înt la missive, «Tu me sers en bon fils, disnit le Clel, et tu fuis le bonheur de ton peuple, voilà pourquoi je t'accorde ces témoignages de ma satisfaction. Que la chose soit portée à la comais-ance de tous! Prospérité pour tes états, longévité pour la personne! s., Aussitôt les officiers présents acclamérent l'empereur, et lui décernérent les titres suivants: Auguste, Lettre, Guerrier, revérant le Ciel, vénérant la Vaie, Univer de dons extraordinaires. Sage, Echire, Bon, Pieux... Ils durent respirer au moins une fois, j'imagine, ducant le débit de cette kyrielle Donner des titres, fut une manie sous les Song: et plus ces titres étaient abstrus, plus Ils étaiont entés. - Les préparatifs étant terminés, l'empereur quitta la capitale, alors 脚 對 府 K'ar-fong-fon. Un char magnifique, portant les missives célestes, précédait celui de l'empereur. Le cortège imperial mit dix-sept jours à faire la centaine de lleuos qui separait la capitale du mont Tui-chan. Après s'être préparé par trois jours d'alistinence et de continence, l'empereur gravit la montagne, en partie à pied. Il fil l'offrande fong au Souverain d'en haut du ciel lumineux, devant un tertre rand, les missives célestes étant étalées durant cette rérémonie. Pals érection d'une stèle commémorative. Enfin offrance chun au pied de la montagne, félicitations des officiers, amuistie générale, etc.

Jusque là (1008) les faveurs transcendantes reçues par l'empereur Tchenn,



Cour du 🛣 🔁 Pur Auguste. Aile droite.

avalent été attribuées au Ciel, ou au Suprême Un. Nous savons que ce dernier titre est d'origine taoiste. En 1012, dans un édit impérial, elles furent attribuées au 王 皇 Pur Auguste, qui jouera désormais un rôle très important, comme dieu suprême du panthéon taoiste, considéré comme l'équivalent du Souverain d'en haut du théisme autique, et de l'Amitabba des Amidistes. Le Taoisme théiste est constitué. - En 1015, l'empereur Tchenn conféra au Pur Auguste les titres sulvants: Pur Auguste, Grand Souverain Celeste, Supreme, Auteur du ciel visible et des lois physiques, du Mandat, du Bien, de la Voie, Il appela à în capitale 張 正 蔭 Tchang-tchengsoei, le chef des Taoistes, qu'il reconnut officiellement. Il loi confèra le titre de 旗 静 先 生 Maitre du recueillement transcendant, et lui fit bâtir le temple de L M la Suprême Pureté qu'il dots richement. — En 1017, par édit, le Pur Auguste reçut le droit de trêner, dans tous ses temples, en costume impérial. A cette occasion, l'Histoire dynastique fait la remarque très importante que voici: « C'est ici que commence la légende du Pur Auguste. On ne sait absolument rien de ce personnage, inconnu auparavant. Tout ce que la postérité a dit de lui depuis, fut imaginé après cette date. s - En 1022. l'empereur Tchenn trépassa. On enterra avec lui foutes ses lettres célestes. Les Lettrés se chargérent de son araison funélire, «Deux lettres du Clel en six mois! Est-ce possible?! Pourquoi le Clel aurait-li favorise ainsi cet. incapable? Personne ne s'est jamais moque du Ciel et des hommes, comme cet empereur Tchenn! Dans les litres que ses ministres tui conférérent, il y a autant de mensonges que de mots. : - L'Histoire reconte que son comparse, le ministre Wang-tan, se repentit au lit de mort d'avoir coopéré aux impostures sacrilèges de l'empereur. Il se fit raser la tête et revétit l'habit des bouzes, ordonnant qu'on l'ensevelit aiusi... L'empereur K'ang-hi a njoute à ce passage l'apostille que voici ; . Wang-tan commit deux crimes, il aduin l'empereur Tcheun durant la vie, et le Buddha k is mort. . - En jout cas, le Pur Anguste continus à troner en robe impériale, et devint populaire par toute la Chine, grace au mouvement que les Taoistes se donnérent pour lui, l'al dit pourquoi.

# II. L'empereur 衛 Hori.

En l'an 1112, le ministre 家 本 Ts'ar-ling, ennemi juré des Confuciistes, jugea que, pour sa mainteoir contre eux, la politique serait insufficante. Il fit donc appel à la religion. Par ses soins, l'empereur Hosi devint inoïste. Il appela à sa cour deux visionnaires de la secte, auxquels il donna toute sa confiance. Les affaires furent depais lors conduites d'oprès les oracles de ces deux hommes stylés par Ts'ai-king. — Au onzième mois de l'an 1113, quand l'empereur alta sacrifier au Clei dans la banileus du Sud, 秦 俊 Ts'ai-you, le fits du ministre, qui conduisait son char, dit sondain: «Je vois un château assis sur des nuages, et un cortège d'enfants, portant des bannières, qui descendent vers la terre ». Les Maîtres taoistes qui accompagnaient le char impériat, jugérent que le château était celui du Pur Auguste... Depuis lors l'empereur crut fermement aux fables taoistes. Il ordonna de les recueillir par tout l'empire, et de les codifier. Il institua, sous le Chef suprème créé par l'empereur Tchenn, une biérarchie taoiste de vingt-six degrés. La cour impériale devint une féerie, officiers et dames jouant des rôles empruntée



Cour dn I & Pur Auguste. Aile gauche.

à l'Empyrée des Génies. La Taoisme ent un regain considérable de popularité. = En 1116, l'empereur devint le jonet du Majtre taoiste 林 蘭 紫 Linn-lingson. D'abord novice buddhiste, fustigé pour quelque méfait, cèlui-ci avait passé chez les Taoistes, dans l'intention de se venger des Buddhistes, uniquement. Prestidigitateur habile, il prit, sur le faible esprit de l'empereur, un ascendant prodigieux. Les livres canoniques tanistes furent, à sa demande, reçus dans la bibliothèque impériale. Eucore à son instigation, l'empéreur décerna au l'un Auguste le titre de Souverain d'en hunt du viel lumineux, qui l'assimilait au Souverain d'en hant du théisme antique. Trônant dans une chaire, Lunn-lingsou donnait des conférences, auxquelles l'empereur assistalt, assis de côté sur un petit siège. Enfin, pour complaire à son Maitre, l'empereur décréta que tous les Buddhas et P'ousas seralent incorporés dans le panthéon du Par Auguste, et que les bonzes et bonzesses qui ne voudralent pas passer dans les couvents inoistes, devraient retourner an siècle. - Le triomphé de Linn-lingsou ne fut pas de longue durée. Son cortège. ayant rencontré dans la rue colui du prince héritler, ne se rangea pas pour lui faire place. Le prince conta le fait à son père, qui se fâcha, disgracia Linn-lingson et l'éloigna. - Aussitôt, revirement complet, comme c'est l'usage en Chine. Tons les bonneurs et privilèges cencedès aux Taoistes, furent annulés. Les bonzes furent réintègres dans tous leurs droits. - Depuis lors le solell de la faveur n'a plus lui pour les Taoistes. Lours doctrines n'ant plus fait aucun progrès. Elles n'ont pas reculé non plus. Figé au douzième siècle, le Taoïsme populaire est resté jusqu'à nos jours un théisme limité de l'Amidisme, assimilé un théisme antique, le Pur Auguste tronant seul, au milleu d'innombrobles Génies. C'est à lui que le Taoîste chante, au matin de chaque jour; «O Seigneur du palais d'or et de la voute d'azur, très hant, Pur Auguste, adorable!.. Toi qui es anglessus de tous les cieux, Tol dont la douce lumière éclaire tout le monde. Maître des Sages et des Saints. Appul des Génies et des hommes. Charitable auteur de la doctrine sublime. Vérité qui montres le chemin aux insensés. Qualque je sois tout à fait indigue, reçois mon hommage pour toujours!:

-0-0-

Il ne faudralt pas croire toutefols, que ce culta nouveau ait fait oublier celui des  $\equiv \widetilde{B}$  Trois Purs du Taoisme mystique (page 514). Non, Les Trois Purs furent et sont encore l'objet du culte des moines taoistes. Mais une trinité, c'est trop compliqué. Le peuple taoiste ne connaît que le Pur Auguste. Et li l'envisage si bien comme la divinité, sans couleur de secte, que, priant le Vieux Maître du ciel au fur et à mesure de ses besoins journaliers, quand il éprouve le besoin d'en faire davantage, il porte son encens indistinctement, ou au Pur Auguste, ou à Amitabha, pratiquement au temple le plus voisin, le plus à sa portée; en s'autorisant de la formule  $\equiv S$  G — G les trois doctrines sont une doctrine. Et de fait, pour la période entre 1000 et 1200, quant au culte de la divinité, cette formule est assez exacte. Trois théismes. Celui des Lettrés, bien malade, que les philosophes néo-confucilistes vont achever. Le théisme amidiste, pleiu de vie. Le théisme taoiste, dérivant un filet de la vie exubérante du précédent.

La liturgie taniste du culte du Pur Auguste, est calquée sur les belles liturgies amidistes dont l'ai parle. Séries d'invocations, demandes de purification, voux et demandes, etc. Quelques termes seulement sont spécifiquement taoistes. Hon nombre de termes amidistes out été conservés. Voict quelques fragments d'un service collectif au Pur Anguste (王 皇 客 罪 獨 朝).

> Vénérable céleste, Pur Auguste, Souverain Seigneur mégeant au-dessus de la voûte azurée, moi (le célébrant) et tous les assistants, nous désirons que chaque moi que nous allons prononcer,

> soit un hommage à votre saînt nom; profite à nus ancêtres défants, à nos parents vivants; à tons ceux qui vivent dans ce monde poussièreux, aux âmes qui sout plongées dans les ténébres de la longue nuit.

> O Vous qui respiendissez, brillant de clarté, dans la cité en jada blanc, dans la palais d'or jaune, Vous le plus saint et la plus pur de tous les êtres, Vous qui guérissez tous les maux et sauvez de tous les malheurs... Lumière éclairante, lumière penétrante, lumière purifiante, lumière consolante, Seigneur invincible du ciél azuré, Père miséricordieux de lous les êtres...

Oh! que tous comprennent ce qui fait le péché! Oh! que tous obtiennent leur parsion complet! Que leurs passions mauvaises solent éteintes! Que leur circonspection les préserve des enfers!

Préservez-nous de l'incrédulité, du doute, de la gourmandise, de l'impureté, de l'envie, des imaginations vaines et des affections frivoles, de tout ce qui aveugle ou soullle!

Que notre esprit solt recueilli, que nos pensées soient pures, que notre cour solt vide, que notre corps soit chaste! Préservez-nous de l'ambition et des convollises, faites-nous calmés, patients, persévérants!

Secourez les malades et tous ceux qui souffrent, protègez les ermites contre les serpents et les fauves, les navigateurs contre la fureur des flots, les hommes paisibles contre les voleurs et les brigands!

Éloignez de nous tous les contages, les chenilles et les sauterelles. Présurvez-nous de la sécheresse, de l'eau et du feu, de la tyrannie, de la captivité.

Délivrez des enfers ceux qui y sont torturés. Mettez fin aux sonfrances des pretas faméliques. Accordez aux animaux de renatire plus haut dans l'échelle. Donnez la paix aux peuples sur la terre.

Préservez-nous de la guerre et d'un trépas violent. Donnez la prospérité aux pays et aux nations. Éclairez tons les hommes de la doctrine qui sanve. Faites renaitre ce qui est mort, et reverdir ce qui est desséché.

Les Taoistes théistes ont accaparé et développé l'ancien culte du 黨 王 Génis de l'âtre. Ils en ont fait le culte domestique de presque loutes les familles chinoises, même buddhistes. Le Génie de l'âtre est un protecteur et un surveillant 
nommé par le l'un Auguste, auquel il rend compte de ce qu'il a vu et entendu, au 
bout de l'an. Ce culte a du ben. De petits opuscules, ecrits en style très simple, 
en langage parté, contenant les instructions et les avertissements du Génie de l'atre, sont répandus à profusion parmi le peuple par les Taoistes, et souvent par les 
mandarins. Voici un échantillou de cette l'ittérature ( 敬 誕 雲).

Vous désirez que le Génie de l'âtre sait content de vous, dise du bien de vous et vous obtfenne du bonheur Promettez-ful donc, des ce commencement de l'année, de ne faire que ce qui lui platt. Promettez-lul sérieusement, du fond du cenr, que, durant toute cette année, vous vénérerez le Seigneur du ciel et almerez vos parents. Promettez-lui que vous ne proférerez ul injures ul malédictions, qu'il n'y aura pas de disputes dans la famille, que vous vivrez en paix avec vos voisins. Promettez-iui de faire l'aumône, d'aider ceux qui ont bésoin de secours, de ne hair personne, de ne commettre aucune injustice. Promettez-lui surtout que vous ne commettrez aucun acte indécent, aucun pêché de luxure. Promettez cela, puis lenez vatre promesse; voltà le vrai moyen d'obtenir prospérité et bonheur. Gard-z-vous de faire comme ceux qui accumulent des pechés sans les compter, et qui ont comme étouffé leur conscience. Croyez bien que ceux-là expieront un jour chérement toutes leurs fautes, et que, si vous faites comme eux, il vous en arrivera autant. Ce sont ces avengles volontaires, ces impies, ces endurcis, que les Génies de la foudre exécutent parfois: pensez-y quand vous entendrez les roulements du tonnerre. Si vous avez failli jadis, n'attendez pas qu'on vous demande compte; repentez-vous à temps, et rachetez vos démérites en vous conduisant bien. Tous les matheurs, tous les mécomptes, tous les accidents, tontes les sonfirances, sont châtiments de péchés passés. Si vous voulez que le bonheur vienne pour vous, cessez de mal agir, conduisez-vous mieux. Le Génie de l'âtre écrit votre compte pour les tribunaux célesies. Le fait que certains mécréants ne venient pas le croire. n'empêche pas que ce ne soit l'exacte vérité. Ayez pitié de vous-mêmes. Ne vous préparez pas de stériles regrets. Au bout de l'an, et parfols plutôt et des inspecteurs passent, votre compte est transmis aux tribunaux célestes, et il vous arrive, de fois en fois, d'année en année, ce que vous avez mérité, sans préjudice du compte final après votre mort et de sa sanction. Vous voità avertis! Convertissez-vous! Si vous vous conduisez bien, il n'y aura pour vous que des bénédictions, »

Sources. — L'Histoire officielle 🛠 🐧 Song-cheu. — Les traités cités dans le texte.



圖 帝 Koan-ti, Génie taoiste.

## Soixante-huitième Leçon.

Folk-lore hybride

La même époque, 1000 à 1200, période de cristallisation, durant laquelle tout monvement et progrès religieux s'acrèta définitivement dans la vieille Chine, vit aussi ce que l'appelle le folk-lore hybride se figer dans sa forme finale. l'appelle falk-lore, un ensemble d'unecdoles supranatorelles, nées dans le peuple, imaginaires on mensongères, mais qui furent consignées comme choses réallement arrivées, d'abord dans les archives des sous-préfectures, ensuite dans des recueils spéciaux. l'appelle ces contes folk-lors hybride, parce qu'ils n'ont généralement pas une teinte doctrinale définie, mais continuent mélangés, des éléments des diverses doctrines afors courantes en Chine, Tanisme suriout, Buddhisme et Confuciisme. Il y a de plus des éléments, d'invention populaire, étrangers ou même contraires aux doctrines des trois sectes - J'ai dit et le repète, que rarissimes sont, parmi les simples, ceux qui savent autre chose que le nom de la secte à laquelle ils prétendent apparteule. Interrogez un homme du peuple qui se dit Buddhiste, sur les doctrines fondamentales du Buddhisme; il y a cent à parier qu'il ne vous en énoncera pas une senie proprement: Item de celui qui se dit Taoiste. Par contre ce folk-lore bybride est comm de tous et cru partout hélas! C'est lui qui a produit cette atmosphère de crainte super-ditieuse, dans laquelle le bas peuple chinois se ment. Un peu comme les enfants d'Europe, auxquels on a raconté trop d'histoires d'ogres et de revenants.

Pal trié plusieurs centaines de ces contes. J'en ai dégagé une théorie générale, que je vals exposer dans son cusamble. Je elteral cuanite, à titre d'échantillon, un choix d'histoires typiques.

#### I. Théorie.

Le mondo est gouverné par un être suprême, lequel est appelé Ciel, ou Souverain d'en haut, ou Pur Auguste, on antrement. En principe, cet être suprême sait par tul-même tout ce qui se passa sur in torre. En pratique, il fait comme s'il ne savalt pas, attenit qu'il soit informé par voie administrative, et répond par la même voie, comme faisait l'empereur de Chine au temps de l'empire. Ses ministres et officiers sur la ferre, sont, de hant eu bas, a 羽 Koan-u, un général malheureux du troislème siècle après J.-C., maintenant grand Génie, appelé ordinairement Koon-koung ou Koun-ti. Pais la hiérarchie des 操 隐 Génies tutélaloss des villes. gouverneurs, préféts et sous-préfets. Puls ± ja le Génie focal de chaque village, équivalent de l'ancien Patron du sol. Enfin, dans choque famille, 📆 🕏 le Génie de l'âtre. Organisation du mondé inférieur 🎘 yian, absolument identique à ceile du monde supérieur D. yang Les Génics des villes et des villages, sont des hommes défunts. Ils sont promus, cassés, sujets aux mêmes vicissitudes que leurs congénères vivants. On parle parfois de leurs éponses. Le temple du Génie tutélaire de chaque ville est pour les défunts du district, ce que le prétoire du mandarin local est pour les vivants du même ressort. Ces fonctionmires infernant out à leur service des satellites, lesquels ne valent pas mieux que ceux du monde supérieur.



Satellités infernaux, avec mandats et crocs. Image tirée d'un tract populaire.

Dans le cas de crimes énormes, dont la sanction doit être comme des vivants pour les offrayer, le Ciel fuit exécuter le criminel par # \( \frac{1}{2} \) le Génie de la fondre. On représente ce génie avec une bouche en bec de perroquet. Il a des ailes aux épaules, on des roues aux pieds. D'une main il tient un marteau, de l'autre une sorte de grès clou, le carreau, qu'il lonce d'un coup de son marteau. La plupart des textes ne parient que d'un seul génie de la fondre, pour le monde entier, et expliquent ainsi pourquoi la justice d'en haut est parfois si tardive. Il faut un Génie de la fondre, qui fait sa tournée, le temps d'arriver. S'il ne trouve plus le criminel en vie, il fondroie son tombasu. D'autres textes mettent de petits génies de la foudre à la disposition des Génies tatélaires de haut grade. Tout comme les bourreaux officiels du gouvernement chinois.

Le Juge des enfers [5] F. Ven-wang, ou les Juges des enfers (on en énumère jusqu'à dix), inucent les mandats d'amener des ames, à l'heure écrite sur le livre du destin. Le destin est cense déterminé par le Souverain d'en haut, d'après les existences précèdentes. Les amés sont jugées, châtiées, réinearnées. — A noter, que les juges infermaux traitent avec grand respect les défunts nobles ou lettrés. Tous les mandarins du monde inférieur déférent aux avis et aux ordrés que leur donnent ceux du monde aupérieur. Il y a entente et coopération entre les fonctionnaires des vivants et ceux des morts, les una et les autres se rattachant au même Souverain d'en haut, de qui vient noute juridiction sur les hommes.

A l'heure de la mort, un ou deux satellites infernaux exhibent au mourant feur mandat d'amener, et l'appréhendent. On les représente parfois armés d'un croc, qui leur sert à extraire l'âme. — Sur la descente aux enfers, il y a deux versions principales. — On bien l'âme est conduite à la ville de \$5 k5 fong-tou au Seutch'aon, où un puits descend aux enfers. Ou bien, aveuglée pour un moment par un tourbillon de ponssière joune, l'âme se trouve dans les régions inférieures, sans savoir comment elle y est descendue. Le monde infernal ressemble absolument au monde des vivants. Le trèpus se passe sans peine ut douleur, si bien que souvent l'âme ne s'en apercoit pas.

Tous ceux qui se sulcident ou qui périssent de malemart, n'ayant pas été cités et n'étant pas coaduits, ne penvent pas trouver le chemin des enfers, et doivent errer provisotrement, misérables et faméliques. — Il est admis par tous, sans qu'on puisse expliquer cette eroyance par aucune théorie, que l'âme de tout suicidé, cherche à tuer ou à induire au suicide un autre bomme, si elle réussit, elle sera réincaruée, et l'autre àme erreru à sa place. De jà la croyance générale, que tout fleu où quelqu'un s'est pendu ou noyé, est banté et daugereux. — Les ames de ceux qui out été tués, dites 32 9, quan-koet, dénoncent leurs meurtriers aux juges, ou se vengent elles-mêmes sur enx. Ces àmes sont aussi parfois appelées (\$\mathbb{E}\) teh'ang.

Une catégorie spéciale d'êtres malfaisants, sont les 妖怪 yoo-kooi, spectres plus puissants et plus admits que les autres. Les 夜叉 te-tch'a, yakshas buddhiques, jouent aussi un assez grand rôle.

L'homme a deux âmes. Après avoir passé par les enfers, l'âme supérieure thounn ou in chenn est réinçarnée. Le peuple tout entier croit à la métempsycose. Celle-ci se fait, on bien dans le foctus à terme-d'une fenime enceinte, lequel n'est informé, durant la grossesse, que par une âme inférieure; ou bien dans un



Génie du lieu renseignant le Génie de la ville. Image tirée d'un tract populaire.

cadavre encore frais d'homme ou de bête. L'ame peut aussi revenir à son propre cadavre, tunt que celui-et n'ést pus décomposé. De sorte que la résurrection d'un mort, est, pour les Chinois, une chose assez unturelle, et qui ne prouve pas grand'chose. - Une ame supérioure pout aussi se loger pour un temps dans le corps d'un homme vivant, possèder cet homme, parler par sa bouche, agir par ses mains, etc. - Quand l'âme supérieure a quitté le corps, l'âme inférieure (@ p'ai peut conserver celui-ci, durant un temps qui varie selon le degré de sa force, de son énergie; pais elle s'étoint, et le corps tombe en poussière. Quand l'âme inférieure, laquelle est irraisonnable, est très forte, elle conserve le corps très longtemps, et s'en sert à ses fins. Ces corps informés seulement par une ame inférieure, qu'on appelle @ P kiang-cheu, sont d'affreux vampires, stupides et féroces, qui tuent et dévorent les hommes, violent les femmes, etc. Pour éviter ces maiheurs, tout corps qu' ne se décompose pas normalement après la mort, doit être incinéré - Un squelette décharné, un crâne, un os quelconque, peuvent, du fait de l'âm» inférieure qui y adbère encore, commettre, après de longs siècles, loute sorte de méchancetés. De là vient que les ossements sont redoutés, et éloignés des habitations.

Durant le rêve, l'âme supérieure sort du corps par la grande fontanelle au haut du crâne, et va flâner. Les choses révées, sont ce qu'elle rencontre et éprouve durant sa flânerie, des réalités objectives vrales. Il est très difficile de persuadar les Chimos de la subjectivité des songes. — fandis qu'elle flâne dehors, l'âme supérieure peut être capturée, ou tellement effenyée qu'elle ne retrouve pas son corps. Dans ce cas, ou bien l'âme inférieure continue à faire vivre le corps, et l'homme reste dément; ou bien l'âme inférieure s'éteint, et le corps se décompose. — Certains individus peuvent aussi envoyer leur âme au loin, à volonté, dans l'état de veille, pour explorer, s'informer, etc.

Presque loujours l'âme supérieure sortie du corps, est représentée comme gardant la figure du corps, costume compris. L'âme inférieure irraisonnable restée dans le corps, est parfois représentée comme raisonnable. De là les cas de doubles plus ou moins parfaits, le même individu dédoublé bijoquant, agissant en dans fieux, conversant avec soi-même, etc. Ces histoires extraordinaires, sont au faud contraires à la théorie de toutes tes sectes. — Parfois l'ame supérieure sortie du corps, apparaît sous une autre forme, monche, grillon, etc.

Les moris conservent leurs amours et leurs haines. Ils se livrent aux occupations qu'ils almaient de leur vivant, musique, danse, Jeu, chasse. Les armées de Jadis, se font encore la guerre. Aucune théorie n'explique ces choses Bien de pins fautastique, que les scènes macabres du folk-fore chinois. Le truit le plus hideux, le plus exploité, le plus rebaitu, ce sont les rapports sexuels entre moris et vivants.

Minuit est l'heure des spectres. Le chant du coq. l'aube du jour, les font évanonir. La présence d'honnétes geus suffit parfois pour les faire déguerpir. La tisane de giugembre est le remêde spécifique contre l'effroi qu'its ont causé, effroi qui peut faire mourir.

De même qu'une âme peut passer d'un corps dans un autre, de même une partie materielle d'un corps peut être substituée à la partie correspondante d'un autre corps, une tête à une tête, un cœur à un cœur. La géomancie, sous toutes ses formes, et avec toutes ses consequences, est crue et pratiquée par lons. L'influx beureux d'un terrain faste, est dérivé sur les membres d'une famille, par les essements de leurs ancêtres enterrès dans ce terrain, ces essements servant comme de conducteurs. L'influx peut etre capit à son proût; par celul qui enterre sécrétement dans le cimetière un es de l'un des siens. — L'astrologie est moins cultivée que jadis, mais elle a encore ses adeptes.

On peut se procurer des renseignements sur les choses d'outre-tombe, et, dans de certaines limites, sur l'avenir, par le 共 fil fini-loun, pratique spirite qui consiste à suspendre un pinceau sous un crible, au-dessus d'une fentile de papier ou d'une couche de cendre, de seble ou de grain fin. L'évocaleur pose la question. Le pinceau se meut, et écrit la réponse.

Un pouvoir transcendant, mais limité, est réconnu indistinctement par tous, aux bonzes, tao-cheu, et lettrés vertueux. — Les tao-cheu out la spécialité des Affou charmes protecteurs, et de la capture des koei et des no-koni. Ils les enferment dans des bouteilles, qu'ils scettent d'un revou, et enferment dans une cave souterraine. — Le texte du livre des Mutations est très efficace contre les revenants et les maléfices. — L'aspersion par le sang de chien, rompt tous les charmes, et des leur pouvoir nux imagiciens.

Les magiciens & A yan-jean, sont consès pouvoir faire, par leurs formules, les choses les plus fantastiques. En ce geore, les Chinois ne doutent absolument de rien. Tont est possible, disent-lis, à qui a le mot. — En particulier, les magiciens peuvent extraire l'ame supérieure des vivants, se l'asservir, en abuser. — lis enlévent on changent, à volonté, des parties du corps. — Ils pratiquent toutes les formes de l'envoutement, dessinent le portrait d'une personne qu'ils font ensuite souffrir ou mourir en y enfonçant des épingles, fabriquent des figurines ou des objets en papier qu'ils lancent contre leurs victimes et qui se changent en agresseurs réels, etc. — Les histoires de ce genre, innombrables, inimaginables, croes par tous, ent causé l'indifférentisme absolu du peuple chinois, pour tous les fâits d'ordre surnaturel. Dépourvu qu'il est de critique, à tout réelt merveilleux il a tôt fait de répondre « dans nos légendes nous avons plus fort que cels. »

Tout objet antique, devient, avec le temps, transcendant, intelligent, animé, parfois bientaisant, ordinairement matfaisant. Par exemple, les stèles, les Hous et les tartnes de pierre, s'animent in unit, revétent d'antres formes, et font des chases inimaginables. Item tous les objets renfermés dans les tembeaux. Une vieille corde, un vienx baint, un vienx soufier, un morcaan de bois pourri, tout vieil objet, peut devenir un transcendant, férore et homicide. Pour ne pas parler des figurines des pagodes, des sculptures des pouts, des pièces d'un jeu d'échecs, etc. Il faut absolument briser et brûler ces objets néfastes. Ils répandent alors du sang, et une odeur infecte.

Certains animaux peuvent à volonté apparaître sons forme humaine, se conduire en hommes, et avoir commerce avec les hommes. Lein est surtant le cas pour les renards. Ils se transforment en garçous ou en filles, et jouent le rôle des lucules et des succubes des légendes médiévales. Des chiens, des loups, des ûnes, dus porcs, et journes animans, en font parfois autant. — Tous les animans qui creusent des terriers, qui vivent dans des trous, sont un pon transcendante. Parce que, durant le silence des nuits, ils entendent quelque chose de ce qui se passe dans le

mande inférieur, dit la théorie. — Les renards relévent d'une juridiction spéciale, dont le centre est au mont sacré 義 田 Tai-chan.

### II. Histoires.

Dans les sutras buddhiques, il y a plusicura descriptiona fameuses de l'enfer et de ses supplices. Parions seulement de son entrée, à 15 de la Fang-tou-hien, au [8] [8] Seu-tah'oan. Un de mes amis, qui a souvent passé par ce pays, m'u raconté qu'il y a là dix tribunaux successifs. Dans le dixième, adossé à la montagne, s'ouvre une caverne, fermée par une forts porte. La nuit, à l'entrée de cette caverne, on entend le bruit des jugements et des supplices infernaux.

Durant la période Wan-li A la des III Ming (1573-1510), un gouverneur du Scu-tch'aan nomme III Pouo, voulut en avoir le cœur net. il ouvrit la porte close, visita la grotte nvez des lauternes, el découvrit un puits vertical, d'où sortait un vent giacial. Ayant fait faire un plateau en bois solide munt d'une suspension, il s'assil deseus, et se fit descendre dans le poits. A vingt toises de profondeur, il toucha le fond. Là s'ouvrait une allée latérale, Munt d'une lanterne, le gouverneur s'y engages, fit un stade environ, et se trouva dans un monde luminenx nouveau, avec ses villes et ses palais. Étant entré dans un grand prétoire, le gouverneur salua la life A Koan-li, qui donna ordre de le promener par les divers tribunaux. Au cinquième, le joge le fit asseoir, lui offrit du thé, et causa longuement avec lui des affaires des deux mondes. Puis il le fit reconduire au puits, et le gouverneur remonta sur le terre dans son plateau. Le souvenir de son espédition, fut consigné dans les archives locales.

Un ancien réglement de la sous-préfecture de Fong-tou, vent que le peuple fournisse chaque mois dix bottes de verges servant à la fustigation. La veille du premier de la lune, on dépose res verges neuves devant la fameuse parte, et l'on entève les verges usées rendues par les 鬼 koci. C'est là un usage ancien, notaire. Que cenx qui out de la difficulté à croire qu'il y a des enfers, aillent s'informer à Fong-tou-hien.

-4-

Derrière la pagode & E E Tei-cheng-nan, près de E II Hang-tcheou, sont toujours remisés des cercnells pleins par millière, en attendant que les familles les ensevelissent. Passant une villéglature dans cette pagode, je demandal su bonze: N'arrive-t-il jamnis rien lei, où les koei oe doivent pas manquer? — Jamnis, me dit-il; car tous ces koei sont riches; ils restent parfaitement tranquilles. — Comment? dis-je. Ces morts étaient tous de pauvres gens. S'ils avaient été riches, leurs familles ne différeralent pas ainsi leurs famérailles. Ce qu'ou dépose lei, c'est la lie de Hang-tcheou. — C'étaient jadis de pauvres vivants, reprit le bonze, d'accord; mais maintenant ce sont des koei riches. Ils ont du vin, de la viande, du papier-mounaie, des habits, tout ce qu'il leur faut, car ou leur fait de continuelles et abondantes offrandes. Aussi, malgré leur grand nombre, pas la moindre manifestation. Étant souls et repus, ils sont sans malice. Ne savez-vous pas, vous qui êtes mandaria, que quiconque voie ou assassine, le fait parce qu'il a faim on troid? Les koei qui apparaissent aux molades ou qui font de mauvais coups, sont-

ce des koei bien habilles et bien nourris? Non! Ce sant des malheureux, aux cheveux épars, nus et émaciés. Ils exigent, parce qu'on ne leur a pas donné. — Je pensai en moi-même que ce bonze partait d'or. Et de fait, dorant un mois que je passai à la pagode, ni moi, al mon personnel, ni mes enfants, personne n'entendit même un silfloment.



Sous les premiers \$\forall Sona, un équiant était allé au loin pour trouver un mattre. Une ouit que ses parents veillaient auprés du feu, le jeune homme leur apparut soudain et leur dit: Je ne suis plus en vie. C'est mon âme que vous voyez et qui vous parte Tombé malade au commencement de ce mois, je suis mont aujourd'hul, à telle heure. Un certain \$\forall \overline{F} \overline{F}\_6 \overline{Jeon-tzeotch'eny} de \$\overline{B}\_6 \overline{Interpretain for four de mon cadavre. Domain II le mettra en blêre. Je viens vous chercher pour le cérémonie. — Il y a mille stades d'iel à Lang-ye, dirent les parents; comment pourrons-nous arriver à temps? — Un char vous attend à la porte, dit l'âme. Venez! Vous arriverez à temps. — Les parents montérent dans le char, et s'y assoupérent. Au chant du coq, ils se trouvérent à Lang-ye. Quand ils examinérem le char qui les avait transportés si loin avec une telle rapidité, ils constaiérent que c'était un de ces chars en papier attelés d'un cheval de papier, que l'on offre aux monrants pour le grand voyage. Ils trouvérent Jeon-tzeutch'eng et pieurérent leur fils à sa mise en bière. Tous les renseignements que l'âme leur avait donnés, se trouvérent, vérification fuite, scrupuleusement exacts.



Sons le règne de l'empereur : Ou-ti des Trinn (255-259), à is Mene-kien, un journe homme et une jenne alle s'aimaient et s'étalent promis mariage. Le jeune homme fut pris pour le service militaire, partit, et ne revint pas durant plusieurs années. Les parents de lu jeune fille la donnérent à un nutre. Elle protesta: Ses parents la livrérent quand même. Elle mournt de chagrin. — Le joune homme étant revenu des frontières, demanda où était sa promise. On fui dit ce qui était arrivé. Il alla pieurer sur sa tembe: puis, ne pouvant résister an désir de la revoir, il démolit le tertre et ouvrit le cercueil. Aussitét la morte revint à la vie, fi la prit sur son des et la parta chez lui. Au bout de peu de temps, elle se trouva valide. — Alors celui à qui les parents l'avaient donnée, la réclama par devant le mandarin. Celui-ci n'osa pas décider, et l'affaire fui déférée au firand-luge. Le verdict fut: « Ce cas dans lequel une fidélité parfaite a tonché le ciel et la terre au point qu'ils ont fait revivre une morte, ne doit pas être décidé d'apoès les lois ordinaires. Que la fille soit donnée à celui qui ouvrit sen cercuelle.



Un jeune vanrien avait commis tant de crimes, que ses dossiers judiciaires formment une montagne de papter. Des manderins l'avalent fait, à diverses reprises, battre à mort, décapiter, jeter à la rivière, Chaque foix, le troisième jour, it était ressuscité, et avait recommencé, des le cioquiene jour, à commettre de nouveaux crimes. Enfin le gouverneur de la province exaspéré, le fit de nouveaux

décapiter On jeta sa tête et son corps en des lieux distants l'un de l'autra. Trois jours après, la tête avait rejoint le corps, et notre homme était encore ressuscité. Il ne tui restait, de ses diverses décapitations, qu'un filet rouge autour du cou. Il se remit aussitét à perpètrer de nouveaux crimes. — Un jour il battit sa mère. Mal lui en prit. La vieille alla trouver le mandarin, lui remit un becal, et lui dit: Dans ce vase est contenue l'âme supérieure de mon méchant fils. Quand il se prépare à faire un mauvais coup, il commence par la retirer, et l'enferme dans ce vase. Ce que le mandarin châtie ensuite, ce n'est que son corps (informé par l'âme inférieure). Après le supplice, son âme supérieure ranime son corps, et le troisième jour il ressuscité. Maintenant qu'il m'a battne, il a comblé la mesure de ses forfaits. Prenez ce vase, brisez-le, mettez-le dans un tarare. Quand son âme aura été dissipée par le souffle de la machine, exécutez son corps, et c'en sera fait de lui. — Le mandarin ût comme la vieille venait de dire. Il dissipa l'âme, et fit assommer le corps... Cette fois le vaurien ne ressuscite pas, et, avant dix jours révolus, son cadavre fut en pleine décomposition.

-4- -4-

A 雅 B Houisman un cortain 李 Li et sa femme vivaient dans la meilleure intelligence. Le mari n'avait pas quarante ans, quand il mourut. Après qu'on l'ent mis en hière, sa veuve inconsolable ne permit pas de clouer le cercnell. Matin el soir, quand elle avait fini de pleuver selon l'usage, elle soulevait le couvercle et contemplait le cadavre de son mari. - La croyance populaire à Honf-nan étant que, la septième qu'it après la mort, le satellite infernat ramène l'âme, pursonne ne voulut rester dans la mai-on mortuaire catte pult-là. La veuve mit ses enfants en sureie dans une autre chambre, et veilla près du cercueil, assise derrière le rideau de l'alcove. Vers minuit, un soutile glacial rempilit l'appartement, et la lumière des lampes devint blafarde. Bientôt entra, par la fenêtre, un grand diable hant de plus d'une tolse, aux choveux roux, aux yeux ronds. Il tenait d'une main une fourche en fer, et de l'autre une corde par laquelle il trainait l'âme du mari défant. Dès qu'il ent vu les mets disposés sur la crédence devant le cercuell, il déposa sa fourche, lacha la corde, s'assil et se mit à manger et à boire goulument. Cepeudant le mari palpait en pleurant l'ameuhlement de son ancienne chambre, puls, s'étapt approché de l'alcôve, il entr'ouvrit les rideaux. Sa femme tout en larmes le sairit à bras le corps. Il était froid comme glace. Vite elle le roula dans une converiure, pour le cacher au diable roux. Celui-cl ayant flut de manger et de poire, se mit en devoir de chercher son capilf. La femme appela à grands eris ses sufants, qui accourncent dans la chambro. Le diable roux s'éloigna tout décontenance, oubliant même sa fourche. Alore la femme, aldée de ses enfants, introduisit dans le cercueit la converture dans laquelle elle avait roule l'ame de son mari, Bientôt le cadavre commença à respirer. Alors la femme et les enfants le Urérent du cercueil, le déposérent sur le lit, lui ingurgitérent de l'eau de riz. Quand l'aube blanchill, le definit revint à la vic et reprit ses sens. - On examina la fourche onfitiée par la diable roux. C'était une de ces fourchettes, sur lesquelles on brate le papier-momaie offert aux morts. - Mari et femme vécurent encore ensemble durant olus de vingt ans.

Jadis. a 杭 州 Hang-tcheou, de jeunes vauriens avalent formé une bande de brigands, qui désolatent les bourgs et les villages. Le Grand-Juge teur donna la chasse, La plupart furent lues, mals lu chef, un certain iff Tong, parvint à s'échapper. Burant l'hiver suivant, coux do sa bando qui avaient été décapités, lui apparurent en songe et lui dirent: l'an prochatu, le Ciel vous frappera. - Très effrayé, le Tong leur demands s'il n'y avait plus pour lui aucun moyen de saint. - Ses anciens camarades répondirent: Adresser-vous au bouze qui imbite une palilate près de la pagodo 保 叔 语 l'an-chou-t'u, attachez-vous à tul comme disciple, observez blen in regle, et vous serez peul être sauvé. - Quand il se fut réseltlé, le Tong alla à l'endroit indiqué. Il y tronva de fait un vieux bouze, assis dans une petite palilote, et récitant ses prières. Le Tong se prostorna à ses pleds, pleurant, confessant ses pêches, et le priant de vouloir bien le sauver en l'acceptant pour son disciple. Le bonze chercha d'abord à l'econduire, en protestant humblement de son Incaparité Mais comme le Toug persistait, touché de la sincérité de son repeally, le banze lui coupa les cheveux et la recut comme navice. Il lui imposa de réclier des prières durant le Jour, et de battre le tambour de bois durant la nuit, en implorant la pille du finidita. - Durant le reste de l'inver et tout le printemps, le novice se donna beaucoup de qui. Au quatrième mois, un jour qu'il revenalt de quelar sur le marché, il entra pour se reposer dans le temple du Génie du lleu, et s'y endormit. Ses anciens compagnons lui appararent de nouveau en songe, et lui dicent: Bentre vite! rentre vite! Ce soir la Genia de la foudre passera par ici. - La frayeur èvellla le Toun, qui rentra vila à la pagode. Le jour babsait. On entendit bientot au loin le roulement du tennerre. Le novice conta son reve au vieux bonze. Celui-ci le fit mettre à genoux davant lui, plaça sa tête sur ses genoux, la convrit de ses longues manches, et se mit à réciter des prières. Bientôl l'orage se déchaina. La foudre tomba coup sur coup, sept ou huit fois de suite, tout autour de la pulllote. Puis la tompête et la tonnerre se turent, le ciel se découvrit et la lune brilla. - Croyant le danger passé, le Tong remercia le vieux bonze, se releva et sortit de la palliote. Au même instant, un éclair éblouissant jaillit, accompagne d'un coup de touverre formidable. Le Tong tembr foudrové car le pavé.

major refere

Le magicien 張 奇 轉 Tchang-k'ichenn avait la réputation de pouvoir dispaser des âmes pour ses maléfices Le lettré 吳 Ou se permit d'en douter, et insulta de plus le magicien. S'attendant à ce que célul-ci essalerait de se venger, la mit suivante le Ou s'arma du tivre des Matations, et reilla, lampe allumén. Bien lui en prit. Soudain il entendit, autour du toit, le heuit d'un tourbillou de vent. Un entrassier armé d'une lance entra par la porte, et cheroba à le percer de son arme. Le Ou l'abattit d'un coup de son livre. Quand il se baissa pour l'examiner, il se vit à terra mi un bonhomme découpé dans une feuille de papier. Il le serra entre les feuillets de non livre. — Bieniot arrivèrent deux petits èvet à face noire armés de haches, Le Ou tes abattit de deux coups de son livre. C'étalent aussi des figurines en papier, qu'il serra cumme la première. — Au milleu de la nuit, une femme frappa à la porte, en plaurant et en se lamentant. Je suis la temme du magicien Tchang, dit-elle. Mon muri et mes deux alls se sont mis en campagne contre vous.

vous les avez falts prisonniers tous les trois. Je vous prie de vouloir bien teur rendre la liberté. — Je n'al pris, ai tou mari, ai tes fils, dit le Ou. J'al pris trois figurines en papier. — Les amés de mon mari et de mes deux fils, sont collées à ces figurines, dat la femme. Vous les avez prises, si clies ne reviennent pas avant le jour qui approche, leurs corps restes à la maison ne pourront ples revivre. De grace, rendez-leur la tiberté. — Magicieus maudits, dit le Ou, n'est-il pas juste que ce que vous avez fait à tant d'antres, vous arrive à votre tour?! Non je ne les làcherni pas tous. Par pitté pour toi, je vais te rendre uo de tes fils. N'en demande pas davantage!... et il remit à la femme le plus petit des deux koei serrès dans son livre. — Le tendemain il fit prendre des reuseignements au domicile de Tohang-k'ichenn. On tul rapporta que le magicien, et son fils alné, étaient moris tous deux la nuit précédente. La veuve restait seule, avec son plus jeune fils.

--

Burant l'hiver, no marchand venant du midi, albeit pour ses affaires au til 🕱 Chan-tong, II avait dépassé 盆 州 Su-tehrou, et approchait de 符 隨 Fracii, La Buil vint. À la deuxième veille, le vent du pard se unt à soufiler avec violence. Le marchaod vitalors, an bord de la route, la lanterne d'une auberge. Il entra, demanda du via à boire, et un gite pour la quit. Les gens de l'auberge parurent contraries. Copendant un vicillard, le voyant barassé, cut pitic de ini et ini dit : Nous attendons des saldais qui reviennent de Join. Il ne nous reste pas de vin à vous donner. Mais, à droite, il y a un cabinet, où vous pourrez passer la quit... Cela dit, Il conduisit le marchaud au fieu indiqué: - Celui-ci souffrant de la faire et de fa soft ne put pas s'endormir. Boutôt le entendit, dans la cour, un bruit confus d'hommes et de chevaux. Pique de curiosite, il se leva, el regardant par une fente de la porte, il vit la cour de l'auberge et les abedours remplis d'hommes d'armes, qui, assis à terre, buvalent, unagenient, et parlaient de choses militaires, nuxquelles II ne compett rian. Sondain tous crièrent: le général arrive; et, comme on eniendali déjà les appels de son escorie, les soldats qui remplissaient la cour sortirent tous à sa rencontre. Biemot, précèdé par plusieurs dizalnes de lautèrnes en papier, un homme à l'air robuste et martial, à la jougne barbe, arriva à la porte de l'auberge, descendit de cheval, entra, et c'assit à la place d'honneur dans la grande salle. Tamlis que ses officiers se tennient à la porte de devant, les gens de l'apherge lui servicent son repas, du vin et des mets, il mangea et but bruyamment. Quand II out fini, il appela ses officiars en sa présence, et leur dit : Voici longtemps que vous éles sortis. Ilatournes chaque à sa section. Je vals prendre un pen de repos. Quand l'ordre en sera venu, nous nous remettrons en campagne sans retard. - Las officiers repondirent pur l'acclemation accountmée, et sortiernt. Alors le général appoia A-ta'tl'Aussitôt un potit domestique sortit de l'appartement lateral de gauche. Les gens de l'auberge fermèrent la porte de devant, et se rettrèrent. - A-ta's introduisit le général barbu dans l'appartement de gauche. Les ravons d'une iampe filtraient à travers les feutes Intrigué, le marchand sortit de son cabinet à droite, et vint épier ce qui se passait dans l'appartement. Il n'y vit qu'un lit de camp en rotin, sans literie. Une lampe était placée sur le soi. - Alors le général barbu prit sa tête à deux mains. l'enieva de dessus ses épaules, et la déposa sur le lit de camp. Puis A-16's lui enleva les deux bras, et les déposa sur

le lit, l'un à droite, l'autre à gauche. Ensuite, le corps étant étendu. A-ts'é défit et disposa de même les membres inférieurs droit et gauche. À ce moment la lampe s'ételguit. — Épouvanté, le marchand s'enfuit dans son cabinet, se coucha, se couvrit les yeux avec ses manches, et ne doronit pas de la nuit. Entre le premier et le second chânt du coq, transi de frois il s'enhardit à découvrir ses yeux. L'aube blanchissait. Il était couché dans un hallier sauvage, en pleine lande. Pas trace, ni d'une habitation, ni d'une tombe. Il marcha l'espace de trais stades, et arriva à une anherge, dont on ouvrait justement les portes. Étonné de voir un hôte arriver à une heure aussi matinale, l'aubergiste lui demanda d'où il venait. Le marchand lui raconta son histoire. Vous avez dormi, lui dit l'aubergiste, sur un ancien champ de batallie.



Le lettré la Tch'er, assez peu aisé, était un buveur émérite. Pour qu'il put bien dormir, durant la nuit il ini faitait encore vider trois gobelets. Aussi déposail-il chaque soir un pot de vin à la lête de son fit. - Une mult, comme il vensit de s'éveiller et se retournait, il s'aperçut que qualqu'un était couché à côté de lui. Au toucher, il sentit un être pollu plus gros qu'un chat. Il alluma sa lampe, et vit, couché dans la converture, un renard ivre-mort. Il examina alors son pot à vin, et le trouva vide .. It paraît qu'il a les mêmes goûts que moi, se dit-il en riant. Puis il se reconcha, sans rion faire pour réveliter le renard : laissant seulement la tampe afformée, pour voir comment Il se transformerait. - Vers minutt le renard builla et s'étira ... Avez-vous bien dormi? Ini demanda le Teh'ee, en sonievant la couverture... Co chacmant jeune bomme santa du lit, lui lit la révérence, et le remercia de ne l'avoir pas tue durant son sommeit... Revenez quand vous voudrez, lui det le Tah'ar, et ne vons défiez jamais de moi... Puis il se rendormit. Quand il s'évei la, un matio, la renard avait dispara. - Le soir venu, il prépara quantité double de vin. Le nuit, le renard vint le trouver. - Vous n'étes pas riche, dit-il au leh'es; il convient que je vous alde à payer notre vin. A sept stades d'irl, vers le sud-est, vous trouverez sur le chemin deux taêts d'argent perdus par un passant; aliez les ramasser, au petit jour, Le Tch'es trouva de fait l'argent à l'endroit indique... Le soir il prépara un petit extra pour son hôte. - Je n'aime pas à être en reste, lui dit le ronard. Au fond de votre propriété, vous trouverez un tresor enfoui... Le lendemain, le Tch'es ayant creuse à l'endroit indique, dêterra plus de cent ligatures. - Un autre jour, le renard toi dit. Anjourd'hul on apportera au marche une grande quantité de sarrasia. Achetez tout -Le Teb'ez fit ainsi. Il y en avait quarante piculs. Tout le monde se moqua de lul. - Or cette année-là li ne plut pas. On ne put semer que du sarrasin, Le Tch'ee revendit ses quarante piculs, con me graine pour les semailles, plus de dix fois le prix d'achat. - Bientôt II fut propriétaire de deux cents acres de terre excellente-Chaque année il demandalt ou repard ce qu'il fallait semer, aussi recoltait-il chaque année une pteine moisson. - Le remard était l'intime et le protecteur de la famille. Il appelalt la famme du Tell'es sa belle-sœur, et ses enfants ses ills et filles. Quand le lettre fut mort, le renard disparut,

Un homme du district de 🐼 🕮 Song-yang étaut alle couper du bois dans la montague, s'attacia outre mesure. Deux tigres l'attaquérent. Il grimpo sur un arbre, L'arbre n'était pas très éleve. Cependant, malgré leurs bonds, les deux tigres n'arriverent pas à le happer. — Si 亲 都 事 Tchou-touchen était lei, dit l'un des deux tigres, cet homme serait vite décroché. - Va le chercher, dit l'autre: je monterai la garde, en attendant. - Bientôt le premier tigre revint, en amenant un troisiéme, plus long et plus svelte. La muit était venne, et la lune brillait. Le traisième ligre bondit, et frôla les vétements du bücheron. Celui-el prépara sa hachette. Quand le ligre boudit de nouveau, d'un coup il lui entailla une patte de devant. Les trois tigres s'enfuirent, en poussant des rogissements formidables. - Le bûcheron se garda bien de descendre de son arbre, avant qu'il fit grand jour. Il raconta dans son viliage ce qui lui était arrivé. - Tchou-toucheu, dit un villageois; mais c'est le nom d'un homme de ce district, à l'Est; allons voir! - Les villageois y allérent en nombre. Quand ils demandérent à parier à Tchou-touchou, on leur dit: il est alité; étant sont la nuit dernière, il s'est blessé à la main. - Pas de donte, cet homme pouvait à volonté se transformer en tigre. - Les villageols avartirent le mandarin. Colni-el arma ses satellites, corna le logis de Tehou-louchen, et y lit mettre le feu. Soudain un tigre se précipita bors de la maison en flammes, força le cordon des satellites, et gagna le large. Ou remarqua qu'il était blesse à une patte de devant. On ne revit lamais Tchou-toucheu.



Dans la province du ill 東 Chan-long, le bacheller 林 長 康 Linn-tch'ongk'ong touchait à sa quarantième année. Tous ses efforts pour obtenir le grade de licencie, avalent été valus jusque la. Il se découragea, et songeait à renoncer à la pourruite des grades, quand soudain une voix lui dit: Ne vous découragez pas algel. - Qui éles-vous? demanda le bacheller effrayé. - Je suis un koei, dit la voix. Depuis des années, je vous suis pariout; je vous aide et vous protège. - Pourraisje vous voir? demanda le bacheller. - Le losi refusa d'abord, mals se rendit enfin aux sollicitations réliérées du Linn, et apparut sons la forme d'un homme suppliant, le visage triste et ensanglanté. Je suis, dit-it, un marchand de tolle de 👺 據 Lan-tch'eng-hien. I'al ôtê assassiné par un certain 强 Tehang de 接 藝 le-hien, qui a enterré mon cadavre près de la porte de l'Est, et a roulé sur l'emplacement une vieille meule usée. Il m'a été dit que vous deviendrez sous-préfet de Ic-bren, et qu'ajors vous me vengerez. Voltà pourquol ja vous suis sons cesse. l'attends ma vengrance. Vous serez reçu licencié en telle année, et docteur en tuile année... Cela dit, le koei cessa d'étre visible. - A l'époque dite, le bachelier Linn fut reçu fleencie. A la session suivante, il fut reçu docteur, et envoyé comme sonsprefet à le-hien. - Comme II se promenalt dans sa ville, il vit une viellle meule qui gisait sur un terrain vague. Il fa fit enlever, et creuser à cette place. On découvrit un squelette. Aussitot le sous-préfet ordonna d'arrêter le Tehang, lequel, examiné juridiquement, avous son crime et en recut le châtiment,



Au nord de la viile de Di A. E. Linn-i-hien, devant la tombe d'un Monsteur Ellor, se trouve une tortue en plerre, qui ne porte plus de stèle. Elle en por-

tait une jadis, au temps du roysume hun des A Chen de ift Tehno (quatrième siècle). Les tortues alment l'euu. Chaque uuit, la tortue de pierre, portant sa sièle. allait prendro son bain dans la rivière veislae. Aussi avait-elle toujours, le matin, le dos couvert d'aigues. Une fois, un passant l'effraya. Elle leta sa stèle et s'enfuit. La stéle fut brisec.

A 韧 袜 杜 Liou-linn-is'oung, la nuit un chetal foulalt et hiroutait les céréales des paysans. Ne reussissant pas à le prendre, les montérent la garde avec leurs ares. Une quit, le cheval reçut une fféche. Il s'échappa. La trace de son sang conduisit les paysaux à un cheval de pierre, érigé devant la tombe d'un noble personnage. Ce cheval dualt blessé au flanc. Ou sut ainsi que s'était bien lui l'auteur des

déprédations nocturnes.

Pres de la porte septentrionale de la ville de 嘉 未 \$ Kia-houo-hien, s'elève ud pont, jadis appele le pont des enfants, parce qu'il était orné d'enfants en plesse. Ce pont est fort ancien. A force de vieillir, les enfauts de pierre devinrent transcendants. Ils cournient les rues la nuit, frappaient oux portes, gambadaient sur le marché. Ceia finit par ennoyer les païsibles bourgrois. Une noit, quelques braves montérent la garde en ormes. Ils virent les cafinnis de plerre descendre de leurs Diches, se jetérent sur eut, et leur aliattirent la tête à coups de sabre. Dequis lors les appartitions nocturnes cessérent, et le paix fut rémblie.



L'afficier 現 京 嗣 Ou-tenungsen avait à son service un ancien valet de son pere, qui fui devait deux cents ligatures. Chaque aunce cet homme refusait de payer sa delle, dont les intéréts s'accumulaient à perte de sue. Un jour, impatienté, Ou-tsaungenn l'oppela en sa présence et prononça l'imprécation suivante: Je ne sache pas que je te doive quelque chose du fait de mes existences passées; mais tol tu me dois certainement doux cents ligatures, et tu me les rendras comme une ou camme cheval!.. Ce disant, il brula la reconnaissance de la dette, et renvoya le debileur. - Un an plus tard, Ou-teoungsen était assis seul dans son appartement. Soudain le vieux valet se presente devant lui, revetu d'une robe bianche, et lui int: Je viens acquitter ma dette. - Qu'il n'en soit plus question, dit Ou-toungsen; j'ai brûle la reconnaissance - Le valet ne répondit pas, sortit de l'appartement, et alla droit à l'écurie. Un instant après les paleireniers vonatent augoncer, qu'une jument veualt de donner le jour à un beau poulain blanc. - Quelaounguen ilt prendre des informations au logis du valet. Il venait de mourir. - Le poulain deviul un cheval. Ou-tsoungsen le vendit, el en rélieu juste le memant de la detle.



Un etranger tres fort et sans peur, séjournait au 網 機 Han-konny dans une vieille pagode solitaire. Une nuit qu'il se promenait dehors par un bean clair de lune, il vit entrer dans un massif d'arbres, un homme coine d'un bonnet à la mode des it Tang. Comme il voltigealt plutôt qu'il ne marchait, l'étranger se donts que c'était un kori. Il le suivit de loin, et le vit disparaitre dans une tombe ancienne, située an plein bors. Pas de doute; l'être mystérieux était un campire. -Oc. l'Atranger avait entendu dire, que le plus manvals tour qu'en putisse jonné à un vampire, c'est de lui dérober le convercle de son cercueit. Tout le monde reconte cela, se dif-if; voilà l'occasion d'en faire l'expérience. - La nult suivante, il se mit en emboscade dans le bols. Un pen avant minuit, le vampire sortif de la tombe, L'étranger le suivit. - Le tampire se rendit à un grand bâtiment à étage. D'nne fenêtre, une femme vêtue de rouge lui leta une corde blanche. Le vampire grimpa à l'étage, et se mit à bayarder avec la femme. - C'est le moment, se dit Petrauger. - Vite, il comut à la tombe, enteva le couvercle du cercueil, et le mit en lieu súr. Puis il se cacha dans un fourré, pour voir ce qui arriverait. - Vers le matio, le vamoire reviat. Quand il ent constaté la disparition du couverele, il manifesta un grand effroi, fureta aux alentours, puis cournt à la grande maison, et demanda asite à grands cris. La temme parut à la fenêtre, mais ce fut pour fuire des gestes de refus. Le vampire saviall et huriait de désespoir. Sondain les coqu chantérent. Il tomba comme foudroyé, La femme s'affaissa aussi à sa featire. - Au matin, des passants trouvérent le corps d'un homme vêtu à l'antique, gisant devant le temple des ancèlres de la famille El Tcheon. A l'étage de ce temple, étalt remisé le cercuell non encore ensevell d'une femme de cette famille. Le cercuell était ouvert, et la femme vêtne de rouge et ceinte d'un lieu blanc, gisait sur le plancher. - L'étranger raconta ce qu'il avait vu la nuit. - On brûls les deux vampires sur le même hûcher.

-4-4-

im & Tch'enn-tchai, un magicien de T Trinn-kiang, excellait à gueric les maindies par ses incantallons et ses passes magiques. — L'aubergiste de 14 Sou-mong de ill fill l'an-tcheou, avait un fits atteint d'une folie que personne ne pouvait guérir. Il s'adressa su Tch'enn, qui alla visiter le malade, Célul-ct la frappa et l'injuria. Le Tch'enn dit au pére: le siège de cette maludie est dans le cœur; donnez-moi une chambre, et que personne ne vienne observer ce que je ferat. - Quand la nuit fut venue, le magicien prit le malade, le lia, lui ouvrit fa politrine, et le suspendit au mur de l'est, tandis qu'il sérait son cœur sons la véranda du nord. Il rentra un instant dans la chambre, pour réciter ses incantations. Un chien profits de cette absence, pour dévorer le cœur. Quand le Tch'enn constata sa disparition, il fut très ému, prit un sabre, le brandit et sortit de la maison. - Le pere du malade pensa que cotte sortie faisait partie des passes magiques. Il n'entra pas dans la chambre où le corps de son fils était suspendu. - Au bout du temps qu'il faut pour prendre un repas, le magiclen revint, tenaut en main un cœur. Il outra dans la chambre, l'introduisit dans la politiue ouverte, souffla, et l'ouverture se referma. Pen après le fils de Sou-mong revint à Ini, et se mit à crier « passez au relais! passez au relais! ». Personne, dans la famille, ne comprit ce qu'il voulait dire ... Peu à peu il se calma, et se trouva complétement guéri. - Voici ce qui était arrivé. En ce temps-là, sur la route impériale du midi, les ralois se succèdalent de vingt en vingt stades. Entre deux relois, un comrrier officiel tomba et se blessa mortellement. Le deruler sonci de son cœur, fut de faire parvenir ses dépèches. Il tira le paquet et cris «passez au relaist passez au relais!s.. Ceci se passail à dix stades environ de T'on-tcheou. Tch'enn-tchei qui cherchait un conr. pour remplacer celui dévoré par le chien, prit le cœur du courrier, et le placa dans la polirine de son client. De là vint que les premiers cris

de celui-ci quand il revint à lui, furent l'expression des dernières préoccupations du courrier mourant.

-4-4-

A 報別 Hoei-tchenu le Docteur 遊春 註 Tai-youk'l ayant bu copleusement avec des amis, sortil de la ville au clair de la lune, pour prendre l'air. Comme il revensit, il rencontra, près du pont fil My Loung-k'iao, un homme vetu d'habits bieus et portant un parasol, qui venuit de l'ouest. Quand Il vit Monsieur Ten, cet homme parut hesiter. Le Docteur suppounant que c'était un voleur, le prit au collet et lui demanda qui il était. - Je suis un satellite chargé de plusieurs arrestations, répondit l'homme. - Un satellite à cette heure, en ce lieu! Tu meus dit le Docteur. D'allleurs n-t-on jamais vu un satellite venir de la campagne, pour arrêter quelqu'un dans la ville? Le pretoire n'est-il pas en ville, et non à la campagne? - L'inconnu se presterun devant le Docteur, et dit: Je suis un satellite infernal. Je viens saisir des ames. - Montre ton mandat. At le Docteur. - Le saleflite exhiba un mandat bien en règle, portant phisleurs noms. La troisième sur la liste, était un cousin du Docteur - Celui-ci lacha le satellite. Cependant, voulant cassurer de la vérité de cette histoire, et désirant sauver son cousin si possible, il s'assit près du pant, et attendit le retour du satellite. - Vers la quatrième veille, celui-ci revint. - Les as-tu tous pris? demanda le Docteur. - Oui, tons, répondit le satellite. - Où sont-ils? demanda le Docteur. - Dans mon parasol, dit ie satellite. - Montre voich dit le Docteur, - Le satellite, entr'ouvrant son parasol. Iul montra cinq monches vertes, attachees chacane par un fil Les panyrettes bourdannalent de leur mieux. - Le Docteur se saisit du parasol, el lacha les captives. - Très mécontent, le satellite reprit le chemin de la ville. -Le Docteur attendit jusqu'au jour, mais ne le vit pas revenir. Il alla alors prendre des nouvelles de son cousin. On lui dit : Vers minuit it a éte pris d'un mal soudain, On le croyalt mort, quand il est revenu à lui. Mais avant l'aube, il est mort pour de bon.

-0.00-

En paysan avait porté ses poires au marché pour les vendre Comme elles étaient sucrées et parfumées, il en demandalt un bon prix. Un ju ± tao-cheu, an bonnet déchiré, à la robe en loques, quélait sur le marché. Il demanda l'anmône au paysan. Celui-ci de reluifa. Comme le tao-cheu insistait, le paysan se facha et lui dit des injures. — Le tao-cheu dit: Tes poires sant nombreuses; si tu m'en donnais une, cela de l'appanyrirait guère. — Les assistants exhortèrent le paysan à sacrifier l'une des moins belles parmi ses poires. Il refu-a mordieus. Alors ils se cotisérent, acheièrent une des poires du paysan, et la donnérent au tao-cheu. — Attendez un instant, leur dit celui-ci; moi le ne suis pas avare; le vais vous faire manger de mes poires à moi. — Cela dit, il dévora la poire à grandes bouchées, requestant soigneusement les pépius. Puis, détachant un coutean qu'il portait sur lui, il creusa un petit tron dans le sol battu du marché; y sema les pépius, les recouvrit, so fit apporter un pou d'esu et les urro-à. Aussitét un germe sortil de terre, grandit, devint no bom poirier, fleurit, et se chargen de poires superbes. La tao-chen les cuelliti une à

une, et les donns aux assistants, qui les mangérent jusqu'à la dernière. Alors, d'an coup de son couteau, le tuo-chen trancha la tige du politier, le mit sur san épaula et s'en alla. — Ce spectacle avait naturellement attiré toute la foule du marché. Même notre paysan avait quitté ses polres pour voir. Quand il retourna à sa petite voiture, il constata que toutes ses polres étaient parties, et que le timon brise avait disparu. Il comprit alors, le tour magique du tao-chen. Pour se venger d'avoir été rebuffe, ceini-ci avait fait pousser en arbre le bois de sa voiture, avait fait monter ses poires sur l'arbre, les avait distribuées, puis avait emporté le timon. — Furieux, le paysan se mit à la poursuite du tao-chen, pour lui demander raison. Au détour d'une rue. Il ratrouva son timon, mais ne revit jamais le tougleben. — Tout le monde rit de lui, bien entendu.



En 1761, un courrier nomme 選 貴 Tchang-koei fut expédié de Pékin par un général Il portait une dépêche pressée. Quand il cut dépassé 14 46 Leanghiang, le soir une tempête s'éleva. Le vent souffla sa lanterne. La unit devint très noire. Le courrier crut entrevoir, dans l'obscurité, un des abris élevés le long de la grande route. Il s'en approcha. C'était une maisonnette. Une fille de dix-huit aus environ lui ouvrit la porte, attacha son cheval à un poleau, l'introduisit, chaoffa le the, puis thi offrit l'hospitalité pour la nuit. - Le lendemain à l'aube, elle se retira. - Le courrier continua à dormir. - Enfin, piqué par un froid très vif, et chatonillé par des branchages, notre homme se révellla au petit jour. Il gisait, dans un builler, sur une tombe. Son cheval était attaché an tronc d'un arbre, à quelques pas de là. - Quand il arriva à destination, sa dépêche se tronva être en reiard de cinquante quarts d'heure. L'autorité militaire lui demanda compte. Il raconta son aventure. Un examina l'endroit qu'il avait indiqué. C'était la tombe d'une fille Tchang, laqualle s'étant mal conduite, et la chose s'étant ébrultee, s'était pendue de honte. Elte avait déjà joue à bien des passants, dirent ies voisins, le même tour qu'à ce courrier. - Ordre fut donne de l'exhumer. On trouva, dans son cercueil, son cadavre frais et vermeil. L'autorité le fit livrer sux flammes.



En 1755, à Pèkin, quantité d'enfants moururent de convulsions la première année de leur vie. Durant leurs crises, on voyait un volatile semblable à un bibou, voler en rond, dans la chambre, autour de la lampe. Plus son vot s'abaissait et s'accèlérait, plus l'était de l'enfant empirait. Quand le petit avait expiré, le sinistre oiseau disparaissait. — Un nouveau cas de convulsions s'étant produit, un certain 155 Neue, excellent archer, prit son arc et son carquois, et alla voir. Le voiaille mystèrieux ayant paru, il lui décocha une ffeche, qui l'atteignil. L'oiseau poussa un cri de douleur, et s'enfuit à tire d'alle. On suivit la trace de son sang. Elle aboutissait à la cuisine de la maisen du maréchal \$\frac{1}{2}\$ Li. A côté de la cuisine, dans une chambrette, gisait une vieille aux yeux verts. Elle avait les reins traversés par une flèche. Le sang ruisselait de sa blessure. — C'était une femme du pays des \$\frac{1}{2}\$ Mino-treu, que le maréchal Li avait jadis ramenée captive de la pro-

vince du 📆 🛉 Yunzi-non, où il avait fait campagne. Depuis longiemps où la soupçonnait d'être sorcière. Ou la toriura, pour la faire parter. — Elle avana qu'elle savait une formule, qui lui permettalt de se transformer à colonté en un obseau de prois. Elle sortuit sous cette forme, vers minuit, pour sucer la cervelle des petits enfants. Elle en avait fait mourir de la sorte plus de cent, dit-elle. — Furienz, le maréchal Li la di lier, entourer de fagots, et beûler vive. Après cette exècution, ancun enfant ne n curut plus d'échangée.



An pays de 就 安 Kien-nan, to bacheller 幸 間 節 Li-mingtchoung habitait dans les montagnes. Un jour qu'it s'était rendu à un village éloigné, à l'occasion d'un marché. Il revint ivre, alors qu'il faisait déjà sombre, et sans être accompagné. Il était à mi-chemin, mund un hoei de montague le jeta dans un ravie. Son corps y resta évanogi. Son ame, continuant sa route, arriva au logis. Sa mère et sa femme étalent assisos, lamne allumée, attendant son retour. Il salua sa mère, mais celle-cl ne l'entendit pas. Il pousse du coude sa femme, qui ne le sentit pas. Alors un vielliard à bathe grise sortil de l'atrium central, le salua et lui dit: Un koei de montagne a causé du domunge à votre corps. Si nous n'allors pas vite à son secours, il ne pourra plus revivre... Et prenant le hachetler par la main, le vielliard l'entraina hors de la maison. Quand ils euront marché l'expace d'environ dix stades, ils trouvérent le corps gisant dans le ravin. Poussant de toutes ses forces, le vieillard enfonça l'âme dans le dus du corps, en appelant à grands ecis Liminglehoung! Li-minglehoung!, Ces appels lirèrent le buchelier de son profond sommeil. Il s'assit sur son séant, et regania autour de lui. Le vieillard avait disparu. La tune brillatt au firmament. Le-mingerhoung courut d'une traite jusqu'à la moison. Mount était passe depuis longtemps, quand il arriva. Il raconta son aventure à sa mère et à sa femme. Quand le jour fut venn, ils firent des libations et des offrandes nux Panates, pour les remercier de cette signatée protection (page 97 G).



A 就 引 Hang-tchemt un certain 馬 園 洞 Ma-koanlan, faisait une offrande à la porte de sa maison, quatre fois par an. Je sais bien que, au temps jadis, ta porte était comptée et honorée parmi les Pénates; mais il y a longtemps que cet urage s'est complètement perdu. Je demandal donc à Monsieur E Ma, pourquoi lul seul s'y conformait encore. A cause du fait suivant, arrivé chez nous, me repondibil. - Nous avious un esclave, nomme [the Telecon, qui sortait parfois en enchette le soir pour s'enivrer. Une muit j'entendis du bruit devant la porte. Je regardal, et vis Pesciave ivre étendu par terre. Je le fis ramasser. - Il dit: En contrant de mon escapade, je trouval à la parte un homme et une femme. Tous deux étaient décapités, et tenaient leur tête à la main. Je suis la belle-sœur, me dit la femme. Quand ton frère, mon mari, m'a surprise en adultère et m'a tuée, pourquoi l'as-tu nide? Lui avait le droit de me faire mourir, mais toi tu ne l'avais pas. Or, comme il s'attendrissait, c'est toi qui l'as excité; comme il faibtissait, c'est tol qui m'us décapitée. Voiel du temps, que nous te guettons, mon amant et moi, pour nous renger. Le Génie tutelaire de la porte nous a toujours empéché d'entrer. Cette fair none l'avons pris deligre, et none le tenana enfin !.. Le disant, alle une

cracha au visage, taudis que son amant mo donnait un coup. Je tombai. Ils disparurent quand lis vons autendirant vanir à mon secours. J'ai vraiment commis cette fauto dans mu jeunesse. — Porte sur son lit, le Tch'enn expira presque aussitét. — Depuis lors, me dit Monsieur Ma. Je fais régutièrement des offeandes au Génie protecteur de ma porte, qui garde si bien ma maisan contre les kuét mulfaisants.

-0-0-

A the fil Ki-tcheou les fammes et les filles de la famille du préfet, épronvalent d'étranges frayeurs nocturnes, et étalent affligées de singulières maladies. Le préfet consulta le célèbre to les Konn-lou. Sons les fondements de votre hôtel, lui dit retul-cl, à l'obest, sont enterrès les squelettes de deux hommes. L'un des deux fiont une pique, l'antre un arc et des fièches. Leur lête est en dedans du mur, leurs pleds sont en-dehors. Les coups du piquier causent les céphalaignes de vos fammes, les fièches de l'archer sont couse de leurs cardinigles... Le préfet dit creuser la terre à l'endroit indiqué. Les deux squelettes farent découverts et exhumés. Aussiôt les habitants de l'hôtel recouverent la paix et la santé.

-4-4-

康 東 Tch'enn-ts'itong étant sous-préfet de 上 元 Chang-guan, raconta ce qui suit: Dans ma jeunesse, je séjournal avec mon ami 弘 Tchang, a 太 平 所 T'ai-p'ing-fou. Nous habitions la même chambre. Un jour que nous faisions la tiexte, je vis, devant le lit de mon ami, un petit banhomme pâle, vêtu de bleu, qui le regardait fixement. Bientât mon ami fut pris d'un accès de flèvre lutense Alors le petit banhomme se retire. — Une nutre fois mon ami m'appeta à son secours. Bes flegmes l'étouffaient. Devant son lit, je vin le même petit banhomme, qui dansait de joie. — Je compris alors que c'était un koet propagateur de la malaria, et l'empoignal. Un froid giaciai paralysa ma maio. Il m'echappa avec un brutssement, gagua le vestibule et disparut. — Mon ami guérit. Ma main resta noire, comme enfumée, durant plusieurs jours.

-4-4-

高明 F Kno-mingking do 部 | Treastch'con, m'a lui-même raconte l'histoire suivante. A partir du jour de -on mariage, il commença à souffrir de vertiges, de sufforations et de syncapes. Il entendalt sans cesse une voix d'enfant qui baibuthait lei-lei cetrangler. Eadin il vit Centant, un petit âtre d'un pied de hant, qu'i gambadail sur son fit, as sautall et dispuraissalt toujours au même endroit quand il se voyalt abservé. - Cependant Koo-mingking dépérisont à vue d'œit, et ses accès devenuent de plus en plus graves. Convaluens qu'il s'agissait d'une obsesssion magique, ses parents invitérent un magicien, dont les charmes furent impuissants. Alors ils mirent un sabre sous l'orellier du malade, et dissimulérent un grand bassia plein d'eau, à l'endroit où l'anfaut disparaissait d'ordinaire - Un jour que Kas-mingking faisait la sieste après midi, l'enfant parut. Le Kas brandit son sabre. Le lutin fuyant en toute hâte, tomba dans le bassin et fut pris. - Cretait une figurine en bois, vêtue de ronge, avec une sicelle ronge serrée autour du cou. comme pour les-les l'étrangler. On brûts cette figurine, et le Keo recouvra la sante. - Le jour de cette exécution, un menuisier étouffa subitement dans le village, Cétait lui qui avait aménagé la clambre nupliale de Kao-mingking, Les

Kno l'avaient indisposé, en ne ini payant pas ce qu'il demandait. Il s'était vengé en cach nt dans la chamisse auptiale une figurine magique, qui devait étrangler lentement le fils de la famille. Son charme déjoné se retourne contre lui.



Dans sa jeunesse, un certain M + 3, Kia-chenfang, de la province du inf m Heue-nan, paraissalt comme hôbété, un peu bliot. Ses parents étaient moris. Son frère ainè, un lettré, le fit travailler aux champs. - L'idée fixe de Kiu-chenfang, était d'aller au ciel. Il y pensait sans cesse. Un jour un 道士 too-chen qui passait, ful dit: l'al apprès que lu déstres alter au clet. Ferme les yeux. Prends mon bras. N'ale pas peur. - Le jeune homme se sentit enlevé dans l'espace. Le vent situalt, et un bruit de vagues qui déferient retentissait à ses preilles. - Après quelques Instants, il reprit pied. Ouvre les yeux maintenant, dit le tou-cheu Le jeune homme vit un paysage feerique, des palais et des maisons. - l'al affaire ici pour quelque temps; prends ceci pour te soutenir, dit le ton-cheu, en tui tendant une coupe de vin. - L'absence du tao-cheu ne parut pas longue à Kin-chenfang. Quand II fut revenu: Redescendons sur la terre, dit-II. Forme les yeux et prepuis mon brus. -Kin-cheufung enteudit les mêmes sifflements et mugissements qu'à l'aller. Au bout de quelques instants, il reprit pied près de son viltage. - Quand il parut devant son frère, celul-ci poussa un cri d'effroi. Es-tu un homme ou un koer? demanda-t-il. - Pourquoi serais-je un koei? dit Kiu-chenfong. Ne suis-je pas allé aux champs ce maliu? Un tuo-chea m'a mené au ciel pour quelques instants. Me voici de retour. - Ce matin? quelques instants? s'exclama le frère ainé. Voità des années que tu as disparu, et qu'en te croyalt mort.



Lorsque Monsleur 器 Triong était mandarlu de 安 界 Nun-tcheou, il vit là un homme qui mouvait continuellement ses polymets, comme s'il agitait des sonpetres. Il lui demanda d'où lui vennit ce tic. L'homme lui raconta l'histoire sujvante. - Je suis originaire du petit village de X, adoseé à la montagne, Jadis, chaque unit, un vampire établi dans une caverne voisine, voiait jump'à mon village, en quête d'anfants à dévorer. Les villageois avaient heau se garder; le monstre arrivait toulours à faire quelque prise. - Un jour nous apprimes qu'il y avait en ville un tac-cheu très babile. Tout le monde se cotisa. On acheta des présents, et des députés invitérent le tuo-cheu à venir délivier le village. Il accepta, choisit un jour faste, vint, der sen un untel, puis dit: Par mon art, je puis tendre des filets célestes et dresser des pléges terrestres, qui empécheront le vampire de fuir; mais c'est à vous de le déloger et de le tuer. Avant bout, il me faut un homme sans peur, pour le rôle principal. - Comme tous hésétaleut, je m'offris. - Prends deux sounettes, me dit le tauchen. Tundis que les autres formeront une encointe ou dehors, toi tu te tiendras blotti près de l'ouverture de la caverne, épiant la sortie du monstre. Dés qu'il sera sorti, lu entreras dans la caverne, et lu commenceras à sonner. Le son des instruments en culvre, enlève jeur force aux spectres. Il ne pourra pas contrer, et nous le tuerons debors. Nais, pas un arrêt dans la sonnerla, ou in seras immédiatement suisi par le moustre. - Nous disposames tout à la

chute du jour. Le tao-cheu prit position devant son antel. Les villageois forméreat le vercle. Le vampire sortit, et voulnt prendre son vol. Derrière int, je meprécipital dans la caverne, et sonnai à lour de potgneis. Arrêté par les fliéts du tao-cheu, cerne par les villageois, le vampire se retourna vers mol. Éperdu, je sonnais sonnais, à perdre haleine. Il me dévorait de ses yeux futgorants, mais ne put pas me saisir. Nous le continues ainsi, sans terr l'attaquer corps à corps, jusqu'uux premières lueurs de l'auhe. Alors il toutha mort. Nous le brûlâmes aussitot. Le tie que vous me voyez, m'est resté de la sonnerie ininterrompue, que j'ai dû exècuter durant toute cette terrible nuit.

--

Le Lettre 張 望 酚 Tchang-wangling de 袰 塘 Telien-t'ang avait is flevre. Durant un accès plus grave, un de ses anciens condisciples, un certain M Kou, mort depuis longtemps, lui apparat et lui dit: Vous èles arrivé au terme des années, que le destin rous avait primitivement concedées. Mais, à couse de la petite fille que vous avez sauvée de la noyade, votra vie sera prolougée. Je suis venu tout expres pour vous en donner la nouvelle. - Quoique le hou fut son ami, le Tchang le voyant fort mal vêtu, et de plus majgre et have, crut devoir lui offrir un pourboire, pour sa peine. - Le Kon refusa, Je n'ai fait que mon devoir, dit-it. Je suis actuellement le Genie de ce lieu. Sans donte, la place est mauvaise, et je souffre ernellement de la misère. Mais je suis fermement résolu à me pas exploiter mes administrés. Quoique l'oie foim presque tous les jours, le n'accepte pas votre argent. - Le jendemain le Ichang fit faire une aboudante offrande au pagodin du Gente du lieu. Célut-ci lui apparut de nouveau, pour le remercier. Vous m'avez. mis en état, dit-il, de pouvoir attendre Jusqu'an terme des permutations périodiques. L'espère qu'alors l'aurai un poste meilleur. Un bon repas permet à un homme de vivre durant trois jours, à un koei durant un an. Encore une fois mercl.

-0-6-

Quand il était Jeune encore, le Grand-Juge 孝玉 登 Li-nhoung, originaire de 证 州 Toung-trèneau, s'adonnaît nu spirilisme (page 591). Un jour le pinceau écrivit: Honore-moi, et je t'aiderai. — Le Li se prostorm, puis fit des libations et des affrandes, à partir de ce jour. le pinceau le reuseigna exactement sur tout ce qu'il lui importait de savoir Cela servit beaucoup à l'avancement du Li, qui paya son chema de retour en l'honorant de son mieux. Le chema fui rédigenit même ses pièces. — Un jour un commisseur fit, sur l'une de ces pièces qu'il croysit être du Li, l'observation qu'ella était écrite dans le style du célèbre académinien 袋 著 Tr'ien-ki. — Seriez-vous Tr'ien-ki? demanda le Li à son chema. — Oul, répondit celui-ci. — Il accompagna le Li dans tous les lieux où celui-ci fut en charge, — Un jour que le Li était sorti, son fits lusuita le chema. Celui-ci écrivit aussitôt un billet d'adieu. Le Li ne put plus jamais l'évoquer.

圖曼爾 Li-funzie et son am) 周 穆 四 Tcheou-moumenn, jeunes Lettres, simaient à évoquer les cheun au moyen du plateau. Un jour un cheun écrivit sur le plateau: Appelez-moi s Grue solitaires. Cela me distrairuit de causer avec vous. — De ce jour, les deux amis consultérent teur cheun sur toutes leurs

affaires. Le pinceau répondait à tout avez précision. Toutes les dates qu'il indiqua se trouvérent exactes. Toutes les prescriptions qu'il formula furent salutaires. Quand on loi demandait une chose à laquelle il ne vouluit pas répondre, le pinceau resinit immobile. Le chenn était d'une complaisance tolossable. On n'avait qu'à écrire les mots « Mattre Grue solitaire » et à brûler le papier, pour qu'il manifestăt îmmédiatement sa présence. - Cela dura un un entier. Alors le désir de voir leur cheun, tourmenta les deux amis: ils jui demandèrent une entrevue: Le cheun refusa d'abord. Ils réitérérent leur demande, tant et si bien que le cheun finit par écrire: En bien soit! demain, après midi, sur la calline & || Kou-chan, à la tour des grues. - Les deux amis furent exacts au rendez-vous. Le chenn les fit attendre. Ils commençaient à s'impatienter, quand un tourbillon accompagné d'un sifficment passa. Un instant après, un homme d'une haute stature, à longue barbe, portant le costume des mandarins de la dynastie fiji .lling, parut au sommet de la tour. Il fit le geste de se pendre avec une longue écharpe, puis disparut. - Depuis lors les deux amis ne purent plus évoquer la « Grue salitaire. » Il est probable qu'ils avaient en affaire à l'ême d'un mandarin, suicidé à la chute de la dynastie Ming.



L'histoire sulvante arriva, alors qu'il était encore jeune étudiant, à l'académicien 就厚於 Chenn-hoon u de 竹 蠻 Tchou-tourn. Il avait un candisciple namme 强 Tchang, qu'il simait beaucoup. Cet ami n'étant pas venu à l'école durant pluslears jours, Chenn s'informs, et apprit qu'il était gravement malade, il alia chez lui, pour lui faire visite. Devant le temple des ancètres de la familie, il remarqua un grand diable, qui vérifiait l'inscription placée au-dessus de la porte. Que fallesvous lift ini demanda-t-il: - Le jenne Tchang doit mourir, répondit le grand disble; fai ordre d'avertir les mânes de ses ancêtres. - Sa mère est venve, dit le Chenn, et lui n'a pas encore d'enfants; ayez pitié et dite-moi comment on pourrait le sauver. - Je n'y puis rien, dit le grand diable. - Le Chenn supplia encore. - Eh bien, tenez! dit l'antre. C'es) demain à midi juste, que le jeune Teliang doit mourir. Cinq koei vlendront avec moi, pour saisir son âme. Préparez un festin pour six, sous le grand saule, devant la maison. Les foei ont laujours faim el soif, Un tourbillon de vent descendant, vous avertira de leur arrivée, invitez et servezles aussitôt, Si vous arrivez à leur faire passer l'heure de midi, le jeune Tchang sera sauvé. - Le Chenn dit tout cela à la familie du Tehang, Ou fit aussitôt les préparatif- indiqués. Tout se passa comme le grand personnage avait dit, La respiration du jeune Tehang baissa graduellement jusqu'à midi, puis remonta lentement. Les koei avaient laissé passer l'heure. Le jeune Tchang guerit.



A Pékin, la société théatrale A hi Hé Pao-houo-pon était la plus réputée. Un jour un exprés à cheval arriva au bureau de la société, et dit: On vous demande à l'instant, pour chanter la comédie, dans un hôtel hors la porte le in l'Allaitai-menn. — Les comédiens étant inoccupée ce jour-là, firent atteler, et se ren-

dirent aussitot au lieu indique. La mit tombatt, Dans un lieu désert, ils virent une grande maison brillamment éclairée, et une foule de monde. - Quand lla furent arrivés, une duégne vint à cux et leur dit : Mademoissile ordonne qu'en pe chante que des amourelles, et surfout qu'aucun chenn ne paraisse sur la scène; pas tropde bruit non plus, s'il vons pluit. - Le régisseur organisa son programme d'après ces données. Les comédiens chantérent depuis le soir jusqu'à l'aube, sans qu'on leur permit de respirer, sans qu'on leur donnat ni vin ni galeaux. - Leur auditolre leur parut extraordinaire. Et les dames assises derrière la claire-voie traditionnelle, et les messieurs assis dévant la scène, personne ne parlait à voix haute, tous chuchotaient sans qu'on comprit ce qu'ils disaient. - Les comédiens, d'abord elonnés, finirent par se facher. Violant la défense faite, soudain El de Koon-ti entra en scèna, brandissant son épèc, et sainé par un roulement formidable des tambours et des cymbales. - A l'instant, obscurité et solitude complètes. Les comédiens se trouvérent dans une brousse, devant une tombe. - Ils plièrent au plus vile leurs effets et hoguges, et rentrérent en ville au jour. Les gens du voisinage ayant été interrogés, dirent que la tombe était celle d'une demoiselle de la grande famille \* Mon, jadis très mondaine.



A 紹 島 南 Chao-hing-fou, dans une riche malson bourgeoise, un appartement séparé était condamné depuis longtemps. Un soir un hôte demanda l'hospitalité. - Il y a bien un appartement, lui dit le mattre de la maison; mais oséresvous y passer la nuit? - Pourquoi pas? fit l'hôte. - On raconte, dit le maître de la maison, que deux volturiers y ayant dormi, s'enfuirent terrines à minuit. Ils dirent qu'un nain, haut d'un pied seulement, avait grimpé à leurs rideaux et cherché à escainder leurs lits. Depuis lors personne n'a plus osé coucher dans cet appartoment. - Labsez-mol tenter l'aventure, dit l'hôte en souriant. - Voyant qu'il y tenait, le maltre de la maison fit éponsseter l'appartement, et disposer ce qu'il fant pour passer la nuit. - L'hôte laissa sa bongie allumés, et mit son épée à portés de sa main. A minuit, il entendit un léger bruit. Le petit bonbomme furetait dans la chambre. Il commença por feuilleter les papiers de l'hôte. Puis il ouvrit sa maile, an tira les objets l'un après l'autre, et les examina à la lumière de la chandelle. Au fond de la malle, il découvrit une liasse de pétards de première qualité, vrais pétards de 歐州 Hoei-tcheou. Comme il les exeminait, la chandelle cracha, et une flamméche tomba sur la tresse des mèches. Tout le paquet fit explosion, avec un bruit formidable. Le 妖 軽 yao-koai poussa un sifficment algu et disparat. - L'hôte continua à monter la garde, pour le cas où il reviendrait. Au matin, il reconta un maltre de la maison, ce qui lui était arrivé. La nuit suivante, il coucha de nouveau dans l'appartement judis hanté. Le yao-koni ne revint jamals plus.



En marchand méridional a reconté ceci... l'étais encore jeune, et allais à A Kin-hing pour mon commerce. Je dus passer un gué très vaseux. l'étais monté sur un buille. Quand je fus arrivé au milieu du gué, une main noire seruit de

l'eau, et chercha à saisir mon pied. Je releval prestement les jambes. Alors la main coire saisit un des pieds du buille, qui ne put plus avancer. Très effrayé, l'appelai au secours. De la rive, les passants lirérent le huille, sans arriver à le faire mouvoir. Alors l'un d'eux lui tordia la queue. Jans un suprême effort, l'animal se dégages et soriit de l'eau. On vit alors qu'un vieux balai horriblement puant, était fortement attache à son ventre. On le détarbu à coups de haten Le balai gémit et saigna. On le bacha menu à coups de sabre, et on le brûla sur un bûcher. It fallut un mois, pour que l'infection qu'il répaudit disparût entièrement. Depuis lors personne ne se noya plus dans ce gué, ce qui arrivait souvent auparavant.

--

張 明 府 Tchang-mingfou dit avoir rencontré un vieux 道 土 tao cheu, qui avait conservé toute la traicheur de la jeunesse et portait une cheveiure opulente. Mais sur sa tête, l'emplacement de la grande fontanelle, un pouce curré environ, était complétement dénudé. — Peurquoi cela? demanda le Tchang. — N'as-tu jumais remarqué, lui répondit la tao-cheu, que l'herbe pousse bien à côté des chemins, mais que, sur le chemin lui-même, il n'en pousse pas un hiln, à cause du va-el-vient des passants? Ainsi en est-il de mon crâne. Mon âme sort et rentre continuellement par la fontanelle. Ce va-el-vient en a dénudé les environs. — Ce même tao-cheu ayant un soir demandé l'hospitalité dans une bonzerie, les bonzes lui offrirent de concher à l'intérieur. Il refusa, et passa la nuit dans la cour, Le leudemain, au moment où le soleit apparaissait à l'horizon, quelqu'un vit le tao-cheu, perché sur la mur de ciòture. An-dessus de son crâne, un charmant enfant, dodu et potelé, s'éhattait dans les rayons lumineux, qu'it aspirait et avaiait (page 108).

-01-10-

Un certain 股 乾 Yinn-k'ien, satelliten 句 容 Kin-young, était cétéhre pour le zèle et l'andace avec lesqueis il prenait les voleurs. Il passait les nuits à l'affût, dans les endroits les plus obscurs et les plus déserts. Une muit il rôdait aux environs d'un village, quand soudain un individu qui courait, tenant en main une corde, le heurta dans l'obscurité. Cet homme doit être un voleur, se dit Yinuk'ion; et il le fiin - L'homme alla droit à une habitation, et escalada le mur. -Bien deviné, se dit Yrnn-k'ren. Laissons-le faire von coup. Je ie cneilleral, à la sorile, avec les pièces de conviction... Mais soudain il entendit les gemissements d'une femme. Alors Ymn-k'ien sante aussi le mur, juste à temps pour voir l'inconnu qui l'avait heurié, juché sur une pouire, prendre avec nu noud-coulant une femme occupée à sa tollette, et la pendre haut et court. Yinn-k'ien comprit que son inconnu était l'âme d'un pendu, qui cherchait nu remplaçant. Il entouça la fanêtre, et appela an secours. Les voisins accoururent et dépendirent la femme avant qu'elle n'expirat. Les parents remercièrent Yinn-k'ien et le firent boire. Puis Il reprit son chemin pour retourner cher lui. - La anit était encore noire. Soudain il entendit du bruit decrière lui. Il se relourna, Cétait le spectre avec sa carde. Pourquoi m'as-in ensi cette temme que je tennis? cria-t-il. C'est noire droll, à nous suichés, de nous cherches nu remplaçant. Paurquoi m'as-lu empéché de le laire?.. Ce disant, il se mit à frapper Yinn-k inu. Mais celui-el était intrapide.

Il rendit coup pour coup. Le spectre était très froid, et seniait très mauvais. Enfin l'aube blanchit. Les forces du spectre diminuérent. Soudain il s'évanouit.



Au F! J!! Sen-teh'oan, un certain A A Tien-k'ienliou, gros richard, restait sans enfants. Il lui en était né plusieurs, mais ils étaient tous morts en has âge. Un astrologue lui dit: Durant deux générations, des constellations femelles régneront sur voire famille; vos descendants mâles mourront donc tous: à moins que vous ne les fassiez passer pour des filles; essayez! — Donc, un enfant mâle étant encore ne à Tren-k'ientiou, celul-ci lui fit aussitôt percer les lobes des orelites, mettre un peigne, bander les pieds, et défendit de l'appeler autrement que la petite Septième. Les constellations s'y laissèrent prendre. L'enfant vècut. Quand le temps fut venu, Tren-k'ientiou maria son garçon fille, avec une fillegarçon colffée en homme et les pieds non handés. Ce couple travesti ent d'abord deux petits garçons. Oubliant la prédiction de l'astrologue, que la fatslité durerait deux générations, on leur donne des noms de garçon, lis mournreut tous deux en has âge. Alors on fit pour les suivants, comme on avait fait pour leur pêre; on les travestit en fausses filles, qu'on maria à de faux garçons. Les constellations n'y virent derechef que du feu. Cette famille fut alust sauvée de l'extinction.



Un certain 對 支 Lion-huan de 越 读 Un-telveng heurta dans l'obscurité un être inconnu. Il alluma une tampe, et vit une forme humaine, de noir vêtue, sans yeux, ni oreilles, ni nez, ni bouche, qui errait à tatons, se heurtant à tous les obstacles. Il consulta un devin sur cette apparition. L'être que vous avez su, dit le devin, est un objet ancien, datant de vos ancètres. Il est déjà animé, mais n'a pas encore d'yeux. Quand il en aura, ce sera un 截 mei féroce. Dépêchez-vous de le détruire. — Lrou-huan prit et lia l'objet, puis la hacha à coups de sabre. Il reprit alors sa veule forme. C'était le vieux traversin noir de son aïeul défunt.

田 爾 Yinn-kanglono et quelques autres, de 版 版 Lou-ling, étaient allés se promener le soir près de l'étang 智 家 諸 Si-kia-hou. Ils s'assirent pour manger des prunes marinées, et trouvéront plaisant d'introduire les noyaux, un à un, dons la bouche d'un crâne qui gisait là par basard, en lui demandant s'ils étaient salés. Leur pique-nique terminé. Ils prirent le chemin du retour. Étant arrivés à un long chemin creux, soudain, au ctair de la lune, lis virent comme una boule noire, qui roulait et boudissalt derrière eux, en criant: salés! salés!. Saisle d'une terreur panique, nas bommes coururent d'une traite l'espace de dix stadés, le crane toujours sur teurs trions. Arrivés à 桑 科 Joung-ts'ounn, lls passèrent un canal en bac. De ce moment ils ne virent et n'entendirent plus rien.



Alors que \(\frac{1}{2}\) \(\f

eile le repoussa, et dit en pleurant: Je suis Mademoiseile \(\frac{\pm}{2}\) Wang de tel village. Mes parents ne m'out pas encore marièc. Ne m'approchez pas! — Très effraye, le Li averilt les Wang du village indiqué. Ils venaient d'enterrer leur demoiseile, morte de maladie. Ils accournrent, liés qu'elle les vit, la femme ressuscitée les embrassa en pleurant, et leur dit une foule de choses qui ne faissèrent ancun donte sur l'identité de son âme. — La familie au fils de laquelle la demoiselle Wang avait été fiancée, accourut aussi. À leur vue, la ressuscitée rougit. — Alors le Li, et la famille du fiancé, se disputérent cette personne. Le cas fut porté nu mandatin. Wang-yent'ing l'adjuges au Li.

-0-4-

L'épouse du sous-préfet de Tre & Sinn-fan remit de mourir. Une très belle femme se présenta chez ini. Le sous-préfet s'amouracha d'elle, et la garda. Ceta dura plusieurs mais. - Un hean jour ette ini dit adien en sanglataat. - Pourquoi cela? demands-t-tl. — Parce que, dit-elle, mon mari revient; il va m'emmener loin d'icl : conservez cecl en mémnire de mai... et elle diman au sous-préfet un gobelet en argent. - Le sous-préfet lui donna dir pièces de sole. - Elle partit. Le souspréfet ne fit plus que penser à elle. Le gabelet ne le quittuit pas. On qu'il fat, il la déposait sur la table devant lui. - Cependant le commandant des troupes du district ayant été changé, vint à Sinn-fan pour prendre congè du sous-préfet, et pour enjever le cercueil de sa femme qui y était morte. Le sous-préfet lui fit fèle. - Les yeux de l'officier se fixèrent sur le gobelet. - Pourquoi cet objet vous intéresse-t-il tant? demanda le sous-prefet. - Ce gobelet, dit le commandant, je l'ai dépose dans le cercuell de ma feue femme; je me demande comment il est venu ici. - Assezému, le sous-préfet raconta son aventure, décrivit la personné, et finit par l'échange du gobulet contre dix pièces de sole. - Le commundant seutra chez lui furieux. Il ouvrit le carquell de sa femme. Son corps intact tenuit dans ses bras dix pièces de sole. Séance tenante le commandant ût brûler le cercuell avec son contenu.

-0--

A Pèkin, carrefour É À Hon-sull, habitent surfout des fleuristes. Une jeune fille de ce quartier, subvensit aux besoins de son vieux père, en exerçunt cette industrie. Le vieillard tomba mainde, et ne put plus quitter le lit. Le chagrin dta à sa fille l'appetit et le sommeil. Elle prodiguait à son pere tonies les consolutions, puis plaurait en secret. — Un jour elle appeit qu'une matrone de ses voisines, allait se rendre en pélerinage, avec d'autres femmes, au mont 'j' À Ya-ki. — Si j'aliais là, demanda-t-elle, obliendrais-je la guérison de mon père? — Ceux qui vont y prier d'un cœur sincère, fiit la voisine, oblienneut tout ce qu'its demandent. — Quelle distance y a-t-li? — Ceut stades. — Qu'est-ce qu'un stade? — 250 pas. — La jeune fille grave ces chiffres dans sa mémoire. A parlir de ce jour, chaque mit, quand son père était endormi, elle sortait dans la cour, et là, une bagnette d'enceus à la main, elle altait et senait, comptant soigneusement tons ses pas. Eufin, quand elle n'en pouvait plus de fatigue, prosternée dans la direction du mont Ya-si, elle dissit: Veuillez m'excuser de ne pas alter à voire temple.

Etant fille, le ne le puis .- Au bout de quinze jours, elle cut fait 25 mille pas. C'était juste le moment où les pélerins afflusient au mont Va-ki de louie part, pour vénérer la déesse de l'auhe primordiale ( que fée taoi+te ). Il y avait foule. Nobles el gens du peuple se condoyaient. Dés le chant du coq. c'était à qui penétrerait dans le temple. Car, disalt la tradition, colui qui, le matin, offrait le premier son encens, était certainement axancé. — Ce jour là, dès l'aube, un cannque très riche, veon de Pékin, bloquait la porte du temple, afin d'arriver le premier. Dés que la porte s'ouvrit, il notre. Quelle ne fut pas sa surprise, en arrivant devant l'enconsoir, d'y trouver pique un bâtonnet d'encens fumant. Il se fâcha, et s'en prit au gardien du temple. - La porte était fermée, dit celui-ci; le pe sais qui peut avoir offert cet encens. - Je reviendral demain malin, dit l'eunuque; fermez mieux votre porte. - Le lendemain, bleis avant l'aube, l'eunuque était devant la parte. Quand elle s'ouvelt, il courut vers l'encensoir. Un bâtennet d'encens y fumait déjà, et, devant l'encensoir, une silhouette de jeune fille était prosternée. La silbonette s'évanouit, au bruit que fit l'ennuque. - Qu'est ceci? demanda celui-cl. Des 鬼 koei on des 榕 kom offrent-lis de l'encens à catte déesse?.. Et il sortit du temple, pour demander aux pélerins qui affigaient, ce qu'ils en peasalent. - Ahl s'écris soudain la matrone dont j'ai parié plus haut, c'est bleu sur la pleuse fleuriste de Pêkin. Ne pouvant pas venir en coros, elle aura phyojé sna ame, pour impêtrer la guérison de son vienz père. - L'ennuque fut très édifié. Dès qu'il fut rentré à Pekin, il alla visiter la jeune fille. la long de sa piété filiale, et la secourut généreusement. Le vieux père guérit. L'aisance revint dans le pauvre ménage. Enfin la jenne fille épousa un riche negociant.

-4-14-

A Pêkin, no garde impérial passait ses toisirs à courir le Hêvre. Un jour son cheval s'emballa. Un vicillard tirait de l'eau d'un puits, llave sa course folle, le chevai le beurta, et le precipita dans le puits. Quand le garde fut arrivé à maltriser sa bête. Il s'enfult en toute hâte. - La muit suivante, le vielllard lui apparul, et lui filt, avec accompagnement d'injurés: Je sais bien que c'est ton cheval qui m's poussé dans le puits. Mais tol, tu n'as rien fait pour m'en retirer ... Et co disant, Il se mit à briser la vaisseile, et à lacérer le papier des fenêtres. - Toute la famille prosternée lui fit des excuses et lui offrit des libotions - Celo ne suffit par, dit le & koei. Fexige que vous m'érigez une tablette, portant mon nom, que voici. Vous me ferez les mêmes offrandes régulières qu'à vos uncêtres. A ces conditions, je me Hendral tranquitte. — Il faltot en passer par fà. Cela dura plusien s annèes. — Depuis le jour de l'accident, le garde avait évilé de repasser près du maiencontreux puits. Cu jour qu'il était de service, le cortège impérial passa par là. Il essaya de se frire divpenser, mais fut rebullé, et de plus moqué. Qu'as lu à craindre, ful dirent ses camarades, en plein jour, avec tant de compagnons? - Force Ini fut donc de s'exécuter. Quelle ne fut pas son épouvante! Le vielliard tirait de l'eau. Dés qu'il vit le garde, il se jets sur jul, en criant : Je te tiens, enfin! Etre sans entrailles! Après m'avoir jeté dans le puita, tu u'es rieu fait pour me retirer! Attrape ceci !.. et les coups de pleavoir sur la garde, sussi dru que les injures. -Mais, baibutia celui-ci, ne vous ai-je pas fait des offrandes chaque jour, depuis plusieurs unnées? Pourquoi revenez-vous sur la parole donnée? — Des offrandes, cria le vielllard. Veux-tu dire que je suis un koei? Sans donle cu n'est pas la faute que je sois encore en vie. Mais après ton départ, un passant plus humain que loi, m'a retiré du pults. Est-ce pour m'insufter, que tu le donnes l'air de me prendre pour un koei? — Alors p'ai été mystifié, dit le garde; veuillez venir chez mol. — Il le conduisit à son domicile, et lui dit: Voyez votre tablette! — Ma tablette, dit le vieillard; mais ce n'est pas ainsi que je m'appelle! — Le vieillard comprit alors qu'un koei rôdeur, spectateur de la tragédie du pults, l'avait exploitée à sou profit, et s'était fait nourrir par le garde durant plusieurs années. Furieux, il brisa la tablette et renversa les offrandes. — Un éclat de rire railleur retentit dans l'air. Le koei intrus était parti.

-4-4-

A 诉水 I-choei un certain 馬 Ma vivalt avec sa femme née 王 Wang. Les deux époux s'aimaient tendrement. Le Me mourut jeune, Les parents de la jeune veuve, la pressèrent de se remarier. Même sa belle-mère, la voyant encore si joune, lui dit; Votre résolution de garder la vidulte, est très louable, il est vrui. Mais songez que, n'ayant pas de fils, vous resterez un jour sans appui. Bien d'autres, qui avaient commencé par des propos trés nobles, ont fint par des actes fort honteux. Mieux vaudrait vous remorier, et suivre la voie commune. - La jeune veuve jura qu'elle ne se remarierait pas: - On finit par la faisser tranquille, - Alors elle fil modeler en argile, une image de feu son mari, qu'elle plaça dans sa chambre. A chaque repas, elle servit cette image, comme elle servait jadis son mari, de son vivant. - Un soir, comme elle allait se mettre ou lit, elle vit soudain l'image d'argile bailler, s'étirer, descendre de son socie, et devenir en tout pareille à son defunt mart. - Epouvanter, la jeune femme pliaît appeler sa belle-mère. Le 🏗 kooi l'arrêta et lui dit: Tais-tail le t'aime tant! La vie aux enfers est si triste! C'est pour une faute commise par mon père, que le suis mort saus postérité. Ta fidélité conjugale a touché le juge des enfers. Il m'a renvoyé, pour te donner un Ills. -La jeune venve pleura de Joie. - Ils s'aimèrent comme jadis. Le mart partait au chant du coq, pour revenir la muit suivante. - Au bout d'un mois, la jeune femme se trouva encelute. Ma mission est terminée, dit ators le mari en pleurant. Il faut nous séparer, et cette tois pour toujours. - Avec le temps, la grossesse de in feune veuve devenant apparente, elle dut raconter son histoire à sa belle-mère. Celle-ci u'y crut pas trop. Cependant, elle avalt si bien gardè sa bin! Eufin, elle resta dans le doute. - Au terme de sa grossesse, la veuve accoucha d'un illa Les villageois rirent. Un ancien qui avait des grissis contre les Ma, accusa la veuve d'inconduite. Le mendarin la cita. - Aucun témoin o'ayant pu affirmer rien de précis, le mandarin dit: Je vais trancher cette question d'après les régles. Les knel ne projettent sucune ombre, leurs enfants pas davantage; qu'on expose l'enfant au soteill.. Le corps de l'enfaut n'intercepta per la lumière, par pius que n'aurait fait une fumée légérs - Faisons une autre expérience, dit le mandariu. Les images des parents bolvent le sang de leurs enfants, les autres lurages le repoussent. Qu'on rique la deigt de l'enfant pour le faire salgner! Qu'on frotte de son sang l'image d'arglie, et une autrel. Les satellites exécutérent cet ordre. L'image d'arglie but le saug, l'autre ne l'absorbe pas. - Allez en paix, dit le juge à la veuve. - En grandissant. le fils du koei devint de tout point tellement semblable au feu Mo, que les plus malintentionnés durent renoncer à leurs soupcons.

-0-0-

Sons les 序 Tang, à l'ouest de 脂 對 府 K'ai-fong-fou, il y avait une auberge, appelée l'anherge de la passerelle. Elle était tenue par une femme d'une. trentalne d'années, venue, personne ne savait d'où, qu'on appelait 🖃 🏚 🗗 Madame la Troisième. On la croyalt venve, sans enfants, sans parents. L'auberge était considérable. La propriétaire était aisée. Elle avait surtout un troupeau d'ânes magnifiques. Elle était aussi avantageusement counce pour sa libéralité. Quand un voyageur se trouvait a court d'argent, elle l'hébergealt à prix rèduit ou gratis. Sa réputation étant si bien établie, son auberge ne désemplissait pas. - Un soir un certain 前季南 Tchao-kihouo qui aliali à la capitale, descendit à l'auberge de la passerelle, pour y passer la nuit. Il y avait déjà six ou sept hôtes, qui avaient occupé chacun un lit du dortoir commun. Tchuo-kihouo étant arrivé le dernier. ent le dernier lit, dans le coin, contre le mur de la chambre de l'hôtelière. - La Troisième trafta fort bien ses hôtes, à son unitanire. Quand l'heure du repos fut venue, elle leur versa du vin, et but à leur santé. Seul Tchao-kihouo pe but pas de viu, parce qu'il s'en abstenait d'ocilnaire - A in seconde veille, les hôtes s'étant tons couchès, la Troisième rentra dans sa chambre, ferma sa porte, et souffla sa cliandelle. - Taudis que tous les autres rouflaient, Tchao-kihouo ne put pas s'endormir. Vers le milieu de la unit, il entendit que la Traisième disposait je ne sais quoi dans sa chambre. Il l'épia par une fente du mur... Elle alluma sa chandelle, puis tira d'une bolle; un bœuf, un bouvier, et une charrue, figurines en bols hantes de six ou sept pouces. Elle les posa devant l'âtre, sur le sol hattu de sa chambre, prit un peu d'eau dans sa bouche et la souffia sur les figurines, Aussitôt celles-ci s'animèrent. Le bouvier piqua le bouf, qui fit avancer la chacrue. Allant et vouant, sillon par sillon, le singuiller équipage laboura environ la superficie d'une natte ordinaire. Quand le terrain fut prêt, la Troisième donna au bouvier un petit paquet de graines de sarrasin. Il les sema. Les graines levèrent aussitôt. Les plantes grandirent à vue d'œil, fleurirent, et donnerent des grains murs. Le bouvier fit la réculte, battit le grain, et en ramit à la Troisième sept à buit litres, que celle-ci lui fit mondre dans un potit monfin. Quand l'operation fut terminée, la Troisième canili dans leur bolle le bouvier le bant et la charcue, redevenus figurives tranimées et incries. Puls, avec la farine de sarrasin ainsi obtenue, elle fit des galettes. - Bientôt les cous chantérent. Les hôtes se tavérent et firent leurs préparatifs de départ. Vous ne partirez pas à jeun, dit la Troisième; et élle leur servit le plat de galettes - Tchao-viliono très inquiet, remercia et sortit. It épis do dehors ce qui allait arriver. - Les hôtes s'attablérent autour des galettes. A pelne en eurent-ils gonté, qu'ils tombérent lons à terre, se mirent à braire, et se relevèrent devenus aues superbes, que la Troislème chassa aussitôt à l'écurie. Pais elle s'empara de tous leurs hagages. - Tchao-kihouo ne souffla mot de son aveninre. Il se promit de s'approprier ce tour magique. Un mois après, quand il ent terminé ses affaires à la capitale, il révint, et descendit un soir à l'auberge de la passerelle. Il avait su la précaution de se munir de quelques galettes, de sarrasin fraiches, de même forme que celles de la Troisième. - Celle nuit, il fut le seni hôte de l'auberge. La Troisième le traits d'autant mieux, Avant le coucher elle lui demanda ce qu'il déstrait encore. - le désirerais, dit-il, prendre quelque chose demain mattu, avant de partir. - Vous serez satisfait, dit la Troisième. - Duraul la nuit, même manège que la fois précèdente. - Au jour, la Troisième se présents, mil sur la table un plat de galettes, puis s'absenta un instant. Vite, Tchae-ki-Noue prit une des galettes ensurcelées, la remplaça par l'une des siennes, puis attendit que la Troisième revint. - Quand elle fut rentree: Vous ne manger pas, ditelle. - l'attends, répondit-il, que vous me teniez compagnie. l'ai apporte quelques gulettes. SI vous ne gouter pas les unismos, je ne mangerni pas des votres. - Donnez, dit la Troisleme. - Le Tchao lul passa sa galette, qu'il avait ôtée du plat. A pelne y eut-elle mordu, qu'elle tamba à terre, se mit à braire, et se releva, anesse superbe. Tchue-kihoue la narracha, la menta, et continua son voyage. Il s'était cossi empare du bonvier, du bœuf et de la charrue; mais, n'ayant pas la formule, il ne put jamaie les enimer, ni changer personne en âne. - Quant à la Troisième, ce fut l'anesse la pius raillante qu'on put hanginer. Rien ne l'arrètait. Elle faisait cent stades par jour. - Quatre and spres sa metamorphose. Tehan-hibouo fit sur son dos le voyage de 15 % Teb'ang-mira. Comme il passait près du temple du mont W. Hou, soudain un vieux for-closs e mit a hattre des mains, puls dit en riant: Eul la Troislème de la passerelle, commo le vollé faité !.. Puls, saisléeant la bride de l'anesse, il dit a Tchao-kihono. Elle a eu des torts envers vous, c'est vrai: mais la pentience qu'elle en a faite est «ufbante; permettez que le la désivre... Et talsassant à deux mains la bouche de l'anesse, il en déchira les commissures. -Anisitôt la Troislème sortit de la peau de l'anosse, sous son ancienne forme humaine. Elle salua le vielliard et disporuit On n'eut jamais pluz de ses nouvelles.

- Michie

Un vieltland originaire de la ville de E ff Yang-sinn au ill If Chan-tong, s'était établi dans le village de 葵 括 Ts'ai-tien, à cinq un six stades de la ville. Il y tenait, avec ses fils, une auberge pour les marchands de passage, piètons et voltures. Un soir, à la muit fombande, quaire voyageurs descendirent chez lui: Toutes les chambres de l'auberge étalent déjà occupées. Les quatre hommes faligués prièrent l'aubergiste de leur trouver à tout pris un gife quelconque pour la nuit. L'uote grommela, puis dit: l'a) bien un local, mais pas sur qu'il vous convience. - Pourve que nous paissions nous étendre sur une natie sous un fait, dirent les quaire hotes, le reste nous importe pen. - Mors venez, dit l'anbergiste. - Or une des balles-filles de l'aubergiste vennit de mourir. Son cadavre, non encore ensevell, avait été place provisoirement dans une dépendance de l'auhergs. altage de l'autre côté de la rue. Son mari était alté acheter un cercueil. - L'anbergiste conduisit les quatre hommes dans celle dépendance. Dans une grande salle, une lampe britisit sur une table, devant un rideau. Devriere la rideau, le corps de la morie habiilé, gisait sur un lit. Il était couvert de la grande fenille de paplor usuelle en pareit cus. Dans in salis, il y avait quatre lits: - Exténués de tatique, les quatre hommes prirent leur parti de cette mise en scène macabre. Ils se quicherent, et trois d'entre ent confissent bientot brayamment. - Le quatrie-

me n'étall pas encore complétement émformi. Soudain il enternill craquer le lit sur leguel reposait le cadavre. Il ouvrir les yeux, et vit, à la lucur de la lampe, que la morte reponssait la converture de pupier, et se mettatt sur son sount. Pais elle se leva, et sortant de derrière le rideau, s'avança vers les lits. Elle essuyait avec un chiffon de sole écrue, la sueur jaunătre el visqueuse qui suintait de son visage. S'approchant des trois hommes endormis, elle souffla successivement trois fois sur chacun d'eux. Épouvanté, le quatriéme se glissa sons sa couverture, et retint son haleine. La morte souffla trois fois sur sa converiure, puis se retira. Un instant après, le papier brulssait, le lit craquait. Notre homeoc s'enhardit à sortir la têle de dessons sa converture. Le cadavre était reconché, immobile, comme il avait été d'abord. - Il poussa alors du nied ses trois compagnous: Aucun pe hougeant, il comprit qu'ils étaient morts. — Le vampire avait paralt-il entendu ses monvements, car if se releva, revial souther plusicurs lois sur sa converture, puis se retira el se reconcha. - Celle fois, passant en hate son pantalon, notre homme se prècipita deliors. Il n'osa pas frapper à la porte de l'amberge, craignant de la trouver ferince et d'être pris dans l'impasse. Il prit donc sa course, à truvers la rue du village, droit vors la ville, en poussant des cris de terreur. Le vampire courait decrière lui. Arrivé au faubourg oriental de la ville, il entendit des houxes qui chantaient leur affice de la mit, en s'accompagnant du tambour de bois. Il appela, leur demandant axile; mais eux, effrayés de son air, refusérent de lui ouvrir la parte. Il se ratourna, et vit que le vampire attait l'atteindre. Devant la pagode se drassalt un grand peoplier. Il sa réfugia derrière l'arbre, tournant autour, autant à droite el à gauche, pour éviter l'atrainte du vampire. Soudain celui-el fil un bond suprême. L'homme s'effaça, mals tombs èpuisé sur le sol. Un grand silence se fit - Nantendant plus de bruit, les boures ouvrirent la porte, et sortirent avec des lanternes. Ils tronverent le marchand étendu, et paraissant mort. Le vampire debout et immobile, étreignnit à deux bras le troor du peuplier, qu'il avait saisi dans son élan, croyant saisir l'homme. Les bonzes ranimérent le marchand, et donnorent avis au mandario, Celul-ci étant arrive, ordonna a ses satellites de detacher le vampire de l'arbre. Ils n'y réussirent pas. Après examen, ils constatèrent que quatre doigts de chaque main étaient enfoncés dans le trooc de l'arbre, de toute leur longueur. On les arracha, on tirant avec force. Chaque dolgt avait fait dans le bois un trou semblable à une mortalse tallife au ciscau. - Sur ces entrefaites, le marchand ayant recouvré l'usage de la parole, avait raconté son histoire. Le mandarin envoya ses satellites à l'auberge de Tr'ai-tien. Es trouvérent l'anbergiste stupéfait de la disparition de sa helle-fille, et de la mort de ses trois hôtea. Les satellites lui dirent ce qui stait arrivé. Il alla avec eux au faubourg, pour chercher le cadavre. Quant au marchand, il dit en plenrant au mandarin : Je suis parti de chez mol avec trois associés. Que penseront mes compatrioles, quand lis me verront revenir seul? - Le mandarin lui fit remettre une pièce contenant le récit authentique de l'événement.

--

Le soir du quinze de la première lune, jour de liesse populaire, un jeune lettre nomme & Kiao, qui venuit de perdre sa femme, regardait l'illumination du seult

de sa porte. Il était minuit passé, et la foule diminualt. Sondain le jeune homme vli une houne, portant une lanterne sur laquelle étaient peintes deux pivoines, qui éclairait les pas d'une jeune fille, vêtue d'un surtout rouge sur une robe bione. La jeune tille se dirigealt vers l'Ouest. Au chir de la lune, le jeune homme vit qu'elle éinit fort joile, et son cœur prit fen. Il la suivit d'abord par derrière, puis avança pour la considérer par devant. La jeune fille remorque ce manège. Sourient au jeune homme, elle lui dit: Que, sans nous l'être promis, nous nous rencontrions ainsi an chir de la lune, cela n'est pas formit.. Le jeune homme la salua et dit: Feriez-vous blen à ma chaumière l'honneur de la visiter ?.. Sans répendre, la jeune fille rappels la bonne qui marchait devant. Revenez, & F Kinn-lim, ful dit-elle; éclairez-nous... Le jeune nomme danna la main à la jeune fille, et la conduisit chez lui, très content de sa bonne fortune. Il lui demanda d'où elle était, comment elle Sappelait. Je m'appelle 符 静 聊 Fou-lik'ing, dit-elle. Mon père était juge à 化 | Hou-tcheou, Mes parents sant moris, le u'ai pas de frères. Je demeure sente, avec um bonne Kinn-Lien, dans le quertier ill E Houssie. Le jeune hamme la refint pour la unit. . Elle partit avant l'anne, puis revint le soir, quand la muit fut tombée... Et ainsi de suite, durant une quinzaine environ. — Cependant un voisin qui avait remarque ces allées et venues, epla ce qui se passalt, par une feute. A la insur de la lampe, il vit que la personne qui était assise à causer avec le K'ido, avait un lête de mort fardée et pondrée... Très inqu'et, des le tendemain il alia trouver le jaune homme, et lui dit : Si vous confirmez, il vous arrivera certainement malheur. L'homme virant est 📆 yang, les morts sont 🖹 yann. Vous passez les units avec une morte, sans crainte de vous souiller à son contact. Elle équisera votre esprit vital, et vous finirez misérablement, à la ffeur de vos années... Le jeune homma effraye bui dit les références que la Jenne fille lai avait données... Aliez les vérifier des aujourd'hui, lui dit le voisin. — Le jeune homme alla danc aux reuseigaements dans le quartier Hou-si. Il out bean chercher et interroger, personne ne connaissait Mademoiselle Fou... Fatigue, il entra dans la pagode 訓 心 幸 Housinn-seu, pour se repaser. Étant ullé jusqu'on bout de la galerie latérale occidentale, il arriva a une chambre isolée. La chambre contenait un cercueil, avec cette Inscription: Fou-liking tille du luge Fou de Hon-tcheou. Devant le cercuell penduit une lanterne, ornée de deus pivolnes. A côlé du cercueit se tenait debout l'image en papier d'une bonne, avec les deux lettres Kinn-lien... A cette vue, les cheveux du jeune homme se dressérent sur sa tête, et une sueur froide inonda tout son corps, il s'enfuit à toutes jainlies, sans regarder en arrière. - Nosant pas passer la suit chez lui, de peur d'être visité par le spectre, il demanda asile au voisia. Celui-ci lui dit: Les charmes du 消 士 two-chen de la pagode 专 數 個 Huan-miao-koan, sont très puissants. Allez le trouver au plus tôt, pour lui demander secours. - Le lendemain, dès le matin, le joune homme alla tronver le fao-cheu. Avant qu'il eût ouvert la bouche, celui-ci ini dit: Des effluves de maiheur s'échappeut de tous vos pores. Que venez-vous faire ici?.. La Jeune homme se prosterna devant le tao-chen, et lui raconta son histoire, en le priant de le sauver... Le tao-chen trempa son pluceau dans le vermillou, et traça deux charmes qu'il lui remit, avec ordre de coller l'un sur la porte de sa chambre, et l'autre dans l'alcève de son III. Mais, lui dit-il, garder-vous de jamais retourner au Housmen-sen; - Le James timinue fit comme le lue-chen lui avait dit. Durant plus

d'un mois, il ne reçut aucune visite nocturne. - Un soir il sortit pour visiter un ami, avec lequel il but jusqu'à une beure avancée de la nuit. L'ivresse lui fit oublier les ordres du (100-cheu. En revenant, il passa devant le Hou-sinn-seu, Kinnlien l'attendait à la porte. Voilà bien longtemps que Mademoisèlle vous désire, ditelle. Comment avez-vous pu l'oublier ainsi? Vonež! - Hébété, le Jeune bomme la snivit muchinalement. Elle le conduisit, par la galerie occidentale, jusqu'à la petite chambre. Mademoiselle était assise sur le cercneil. Dés qu'elle le vit, elle le langa, en ces termes; Nous nous sommes rencontrès, le vous al plu. Pai mis à votre disposition toute um personne. Nous étlans el bien ensemble. Fant-il que vous ayez ern les mensonges d'un méchant tuo-cheu, et ayez essayé de rompre avec moi?! Vous avez unit agi, lugrat! Aussi, maintenant que je vous tiens, je ne vous lâcherat plus. - En disant ces mots, elle se leva et saisit le jeune homme. Le cercuell s'ouvrit de ful-même. Elle y entra, l'entrainant à sa suite. Le lourd couvercle se referma sur eux. Peu d'instants après, le joune homme était mort étouffé. - Ne le voyant pas reutrer, le voisin cancut des inquiétodes, et se mit à su recherche. Ne l'ayant trouvé nulle part, il finit par aller voir au Hou-sonn-seu. Ayant constaté que le pau d'un habit d'homme était pris entre le cercuell et son couvercle, il averili les honzes. On ouvrit ie cercueit. Il contenalt le cadavre d'une jenne fille en parfait état de conservation, qui étreignalt le cadavre tout frais du jeune homme. -Est-il possible, dirent les bouzes, que cette personne se conduise ainsil C'est la nile du juge Fou de Hua-tcheon. Elle mourut à l'âge de dix-sept ans, il y a de cela treize aus revolus. Sa familie changeaut de séjour, déposa son cercueil les provisoirement, et n'a plus, depuis lors, donné de ses nouvelles. Quoi qu'il en soit, ce vampire ne restera pas plus longtemps ici. - Sur ce, on enterra le cercueil contenant la jeune fille et le jouur homme, hors la porte occidentale de la ville. -Depuis fors, durant les nuits sambres et orageuses, au voit parfois le jeune homme et la joune fille, qui se tleuneut par la main, et se proménant précèdes par une bonne, qui porte une fanterne ornée de deux pivoines Cenx qui rencontrent ce trio, sont attaques de flèvres chaudes. Ils duivent leur faire des offrandes et des ilbations, sous peine de ne pas guérir.

Sources. — l'ai cité, dans mon Falk-lore chinais, plus de 80 recueils de contes et légendes. Le 太 沖 廣 記 l'ai-p'ing koang-ki du dixlème siècle, rend les autres peu nécessaires.

Ouvrages. — J. Doollitte. Social Life of the Chinese, 1867. — J. J. M. De Groot. The Religious System of China. — H. Doré S.J. Recherches sur les Superattitions en Chine. — L. Wieger S.J. Morale et Usages, 1905.



来 派 Tchon-hi.

## Quatrième Période.

Rationalisme et Indifferentisme. Depuis l'an 1000, Jusqu'à nes jours.

## Soixante-neavième Leçon.

THE RESERVE TO SERVE TO SERVE

Du onzième au treizième siècle de l'ére chrétienne. Sous la dynastie Song. Le Néo-Confucième philosophique. Teléenn-l'oon. Teleou-tounni. Chao-young. Telang-isai. Les deux frères Teléung-has et Teléung-i. Tahou-hi.

Nous avons vu que, dans l'inde, une fois que le fidéisme imposé par le Buddha fut ébranlé, les Buddhistes étayérent leur croyance au moyen d'arcs-houtanis philosophiques. Il en advint de même, exactement, en Chine, au Confuciisme. A l'époque où nous sammes, les Lettrés devenus othées et matérialistes, no peuvent plus faire fond sur l'ancien thélème. Les Mânes gtorieux ne leur disent plus rien, la grande tortue est muette. La foi aveugle dans le F El Magister dixit, n'est plus de mise. En avant donc les systèmes et les disputes!. Nous allons voir les Név-Contuciistes de la dynastie R Song, du ouzlème au treizième siècle, s'efforcer d'étançonner le vieux Contuciisme pragmatique de 👸 F Sonn-treu qui s'écroule, avec des matériaux philosophiques empruntés à l'Inde, et qui ont déjà servi, pour leurs fins à aux, aux Taotstes et aux Buddhistes.

Les commissances mathématiques, cosmologiques et autres, des Indiens et des Arabes, s'étaient répandues en Chine sous la dynastie IF Tang, si accueillante pour les étrangers. A cette lumière nouvelle, le Taulste by A Tch'enn-t'oan (mort vers l'an 250) reprit l'étude de la comogonie de Lac-reeu, et de l'antique science chinaise des nombres (l-king a Le resultat fut une conception du monde, othee puisqu'elle ne recourt à rien qui fut avant 太 極 Tai-ki l'être primordial de Luo-treu, et maiérialiste puisqu'elle auribue à une formule. II li la norme. immanente dans l'ètre primerdial. l'imanation de tout ce qui est, de cet être primordial. - Les speculations du Tuoiste Tell'enn-l'oan, furent purement philosophiques, pheoloment indépendantes, saus mélange de religion. Elles plurent à quelques Confucilités de son temps. Les mêmes frayèrent beaucoup avec des Védantistes de la secte 🎆 Tch'an (Leçon 6?), qui leur apprirent divers systèmes philosophiques grees et lodiens. Le moine 😩 🛧 Troung-penn nous donne d'interessants détalls sur ces fréquentations, dans son 韓元直指集 Kozi-yuan tchen-tchen tai. Alust se prépara le mouvement Néo-Contucliste, très modeste dans ses commencements, mais qui gagna de l'importance avec le temps et finit par avair des consennences très funestes.

Je ne voudrais pas que l'on m'accusat d'en appeler gratuitement à des influences grecques et indiennes, dans l'évolution de la philosophie chinoise. Le fait que, entre religions et sectes, on échangeait ses idées, est prouvé par des témoins surs. Quant au fait que les principales doctrines grecques et Indieunes étaient connues en Chine depuis longtemps, il me suffirm de citer l'index de celles qui sont traitées dans le 掲 伽 曼 Lankavatāra-sūtra, traduit en chinois des l'an 413...

- 1. 小 乘 外 道 diverses écoles huddhistes hinayana.
- 2. 方 論 師 mattres enseignant que tout est produit par l'espace.
- 3. 時 論 師 maitres enseignant que tout est produit par le temps.
- 4. 口力論師 maitres enseignant que tout a été tiré du vide par un verbe (Anaximandre).
- 5. A the mattres enseignant que le vent a tout produit (Anaximene).
- 6. 服 永 論 the mattres enseignant que tout est sorti de l'eau (Thalès).
- 7. 本生安基論 a Brahmanisme anclen, Prajāpati et son œuf d'or.
- 8. 選 院 論 師 Védisme dégénéré, hindonisme, la Trimourit.
- 9. 伊 除 那 繪 li Védantisme. livara.
- 10. 摩 懿 省 譯 論 師 Sivaisme, Maheirara c'est Siva.
- 11. 女人眷屬 簡 fin une secte sivalie, attribuant la production de tout à huit filles de Sieu.
- 12. 课 形外 道 Gymnosophistes.
- 13. 苦行論 im Brahmanes forestiers.
- 14. 7. 苦行給師 Ascètes Your,
- 15. 尼謹 子論 添 Nirgranthas, sorte de Yoyi.
- 16. 康 陀 羅 論 勛 Tantristes.
- 17. 18 18 à 16 les Clairvoyants, espèce d'Illuminés.
- 18. 無 因 論 lib Phénoménisme nibliste.
- 19. 蘇 惟 師 Voiseshikas, materialisme atomiste.
- 20. 僧 儘 論 th Sanikhyas, animisme athee.

Le premier écrivale de la tendance nouvelle, dont les traités sont considérés encore maintenant comme étant le fondement du système, fut 周 敦語 Tcheoutonomi (1017-1073), vulgo A F Mritre Ichem, qui établit que le système des Anciens manquait de tête: qu'il fallait quelque chose, par delà le binôme cisi-terre, par delà la roue du gran-yang et des cinq agenta. Il adopta, pour être ce quelque chose, lo 太 棒 l'ai-ki de Lao-tzen et do Telienn-l'onn. - Matira Teheon fut un mathématicien, un calculateur, plotôt qu'un philosophe, Tout son mérite consiste à avoir mis l'Unité en tête du Duall-me. Il conçut cette Unité, comme la matière universelle ténue, luformée par une formule évolutive i plagiat taoiste). Le dernier terme, la fleur de cette évolution graduelle et ascendante, c'est l'homme, dans lequel la matière devient intelligente. Par le moyen des diagrammes et des nombres, l'hourme peut connaître quelque chose du jeu de la formule évolutive, par conséquent de ce qui arrivera dans l'avenir rapproché, L'intelligence des hommes n'est pas égale, les degrés d'evolution étant divers. Les hommes les plus intelligents, les meilleurs calculateurs, sont les Sages, dont Confucius fut le premier. La perfection de l'homme, c'est d'être aussi nature que possible (exactement la formule des Pères taoistes). Pour devenir nature, l'homme doit pratiquer les cinq règles déterminées par Confuclus, humanité, convenance, rits, discernement, loyanté (exactement le contre-pied des Pères taoistes). Le bien c'est ce qui est conforme, le mui c'est ce qui est difforme, la nature étant la norme.



Le second écrivain de la tendance nouvelle, on ne peut pas encore dire de l'école nouvelle, fui 孤 聋 Chao-young (1011-1077), vulgo 郡 子 Mattre Chao, dont le tils 弱 伯 湿 Chao-paiwenn acheva les œuvres. Très adonné aux nombres, poète à ses beures, esprit original et indépendant, parfois un peu braque, Chao-young produisit, ontre autres, un tralté important, le 皇 極 經 世 書 Houng-ki king-cheu-chou. Le terme Houng-ki joue, comme nous savons (pag 61 H), un rôle important dans la Grande Règle, où il désigne l'empereur pivot du mende, en tant que Flis du Ciel. Mettant bien en lumière la tendance nouvelle, Chao-young applique ce terme à l'être primordial un de Tch'ennl'oan et de Tcheou-tounn i, à la matière informée par la norme, qui est pour lui le pole universel. Au traité cité, Chao-young ajouts les deux pieces célèbres in 福 問 對 Dialogue d'un pechenr et d'un bucheron, et 縣 名 公 傳 Discours d'un Annayme, qui en développent les points principanx - Mattre Chao ne int pas disciple de Maltre Tcheou. Il dérive directement de Tch'enn-l'oun, par dens intermédiaires connus. Au fond c'est un l'aviste à peine déguisé, qui parle souvent exactement comme Lau-tzeu Lie-tzen ou Tchoang-tzeu. Voici quelques citations de ses ouvres.

L'honime est un avec le ciel et la terre, avec tous les êtres de tous les temps. Car la norme universeile est uneque. Norme du ciel et de la terre, participée dans tous les êtres, atteignant dans chaque espèce d'être un degré de développement qui constitue la nature spécifique, et dans chaque être individuel un degré de perfection qui le caractérise. L'être premier, duquel est issu toul ce qui est. c'est 道 le Principe, c'est 臺 le Pole auguste, c'est 太 任 l'Apugée. Noms d'emprunt, car l'être primordial est indéfinissable, innommable, incliable. Le ciel et la terre ne sont pas d'une autre auture que le ceste des êtres. Ce sont deux êtres intermédialces, par lesquels le Principe, l'Apogée, produisit tous les autres etres intermédialces, par lesquels le Principe, l'Apogée, produisit tous les autres etres intermédialces, par lesquels le Principe, l'Apogée, produisit tous les autres.

\*Tout être concret, est tel par sa matière. Sans matière, pas d'être concret. La matière spécifiée est le substratum de l'activité spécifique, et cette activité peut altèrer la matière dans laquelle elle se produit. La matière héberge l'esprit vital. «

«La matière universelle est une, participée par tous les êtres. L'esprit vital noiversel est un, participé par tous les êtres. Les genéses et les cessations, les naissances et les morbs, sont pures transformations de ces deux entités.»

« Tous les êtres sont un avec moi. Alors, prenant la quastion de mon côte, y a-t-il réellement des êtres?... prenant la question du coté des êtres, y a-t-il réellement mon moi?.. Qui a compris cette incertitude, celui-là sait réellement ce qui en est du clei et de la terre, des Manes gloriaux, des autres hommes et de soi-même, r

Le cief et la terre sont de la matière l'imitée, qui dérive de la matière illimitée. Le limité vient de l'illimité. Le déliui vient de l'indéfini. Le principe vital particulier, tient un principe vital universel. "Une plante ayant produit sa gmine, cette graine semée reproduit une plante. Cette seconde plante n'est pas la plante première. Mais son esprit vital est le même. Car l'esprit vital universel est un. C'est là la loi de toutes les genéses.»

« Le ciel et la terre ont leurs nombres. L'évolution cosmique suit ces nombres. Les diagrammes révélent ces nombres. Hermonie qui dérive de l'unité universelle, du fait que tout est issu de l'un. — Tont être ayant son nombre, tombe sous le cuicul. »

« L'esprit vital de l'homme est un avec celui du ciel et de la terre, avec les esprits vitanx de tous les vivants, avec les esprits vitanx des manes. Un homme vivant ne constate le bien et le mal d'un autre, que quand il est manifesté en actes. Mais, comme le ciel et la terre, les manes perçoivent l'altération en bien on en mal des cours. . - Tentative évidente de conserver quelque chose du respect des manes, base de la morale confucilste. Effort stérile, hélast, car Chaoyoung n'admit pas de survivance personnelle. Il revient sur ce texte, dans le dialogue du pecheur et du bucheron, et expitque qu'il n'admet pas l'anulhitation, à la mort, des éléments constitutifs de l'homme; parce que son esprit vital se fond avec l'esprit vital universel, et sa matière avec la terre; rien n'est donc détruit... Et il ajoute: le n'admets pas non plus que l'on dise, que les morts sont dépourvus de conscience. Pourquoi? Parce que, ce qui fut leur esprit, est fondu avec l'esprit universel, lequel est conscient. Les manes sont donc conscients, non pas en lui, mais en tant que lui. Ils perçoivent les altérations des cœurs, en tant que modiacations dans l'unité cosmique... Donc, la rentrée en Brahmon, la survivance en Brahman, tout simplement. Nous countissons cette vicilie rengaine.

« L'esprit vital du ciel émane du soleil. L'esprit vital de l'homme émane, du cœur durant l'état de veille, des reins durant l'état de sommell. — Le Principe est le pôle universel. Le soleil est celul du macrocosme. Le cœur est celui du microcosme.»

Avant le début de l'activité cosmique, niors que 無 疑 l'unité était immobile, le ginn repos contenuit le gang mouvement. Le gang sortit du ginn. Or le gang seul est commissable, étant acte. Du ginn, pure puissance, on ne sait rien, on ne pent rien dire (page 145 B).

«Ce qui fut axant le ciel et la terre ; la mattere primordiale informée par la norme), n'est connu que par la spéculation dans le cœur (siège de l'intelligence). Ce qui deviut depuis que le ciel et la terre existent, est connu par la constatation objective (au moyen des sens).

Beaucoup lisent, mais peu savent lire. Savoir lire, c'est savoir découvrir, dans ce qu'on lit, le jeu de la norme universelle. Alors la tecture délecte, et ce qu'on lit devient lumineux.

Dans un être, ce dont on ne peut pas trouver le pourquoi, c'est la nature pecifique de cet être. Et ce qui lui arrive de contraire à sa nature; c'est son destin, disposition individuelle de la norme universelle.

Il de faut pas regarder les êtres avec les youx, mais avec l'esprit, et considérer, non teur apparence extérieure, mais leur norme intime. La norme universeile se prolonge, comme norme individuelle, dans chaque être, consiliuant sa nature épécifique; avec certaines nuances, déterminations on limitations propres, qui font la destin particulier. — Le miroir parfait, est celui qui, mirant un objet, le réflé-

chit en entier, sans en rien garder pour iui. Ainsi, seul la Sage mire exactement les êtres extérieurs, parce qu'il n'en prend rien pour lui-même. Plus on se réduit à sa norme, plus on est sage; plus on réduit les autres à leur norme, plus suinement on en juge.

Les relations speciales; comme celle qui existe entre les parents et les enfants par exemple, sont aussi effets de la norme. Il est faux de dire, comme font les buddhistes, que parents et enfants sont des êtres, qui se sont rencontrés sur le chemin de la vie, sans qu'il y ait entre eux un lieu plus réel qu'entre n'importe quels passants qui se croisent.

\*Les facultés et qualités sont définies et limitées, de par la norme spécifique. Le bûcheron demanda an pécheur: pourquoi puis-je porter cent livrés de fagots, et pas cent-dix?. Et moi, dit le pécheur, pourquoi puis-je tirer certains poissons sur le rivage, tandis que d'autres m'entrainent dans l'éau?. C'est parce que toute énergie est définie et fimitée de par 

le lot. On peut tant, et pas davantage.

Prier pe sert absolument à rien, car le bonheur ne s'obtient pas et le malheur ne s'évite pas, pour quelques paroles. L'homme doit vivre d'après son lot, sa norme spéciale. A ce lot sont attachés la paix et le bien-être compétents. Si un homme qui vit d'après son lot éprouve des malheurs, si un homme qui ne vit pas d'après son lot jouit du bonheur, c'est son de destin, une disposition de détail exception-belle, dont le sens nous échappe, «

Le Pôle suprême, c'est l'Étre dans son étai premier d'inaction. Étant Un, par une première action il produisii un autre Un, la matière ténne. Ensuite, dans cette matière, il produisit deux, la double modalilé gian et gang. Dans la matière; sons cette double modalité, tous les êtres pullulèrent, d'après les lois générales de l'alteroance, des mutations. C'est pourquoi les diagrammes révélent quelque chose des voies particulières des êtres. Et si l'homme est dil être intelligent, à l'exclusion des antres êtres, c'est que lui sent peut faire ces calculs. Calculs d'ailleur toujours sujets à des erreurs, provenant des dispositions exceptionnelles du destin.

L'apogée, dans l'espèce humaine, c'est le Sage, dont la note caractéristique est, qu'il sait considérer tous les élres, non comme des élres distincts, mais comme l'être un qu'ils sont en effet, par participation à une même norme. Quicanque pense ainst, sur l'autorité du Sage, participe à sa sagesse. Tandis que toute affirmation d'une multiplicité, par exemple de dire qu'il y a d'autres terres et d'autres éleux maháyána/, ne pouvant être prouvée par la raison, ni appuyée par l'autorité des Sages, est pur verbiage, témérite ou orreur.

«Il n'arrivera jamais que tous les hommes seront des Sages, comme il n'arrivera jamais que toutes les pierres soient du jade. L'ordinaire c'est le loi commun.

«Il en est de la coexistence du bien et du mal, cammo des champs de céréales dans lesquels des herbes folles lévent. Cela fut toujours, cela sera toujours. Perfection et imperfection, ordre et désordre, rentrent dans les phases de ce monde. Ce sont des alternances qui ne cesseront pas. Si un jardinier s'imaginait qu'après un sarelage ancune manyaise horbe ne repoussera plus, ne serait-it pas déraisonnable? Dans l'espèce humaine, il y a deux variétés; les uns qui aiment le bien et détestent le mal, les autres qui aiment le mal et détestent le bien. Les premiers ont toujours été et seront toujours la minorité. Mais aucune des deux variétés ne supprimera jamais l'autre. Seulement, selon la prédominance temporaire de l'une

ou de l'autre, il ) unra dans les états des phases de prosperite ou de décadence, ce qui rentre encore dans la loi générale de l'alternance.

Maître Chao professa une admiration intense pour la personne de Confucius. Il a écrit: «On dit que Confucius n'eut pas d'apanage. C'est inexact. Un homme du peuple possède cent arpents. Un officier, cent stades carrès. Un prince, une terre seigneuriale. L'empereur possède l'empire. Le domaine de Confucius, c'est le monde entier, et pour tous les temps.»

Or le même Chan-young a composé le quatrala que voici, bien authentique...

Le Ciel n'a jamais parlé. Il ne loge pas dans l'azur. Il n'est pas hant, il n'est pas loin. L'homme l'imagine dans son cœur.

Confinelits pensait-it ainsl?

- 40 05

張 我 Tehmig-Isai (1020-1067), contemporain de Chan-gaueg, ne int pas moins panthéiste que ini. Mais panthéiste nettement réaliste, tandis que Changaung ent une pente à l'idéalisme. Laissons-le parler.

«C'est du Principe, de la Grande Harmonde (minobile, que procéda susuite le danble monvement d'expansion et de rétraction, le ginneyong, qui produisit tous les êtres.

Tout commonça par la condensation de la matière rardiée. Condensée au point qu'alle tombe sons les sens, raporeuse, floconneure, elle s'appelle âg k'i. Sa quintessence non condensable, invisible et impalpable, s'appelle âg cherro.

Qui, la matière a deux états. Très raréfiée, elle est imperceptible. Condensée, elle devient perceptible, imperceptible, elle est avoire et inerte. Perceptible, elle est apécifiée, et des propriétés s'ensuivent. Il ne faut pas s'imaginer qu'il y em jamais un vide parfait. Le terme & E s'as-hu ne signifie pas le vide. Il désigne la matière extrêmement raréfiée.

Depuis que le double monvement d'expansion et de rétraction commença, la matière ne peut plus s'y soustraire. Elle s'épanouit irrésistiblement en êtres mutiples, qui rentrent dans son sein quand elle se confracte. Le double mouvement est sans arrêt. Il se passe dans la matière, sans altérer la matière. Il set semblable au double phénomène de gel et de déget de l'eau, laquelle reste inaltérée sons ces deux états.

Le pivot de tont circ, c'est son esprit vital, faut de matière subtite non condensable. C'est lui qui spécifie la nature de l'être, avec ses propriétés et qualités. A lui aussi sont attachées les muances qui tont le destin particulier de cet être. C'est ini qui cu le principe des mouvements. C'est ini qui travesse les transformations Le cosmos visible est comme un plasma qui fermente, donnant sans cesse naissance à des êtres sans nombre, sous l'action de l'esprit vital universel. Rien ne sari du néant. Tont sort de la motière plus ou moins subtile ou épaisse. Les êtres sont donc réels, et non imaginaires.

Le système fut copiensement développé par 三 程 les deux Tch'eng, deux trères, 程 凱 Tch'eng-hao (1932-1985), et 程 简 Tch'eng-i (1933-1197), qui en furent les stals rulgarisateurs. Écontons-les...

«Ciel, Principe, Apogée, Norme, Mutation, tous ces termes désignent un même être, dont une participation est, dans Phomme, sa nature, son esprit vital. — Les accidente dépendent aussi de lui, non comme régle, mais comme exception, Dans ce sens on l'appeile Destin.

Le mot Ciel est une dénomination pour la Norme existant par elle-même.

Le Ciel Norme est si bien un avec l'homme, qu'en devrait envisager l'homme non comme extérieur par rapport à lui, mais comme lui étant intérieur, comme contenu en lui.

Par ce qu'on appelle la divination, c'est la norme universelle qui est atteinte, qui se manifeste.

L'homme est fait de matière et de norme. La norme détermine sa nature. Agir conformément à la norme, ou plutôt la laisser agir, vollà le bien. C'est in pente naturelle, le flux constant; vollà pourquoi Mencius a fiit que la nature est bonne; non que le bien mi contenu en elle comme un être distinct. Le mal n'est pas non plus un être distinct. C'est un désordre accidentel. Expliquons par une comparaison. Soit un ruisseau qui coule clair et limpide; vollà la nature, le bien. Soudain il soulève de la bone et se trouble; voilà le mal. Ce n'est pas une entité; c'est un excès ou ne defant. — Le mal, excès on défant, est toujours la suite d'une appréhension fantive, d'un raisonnement vicleux.

Il n'y a pas de successivité, priorité et postériorité, dans la norme la matière et la destin. Au moment, dans l'instant où l'être est produit, il est norme plus matière plus destin.

Les premiers êtres de chaque espèce, furent produits par condensation de la matière toune. l'homme étant produit par l'essence la plus pure, les autres êtres par des sortes moins purés. Ensuite ils se multiplièrent par voie de génération. [Tch'eng-i semble admettre que la norme-mailère produit un type nouveau chaque fois qu'elle produit directement.]

Tout homme, tout être, est un avec le ciel et la terre, avec tous les hommes et tous les êtres. Car ils sont partie intégrante du Tout, comme le mouvement sidéral d'une journée est partie intégrante de la révolution annuelle de l'univers.

Dans l'homme, la norme, en tant que principe immanent de ses déterminations, s'appelle of tehen intelligence-volonté. Les déterminations mentales sont les si verbes internes, qui s'expriment par les si que verbes externes, les paroles et les actes. Tout terme de ce fonctionnement est raisonnable, si la norme a joué librement; il sera déraisonnable au contraire, si la norme a été influencée.

La norme de tous les êtres, est la norme universelle. Co qui fait l'homme, c'est qu'il reçoit sa norme par l'intermédiaire du ciel [les autres êtres la recevant par l'intermédiaire de la terre, ce que Tch'eng-t n'énonce pas expressément]. Le Sage, c'est l'homme qui suit en tout la norme, qui s'identifie avec la norme. L'action de la norme dans le cœur, est delicate, est subtile. Pour la saisir, il faut se retirer de la multiplicité; il faut se recneillir, s'unifier. Toute illusion mait d'une affection. L'esprit humain est raison, quand il suit les lois générales; il devient sons particulier, quand il se replie sur soi-même et ses intérêts personnels. Les conclusions

de la raison sont aussi infalllibles que la norme ; celles du sens particulier errent le plus souvent.

En philosophie, le cœur, ce n'est pas le cœur de chair, c'est la norme qui le gonverne. Comme le ciel et la terre ne sont pas les êtres matériels atast nommés, mais la norme qui y adhère. La norme n'habite pas dans le cœur, mais etle agit par le cœur sur l'organisme. C'est efle qui confere à l'homme les cinq qualités qui lui sont propres.

A la mort, l'ame humaine se dissue, Des Ills pieux inventérent la lablette pour lui servir de lleu rituel, et le Représentant pour avoir à qui faire les offrandes à sa place. Consolation imaginaire! Ils firent ce qu'ils purent, comme ils l'entendirent.

L'esprit vital noiversel étant toujours uni à la matière universeile. l'esprit particulier et la matière particulière rentrant dans le réservoir universel à la mort, il n'y a, à vrai dire, aucune distinction essentielle entre l'état de vie et l'état de mort. Dire que, à la mort, l'esprit quitte la matière, est luexact. Dire que, à la mort, un esprit personnel survit et se rélucarge, c'est une errour.

Toute naissance est une condensation, toute mort est une résolution de la matière. À la naissance rien ne vient, à la mort rien ne part. Bens l'individu, la norme céleste est esprit vital; séparée, elle redevient norme céleste Condensée, la matière est un être; rarélice, elle est le substratum des transformations. Le moi mones signifie seulement que des vivants ont passé par la mort, non que leur personne ait subsiste.

La matière primordiale tenue qui donna naissance à l'être, n'est pas modifiée en lui, mais condensée seulement. C'est elle aussi qui le nourrit, absorbée par lui, soit comme air, soit comme aliments.

Des disciples consultérent Tch'eng-1, sur l'extase moiste, sur la contemplation buildhiste. Est-il viul, lui démandérent-lls, que s'assooir les yeux fermés, restaure l'esprit? — Cela l'use au contraire, répondit-il; car. plus l'esprit est rocueilli, plus il pense; il ne peut pas ne point penser.

Il ne faut enseigner que des sujets jeunes. Quand les cornes poussent au veau, et les dents au pourceau, il est trop tard. — Enseigner un disciple, c'est à peu près comme conduire un lyrogue. Quand on le soutient sous le bras gauche, l'Ivrogue penche à droite; quand on le soutient sous le bras droit, il penche à gauche, Impossible de le faire se tenir droit. »



Sils n'avaient été que philosophes, les hommes dont je viens de parler, et \*

\*\* Tchou-hi dont je parierai tantôt, auraient peut-être passé inaperçus. Mais ils furent aussi des palltiques militants, ou impliqués du moins dans le mouvement des partis qui agita la dynastie \*

\*\* Song, Cela leur attira bien des matheurs, mais unit par les conduire à la gloire. — Il y avait, au onzième siècle, à la cour des Song, deux partis politiques opposés, que l'appellerai les Conservateurs et les Nocateurs. Las Novateurs, las des méthodes surannées, du vieux rouage qui ne marcha jumais, demandaient un mécanisme administratif plus moderne. Les Conservateurs au contrâire, tenaient mordieus à ce qu'aucune pièce de la vieille ma-

chine ne fut changee, inutile de citer ici les noms des porte-étandard des dena partis. Les philosophes dont je m'occupe dans cette Leçou, étalent tous cuttachés au parti conservateur. - Le premier conflit des deux partis, eut lièn en 1036. La gouvernement remercia les Conservateurs, et fit appel aux Novateurs. Depuis lors, jeu de bascule alternatif. Voici comment, vers 1012, le Conservateur 🖼 🖫 🌋 Neonyang-sion iravaillait pour Confucius, en combattant les Buddhistes ... : Au temps judis, quand les vrais principes étaient vivants chez nous, le Buddhisme dut rester à la frontière, sans pouvoir la franchir. Plus tard, quand nos principes furent devenus languissants, il pénétra dans le pays. C'est par la porte de notre décadence, qu'il nous a envahis. Cette constatation nous indique la marche à survre, pour l'expulser de chez nons. Les Anciens veillaient avec la sollicitude la plus paternelle au hien-être matériel du peuple. Mais, en retour, ils exigezient que le peuple ne suivit pas d'autres principes que ceux de ses gouvernants. Ces principes s'enseignaient dans les écoles officielles. Depuis le Fils du Ciel, jusqu'au deruier homme du peuple, chacun en était imbu. Ils firent, durant des siècles, la force et la prosperité de notre pays. Maintenant, pour nous défaire des erreurs de ce temps, n'employons aucun moyen violent. Recourons à celul qui pénêtre le plus profondément dans le peuple, à savoir l'enseignement. Pénétrons de nos principes traditionnels tous les sujets de l'empire, et le Buddhisme ne trouvera plus accès dans le cœur d'aucun d'eux. Depuis que, sprés la destruction de l'ancienne Chine par les 菱 Ts'inn, on a recommencé le travall de sa restauration, aucun empereur n'eut le courage de rétablir, franchement et intégralement, le statu que antérieur. Et pourfant, c'est là ce qu'il aurait failu faire, c'est la encore ce qu'il faudrait faire. Depuis plus de mille aus, on tâtonne, on improvise, on vit d'expédients. Volta ce qui a fait le succès du Buddhi-me, C'est depuis que le peuple est détaché de la glèbe, qu'il y a des fainéants, parmi lesquels se recrutent les bonzes. C'est depnis que les rits sont tombés en désuétade, que le peuple se permet de choisir se religion. Voità mille aus que le mai dure. Il a pénétré jusqu'à la moeffe des os. Le peuple est comme enirré de fausses doctrines. Discuter avec ini, ne mêne plus à rieo, car il a des formules specieuses pour répondre à tout argument. Et cependant je le dis, tout n'est pas désesperé. Allons à la racine! Redonnons de l'autorité à la doctrine classique. Que le pouvoir la recommande. Faisons de la propagande en sa faveur... Nos armées viennent d'éprouver des revers ; nos soldats ne sont plus braves. Qu'est-ce qui a efféndiré afust ces hommes? L'habitude de se prosterner devant le Buddha, pas autre chose. C'est le Buddhlème qui les a amellis, qui les a fait laches, qui les a aville. Alt un courbons plus l'échine. Remettons en lumière la doctrine lumineuse de Confocius. Remettons en signeur nos aucleus principes, nos institutions et nos rits Bientôt, sans faire compagne, nons aurous contraint le Buddhisme de represer la frontière. Bientôt notre peuple sera redevenu prospère et valeureux.

En 1003, les Consurvateurs étalent dérechel au pouvoir. Ils en usérent et en abusèrent, sons le court régue d'un empereur gagné à leur couse. En 1069, déconfiture; les Navaleurs sont remis en charge, et leur forte tête 王 安 惟 Wangnauchen l'ennemi juré des Lettrés ancien système, devient tout-puissant. Reprenant les léées de l'usurpateur 王 莽 Wang-mang au commencement du premier
slècle de l'ère chrétienne, Wang-manchen fit promulguer, par le nouvel



empereur, quantité de lois ascales, agraires, et autres, qui devaient améliorer le sort du peuple. En 1071, il obtint un décret, qui oût été le coup de grâce pour les Lettres, s'if avait été appliqué. De l'Ittérnires, les examens pour le choix des fonctionnaires, furent faits économiques et judicinires. Du coup la porte était fermée aux Lettrés ancien style, qui ne savaient que polle des phrases et tourner des vers. L'édit impérial déclarait formellement, que l'ancien avstème n'avait produit que des incapables (sic). - Mais les Lettrés ne désespérent jamais. Els préparèrent dans les confisses leur rentrée en scène. En 1674, grande sécheresse et disette. Ils per-undérent au peuple, que c'était Wang-nancheu qui avait provoqué l'ire du Ciel, par ses innovations. Èmente. L'empereur disgracie le ministre. Celui-ci consacre ses loisirs forcés, à composer un commentaire des Canoniques, qui leur faisait enseigner ses théories. L'empereur qui s'est aperçu qu'on lui avait. forcé la main, impose aux écoles le commentaire de Wang-nancheu, pour faire entager les Lettrés, il meurt en 1085. L'impératrice régente appelle les Conservateurs au ponvoir. Machine en arrière! Retour à l'ancien commentaire des Canoniques, et examens plus littéraires que jamais. - Le succès tourns la tête aux Lettrés, qui se disputérent entre eux et se scinderent en trois branches. Cela les perdit. En 1094, le jeuné, empereur, donne sa conflance à 秦 京 Tr'ai-king un Novateur. La nouvel édit affirme en propres termes, que les études telles que les Lettrés les prutiquent, aboutissent au crétinisme. Machine en avant ! Retour au commentaire de Wang-nuncheu mort sur ces catrefaites, et examens administratifs. -En 1106, l'apparition d'une comète fait disgracler Ts'ai-king. Il revint nu pouvoir en 1112. En 1126, les Conservateurs reprirent le gouvernait. Comme les nomades du Nord écrasaient l'empire, les ministres insistérent pour que la prose et les vers présentés aux examens fussent mieux soignés. La était le salut, selon eux. — En 1163, 朱 熹 Tchou-hi (1130-1200) débuta dans le rôle de sermonneur soporatif, qu'il continua jusqu'à sa mort; toujours dépourvu de flair et de tact, profixe et mil. Son premier mémoire lui coûts la petite place qu'il avait en bien du mal à obtenir. - Les divisions des Lettrès en vinrent à diviser le peuple. On donna à entendre à l'empereur qu'il failait interdire ces joutes philosophiques, dans lesquelles, comme dit le rapportaur, deux partis combattaient à coups d'expressions inintelligibles des idées insaisissables; qu'il fallait ordonnér aux Lettrès de s'en tenir à la doctrine traditionnelle et de se bien conduire. L'empereur approuva, et, pour frapper les deux partis, il condamna, et Wang-nanchen le porte-drapeau des Novateurs, et Teh'eng-i colui des Conservateurs. - Les Lettrés de la nouvelle école, dont Tehou-hé était maintenant l'âme, payèrent d'andace. Avanglés par la morgue caractéristique de leur secte, ils s'appelérent l'École de la coie, les Sages, et traffèrent leurs adversaires de Petites gens. D'où haine intense contre eux, non sculement des Novateurs, mais de tous les Lettrés nonamilés à la secte. Tehou-hi traits tous ses contradicteurs de chiens, et de porcs, Cet homme avait un don extraordinaire pour indisposer et s'alièner quiconque venait en contact avec îni. En 1165, l'École de la voie fut officiellement fiétrie comme École de mensonge, et mise au ban. Défeuse à ses adeptes de se présenter pour ancune charge. Le gonvernement fit dresser une liste infamante de ses cinquante-neuf principaux membres, qualifiés, dans le document, clique de vauriens et clique rebelle. Ils furont menacés de la rigueur des lois, s'lls ne se

termient pas tranquittes. Tchou-hi fot place sons la surveillance de la petice. It mourut, gardé jusque sur son tit de mort, en têto, a l'age de 71 ams. — Homai durant sa vie, comme Confucius. Tchou-hi fut, comme im, admiré après sa mort. En 1227, un empereur décadent lui conféra le titre de \*\* fif Grand Maitre. En 1238, le Tchouhisme s'implanta à Pékin, alors aux Mongols. En 1241, un édit impérial du même décadent, déclara officiellement, mais taussement, que le Tchouhisme était la fleur du Confuciisme, et l'imposa pour les examens des fanctionnaires. Sontenue par des influences dont je parieral plus tard, cette doctrine resta en possession sous les dynasties suivantes, et empoisonna la China jusqu'en 1905. Il n'est même pas certain que sou rôle délètère ne se continuera pas.



Voici le sommaire du Tchonhisme... Par de Dieu, pas de Souverain, pas de Juge, pas de Providence, quoi qu'en aient dit les anciens. L'univers, et tous les êtres qu'il contient, sant composes de deux Principes coêternels, distincts mals insépurables, fi la norme, et l'i la matière, inbérente à la matière, la norme est le principe de l'être, de la vie, de toutes les actions et évolutions. La mutière est le substratum de la norme, le principe de la diversité des espèces et de la distinction des Individus. Sous l'impulsion de la norme, la matière évolue en deux phases alternatives yinn et yang. La norme s'appelle sussi t'ai-ki, le grand pôle, parce qu'elle dirige tout; et ou-ki, parce qu'elle est imperceptible. La norme est une, infinie, éternelle, immuable, inaltérable, homogène, nécessaire, avengle, tatale, inconsciente, inintelligente. Restant toujours une, et toujours la même, elle se termine dans tous les dires. La portion limitée de la malière influie, qui constitue tel ladividu, définit, en la retenant pour la durée de san existence, la terminaison de la norme universelle dans cel individu. Cette terminaison se retire dans l'unité, dans le tout, dont elle de s'était jumais séparée, un moment où l'individu cessa d'être, par suite de l'altération de sa matière. La variété des êtres provient de ce que le lot de matière plus on moins fine d'un chacun, a offert plus on moins da perfectibilité, on apposé plus ou moins d'inertie, à l'infinence da la norme. Les ètres sortent du grand tout et y rentrent, comme les godels d'une poris montent du pults et y redescendent, la roue de l'évolution déroulant une chaîne saus fin. -Les deux ames de l'homme sont toutes deux matérielles, la supérieure aussi bien uge l'inférieure. Produites par condensation, elles finissent par se dissiper, comme la fumée se dissipe quand le feu s'est étaint. Dire qu'une ame survit après la mort. c'est une erreur buddhique, a dit Tchou-hi cent fais, all en est de l'ame comme d'un fruit, qui murit, puis blettit, puis se décompose. Quand un homme a été sage, quand II a vôcu jusqu'au terme da ses jours et est mort content, son émo déjà blette se décompose aussilot. Tels les Sages célébres, qui n'apparurent jamais sprês jeur décès. C'est qu'ils étalent morts à point, fraits blets qui se décomposérent immédiatement. Tundis que l'ame de ceux qui sont morts avant le temps, n'étant pas mure: l'âme de caux qui, comme les honzes, out trop médité, étant trop coriace, la dissolution n'est pas immédiate. De là les apparitions, les revenants; survivance ophémère qui ne dure pas... Les ames des encêtres n'existent plus, quol qu'on disent les anciens livres Le cuite que les déscendants leur tendent,

n'est que profession de reconnaissance pour l'acte génératif par lesquet les ancêtres leur out transmis la vie. Il en est des générations des hommes comme des vagues de la mer. Chaque vague est elle-même, muis toutes sont des modalités de la même ean. Moi qui suis aujourd'hui, je suis une modallié de la norme et de la mattère universelles. Mon ancêtre fut lui aussi, en son temps, une modalité des mêmes éléments. Il n'est plus, Les éléments rextent. Je suis en communion avec lui, par communion de norme et de matière. De même, le ciel, la terre, tons les êtres, étant composés de norme et de matière, le ciel, la terre et lons les êtres sont un avec moi, le puis appeter le ciel mon père, la terre ma mère, tous les êtres mes frères, car tons me sont unis, tout l'univers est avec moi un être aniqué, : - La norme est inconsciente, la matière est inlutelligente; mais, dans l'homme, le cœur, matériel, mu par la norme, produit l'intelligence, la perception, la moralité. L'intelligence jaillit de la matière, par éclairs, comme le feu du briquet. Ces éclairs d'intelligence causent les émotions, vibrations du composé. Quand l'émotion, et l'action qui suit, se ticanent dans les limites de la convenance naturelle, il y a bien. Sinon, if y a, non pas mal, car le mat n'existe pas; mais il y a pas bien, parce qu'il y a excès on déficit. - Dans les êtres divers. la norme manifeste des nuances diverses, qui sont leurs qualités, leurs vertus. Ainsi dans l'homme, la norme s'épanouit en bonté, équité, déférence, prudence, loyauté. Si cet épanouissemient est imparfait, c'est que des impuretos de la matière l'ont entravé. - C'est tout. C'est peu, l'as même un panthéisme. Un système fait de matière et de force, assez semblable au matérialisme dynamique de Hasckel.



Voici quelques échantillons du style de Tchou-hi...

Au commencement le clei et le terre étaient une masse de matière évoluante, tournant comme une meule. Son mouvement de rotation s'accélérant de plus en plus, les parties fourdes se condensérent au centre et formerent la terre immobile, tandis que les parties légères furent entrumées vers la périphérie, ou elles formerent le clei, le soleil, le lune et les étoiles, qui continuent à tourner. La terre est un centre de l'univers, et non au bas, comme certains se l'imaginent.

Le ciel est donc un tourbillon de matière, très raréfiée dans les régions volsines du centre, de plus en plus dense vers la périphèrie. La dernière couche est une croûte solide, squelette de l'univers, comme la coquille l'est de l'œuf. Il n'y a pas neuf cieux concentriques comme certains disent, mais neuf volutes de la spirale céteste.

Le ciel, c'est l'azur qui tourne sur nos têtes. Il n'y a pas, dans cet azur, un Souverain du ciel qui gouverne le monde. Il n'y a pas une Personne qui compte les péchès des hommes. On a dit cela. C'est insoutenable. D'un antre côté, il ne fant pas dire que le monde est sans malire, puisque la norme le gouverne (maître inconscient et fatal).

La norme n'existe pas en dehors de la matière qu'elle meut. Elle n'existe pas et ne peut pas exister séparée.

La norme restant immobile, produit dans le monde des manifestations (êtres), losquelles ne sont pas à proprement parier successives, vu que, par rapport à la

norme centrale immobile, elles sont plutôt simultanées, comme les points d'une périphèrie. Ce sont sorties de la paissance en acte, passages du non-perceptible au perceptible, et rentrées correspondantes. Les parts de norme multiples des individus, sont comme des bourgeons de la norme universelle une, pas réellement séparés. La norme une, a autant de terminaisons, qu'il y a d'êtres. Les normes particulières sont des participations, des prêts. Commo la lune, étant et restant une, se réflète dans mille et mille flaques d'eau.

L'homme est formé de norme et de matière. Cette matière est double; le p'ai solide issu du sperme, et le homan aérien issu de la substance du ciel et de la terre. La norme n'est pas unic substantiellement à la matière. Elle flotte à sa surface, saus se coaguler avec elle. Elle est un prolongement, pas une portion, de la norme universelle... Le concours de ces éléments fait l'homme; leur séparation le défait. Alors la norme s'étant retirée, la matière se dissocie. Le houna monte et se perd tôt ou tard dans la matière terrestre. Tel un fon qui s'éteint. La humée monte au ciel, puis se dissipe. Les cendres restent, puis se dispersent, bire qu'une âme survit après la mort, c'est une erreur buddhique. Il n'y a pas de métempsycose. Chaque fois qu'un humane nant, ses éléments sorient neufs des deux grands réservoirs, norme et matière.

Il en est de l'homme, comme d'un fruit, lequel est d'abord cru, puis mur, puis blet, puis matière décomposée. Un fruit cru se conserve; un truit mûr ne se conserve pas... Quand l'homme a vécu jusqu'un lerme de ses jours et est mort content, sa matière étant blette se décomposé, et tout est fini. C'est là le lot du Sage Aussi Yao et Chounn n'ont-ils jamais apparu al fait de prodiges après leur mart. Ils étaient morts pleins de jours, fruits murs qui se décomposèrent immédiatement et normalement... Quand l'homme est mort avant le temps, son p'ai étant trop cru, ne peut pas se dissiper aussitôt. De même, chez ceux qui out trop nourri leur homan, comme fent les bouzes par la mésitailon, le homme étant trop robuste, ne peut pas se dissiper aussitôt. Dans ces cas, le homan, ou le p'ai, ou les deux, peuvent survivre pour un temps, peuvent faire des prestiges, peuvent se venger, etc. On peut se randre ces revenants favorables, par des offrandes, qui prolongent leur survie. A défaut de ces offrandes, ils finissent par se dissiper, et tout est fini-

Il ne faut pas dire des morts, qu'ils ne sont plus, puisque quelque chese d'ens survit dans leurs descendants. Tant qu'ils ont des descendants, ils ne sont pas rien. Eux-memns n'existent plus, c'est vrai; mais ce qu'ils out donné à leurs descendants subsiste. Les descendants sont comme des bontaires du l'ancêtre annihilé. Ils font des offrandes, pour manifester leur reconnaissance de l'octe génératif par lequel leur ancêtre leur a procuré la vie. L'acte est passé, l'ancêtre n'est plus, in vie et la reconnaissance demeurent. Parfois, quand l'ancêtre n'a pas été aussitét dissipé, les offrandes pouvent lui profiter pour un temps. Mais une fois qu'il est dissipé, rien de lui ac se réunit plus pour profiter des offrandes, quoi qu'en disent les anclens livres... Il en est des générations des hommes, comme des vagues de la mer. Chaque vague est elle-même. La première n'est pas la seconde, la seconde n'est pas la troisième. Mais elles sont toutes des modalités de la même can. Alusi en est-il de l'homme. Moi qui suls anjourd'hui, je suis une modalité de la norme universelle et de la matière du ciet et de la terre. Mon ancêtre fut, lui aussi, une modanté des mêmes éléments. Il n'est plus, Les éléments restent. Je suls en communion

avec îni, par communante de constitution, de norme et de matière, - Ce sophisme posé, tout le reste s'explique... Alusi les livres disent que les empereurs aucleus sarvent au ciel le Sublime Souverain. Puisqu'ils le disent, dit Trhou-hi, il ne faut pas dira le contraire. Mais il est des choses qu'il ne faut pas vouloir expliquer. Leur norme ayant été la norme universelle, existe encora maintenant. C'est tout ce qu'on pent dire... Et les tablettes, ne devaient-elles pas servir de médiums entre les ancêtres et leurs descendants? Et le représentant du définit, et les purifications, et les sacrifices? El cetto assertion si souvent répétée dans les livres, qu'un koei ne goûte les affrândes que de ses propres descendants? Toujours la même réponse, Si l'ancêtre est bien mort, il a cessé d'être. S'il est mai mort, il existe peut-être encore, et préfère, dans ce cas, la cuisine des sieus, pour le temps qu'il survivra. Tous les rits sont pour satisfaire la dévotion des descendants, et s'adressent, somme tonte, à cux-mêmes, à la substance de l'ancêtre conservée dans leurs personnes. Car, conclusion finale, il n'y a dans le monde, que norme universelle et matière du ciel et de la terre. Les nucêtres furent, en leur temps, des terminaisons de cette norme, des modalités de cette matière. La norme et la matière demeurent, les terminuisons se sont retirées, les modalités ont cessé, tout est dit. +

Sources.—Le 太極圖 l'ai-ki l'ou et le 通書 Toung-chou, de 周敦頤 Tcheou-tounn i.—皇極經世書 Honng-ki king-cheu-chou, 海 橋 同 對 U-Ts'iao wenn-tosi, 縣 名 公 傳 Ou-ming-koung tch'oan, de 邵 雍 Chao-ngung.— 正蒙 Tcheng-mong, et 西 銘 Si-ming, de 張 戰 Tchang-tsai.— 二程 全書 Eull Tch'eng ts'uan-chou, œuvres complètes des deux frères Tch'ang.—来于全書 Tchou-tzeu ts'uan-chou, et 朱子 語類 Tchou-tzeu U-lei, Ounvres at Discours de 朱 嘉 Tchou-hi.— 陰 川 集 Linn-tch'ean-tsi, Oenvres de 王 安 世 Wang-nanchou.—宋 史 Song-cheu, l'histoire dynastique des Song:

Ouvrages. Le Philosophe Tchou-hi, par le P. St. Le Gall S.J. Variétés Smologiques a 6. — Étant donné les moyens dont il dispossit. 

E E L'École philosophique moderne de la Chine de Mar. Ch. de llariez (Bruxelles 1890), fut un effort digne d'admiration. Mais celui qui prendrait le contenu de cet ouvrage pour la philosophie des Song, fernit fausse route.





IR I Neouyang-siou, Conservateur (page 631).

## Soixante-dixlème Leçon.

Du treizième au quatorzième stècle de l'ère chrétienne. Cultes sous in dynastie mongole Yuan.

En 1206, dans son camp sur l'Onon, Temudjin acclamé Gengie-khan par ses Mongols, avait déclaré la guerre à toute puissance autre que la sienne. Je n'al pas à raconter let les ravages qui s'ensuivirent en Asie et en Europe. Le territoire chinols vit des scènces atroces. L'incapable dynastie 朱 Song sombra dans la tourmente, et, en 1280, un descendant de Gengis-khan, Koubilai, était empereur de la Chine. Je vais narrer brièvement les gestes religieux de la dynastie mongole 元 Yuan, laquelle dura 89 aus.

--

Koubilai n'eut aucune religion. Fidèle au programme de Gengis-khan, il toièra, par politique, toutes les religions tolérables, et fut nimable pour chacune d'elles, chaque fois que son intérêt l'exigea. En 1289, il créa le 美麗 司 Tch'oungfou-seu, un Directorre des cultes, chargé des affaires de toutes les religions, excepté le Buddhisme qui avait son directoire particulier.

--

Il y eut en Chine, sous les Yuan, des chrétiens nestoriens, des chrétiens grees, enfin des chrétiens catholiques.

- 1. Supprimés jadis, en l'an 815, les Nestoriens rentrérent avec les Mongols, Profitant de ce que ces conquérants avalent effacé toutes les frontières, en 1266 le patriarche Mar Denha de Bagdad, organisa la hiérarchie nestorienne, depuis Bagdad jusqu'en Chine Par ses soins, 72 évêchés et 25 archevêchés, dont Pékin et Si-nan-jou, furent créés. Les églises nestoriennes se multiplièrent dans les villes chinoises. En 1275, un certain Mar Nestorios était archevêque de Pékin. En 1280, avénement de la dyoastie Yuan, un Marcos Jubalaho fut instailé à la capitale comme archevêque métropolitale du Cathay. Un certain Mar Sargis se distingua par son zèle pour la propagande nestorienne en Chine. Un document de l'an 1281 nous apprend qu'il y avait, à cette date, doure églises centrales, dont sept bâties par lui.
- 2. Dans les armées mongoles, des corps entiers étaient composés d'étrangers, chrétiens de divers rits. Les Alains surtout étaient nombreux, tous chrétiens du rit grec, ayant leurs prêtres grecs, d'après le Franciscain Rubruk. Marco Polo nous a raconté la triste fin d'une de leurs troupes, qui avait pris la ville de All Tehrang-tcheou. «Si prirent la cité, et y trouvérent hous vins. Si en burent tant qu'ilz furent yvres, et se coucherent et dermoient comme porceaux. Tantest comme la muit vint, si les occistrent tous, que oncques n'en eschappa nul. ». A Pékin seulement, il y eut, dans les camps, jusqu'à trente mille Alaies à la fois, dont mille formaient la garde personnelle de l'empereur. Il y avait aussi des Géorgiens.

chreliens du rit gree d'après Benedictus Polonus; un corps d'au moins dix mille Russes; un autre corps de Crimeens de l'obedience du patriarche d'Antioche; etc. l'ac purase de Rubruk nous apprend, que les Nestorieus de l'empire mongol, n'admellaient dans leur église les chrétiens hongrois, alnins, russes, géorgiens, et arméniens, qu'après les avoir rebaptisés. - Pen soncieux de tant de muances, le genvernement mongol appela le Christianisme en bloc - i- 子 数 Religion de la Groix, et les églises chrétiennes quelles qu'elles fussent 十 子 書 Jemples de la Croix, Les inities seuls savaient la signification de ce signe : les non-inities pensalent qu'il figurait les quatre régions de l'espace. - Comme c'est en Perse qu'ils avalent appris à connaître les Chrétiens, les Mongols adoptérent les désignations usuelles en Perse, el appelérant les fidèles 连 層 Tie-sie ou 武 竇 撒 Tei-eullsa, le persan Tersa; et les prêtres ou moines 也里可溫 Ye-li-k'eue-wenn, en mongol arkagun, le persan Arkaun. Ils appelerent Danishmend les mollaha muhometans, Scuckin (le chinois 先 生 sien-cheng) les Mallres latistes, 悟 Seng (de samgha) les bouxes buddhistes. - En somme le culte chrétien, sans distinction de secte ou ril, fui officiellement recomm et protégé par les Yuan. Ses prêtres étaient partiellement ou ontièrement défrayés par le gouvernement. - L'Histoire officielle a conservé la mémoire d'un des membres du Directoire des cultes, le Grec Esya, originaire de Constantinople, médecia, astrologue, et linguiste distingué, qui dirigea le Bureau de bienfaisance de Pékin, devint Grand Archivista el Annaliste, coffin Ministre, et fut charge de missions Importantes. En 1307, l'impératrice lui ayant demandé une opération d'astrologie superstitiense, il relusa fièrement. Il mourat Due de l'émpire, laissant cinq fils, dont l'atné Elia davint administrateur du Directoire des cultes, le second Deuha fut acudémicien, le troisième Issa n'eut pas de charge, le quatrième Georges gouverna la Monnaie, le cinquième Luc diriges le Bureau de bienfaisance.

3. Enfin, envoyé comme Missionnaire vers les Tariares en 1289, par le pape franciscain Innocent IV, le Franciscain Jean de Monte-Corvino partit de Tauris, alors capitale des Khans de Perse, en 1991, mit treize mois à traversor la Perse et les Indes où il enterra son compagnon de route, et arriva enfin en 1293 à Pékin, où il fonda les Missions Catholiques de Chine, et hatit deux égitses dans la capitale. En 1307, le pape Clément V le préconisa archevêque de Pékin et primat de tout l'Extrême-Orient. En 1308 arrivérent à Pékin les Franciscuins André de Pérouse, Gérard et Pérégrin, tous évergues, qui sacrèrent Jenn de Monte-Corvino. En 1312 le Primat ériges en évêché 11 16 To'uan-tcheou; en persan Zayton, le grand port marillme du M & Fou-kien, alors centre du commerce international, où une riche Arménienne stait bâti une église et un couvent. Gérard en fut le premier titulaire. Il ent pour successeur, vers 1313, l'évêque Pérègrin, auquel André de Pérouse succèda en 13:2. — L'archevèque Jean de Monte-Corvino mournt à Pekin on 1328. Sous son pontificat, beaucoup d'Alains, spécialement coux de la garde impériale, étaient devenus catholiques. En 1230, le siège de Pékin étant encore vacani, l'empereur Togan-Timour envoys au pape Benedt XII à Avignon la Franc Andrea, pour demander l'auvoi d'un légat qui remplacerait le Primat defunt. En 1342, le Franciscain Jean de Marignoll amène à Pékin un renfort de trente-deux Missionnaires. Il séjourna trois ans, puis alla à Zaylon, on il y avait ators trois eglises, les étrangers y étant fort nombreux. - Le soulévement chinois qui renversa la dynastie mongole, commença peu après. La 1362 les insurgés saccagérent Zayton, et y massacrérent l'évêque Jacques de Florence, successeur d'André de Pérousa. En 1368, le dernier empereur mongol s'enfuit de Pékin. En 1369, les chrétiens de Pékin, tous étrangers, farent expuisés. C'en fut fait, et du Catholicisme, et du Nestorianisme. Toutes les religions introduites sous le couvert de la protection mongole, n'ayant pas fait de prosélytes chinois à cause de cette protection étrangère détestée, furent balayées avec les Mongols. Il n'en resta absolument rien. Quand le Jésnite Mathieu Ricci arriva à Pékin en 1600, il n'y retrouva ancun vestige, pas même un souvenir, du Christianisme des Yuan.

Culte officiel sous les 朱 Song et les 元 Yuan. — Les Song, successivement Taoïstes et Néo-Confucilistes, firent cependant chanter, aux jours officiels, les hymnes rituelles du théisme antique. l'al expliqué jadis (page 540) ce phénomène. Pure coutume. On sent d'ailleurs que le cœur n'y est pas. Voici trois spécimens de leurs chants sans âme, conservés par l'Histoire dynastique 朱 史 Song-cheu chaps 32 à 38.

En l'an 1127... « Auguste est le Souverain d'en haut, dont l'influx s'étend à toutes les régions.

A l'occasion de ce commencement de retour du principe lumineux (solstice d'hiver).

offrons-lui ce sacrifice, comme c'est l'usage de temps immémorial.

Nos vases sont pleins de dons abondants et purs. Un parium de vertu s'exhale de nos offrandes. Que celui qui guide les bons, daigne les agréer, et faire descendre sur nous, en échange, de nombrenses bénédictions.

> rNoble est l'ancêtre de notre roce, celui qui reçut le mandat du Ciel. Il a égalé en vertu les empereurs antiques, et rempil toutes les régions de son renom.

Pais il est monté chez le Souverain d'en haut. Prouvous-lui notre plété par ces offrandes, afin que la prospérité descende sur nous, durant des années sans fin. »

En l'an til4... «La vonte azurée et lumineuse couvre la terre. Nous demandous humblement ce dont le peuple vit (une bonne moisson).

> Épuisés par la disetté, ngus demandons humblement, par cette cérémonie, la pluie favorable, qui nous procurera du grain.»

Tout au contraire, la dynastie 元 Yuan nous a laissé des hymnes remarquables, et pour la forme et pour le fond (元 當 Yuan-chou chap. 69). Comment expliquer ce fait singuiller? Faut-il l'attribuer à l'influence du monothéisme mongol, ou au contact du éhristianisme établi dans la copitale? Je ne sais: — Voici trois hymnes de cette dynastie...

> ayant vu avec plaisir ses vertus, a installé au ciel notre glorieux Ancètre, et a assis notre dynastie dans la gloire et la paix.

Il est donc juste que, pensant à ces faveurs avec une gratitude filiale, nous lui présentions nos offrandes et notre reconnaissance. Si le Souverain d'en haut s'incline vers nous, tous les bonheurs nous viendront ensamble.

Pures sont nos victimes, abondantes sont les viandes offertes; les couteaux des déconpeurs sont actifs, le sang et la graisse sont présentés

Nous offrons, avec révérence, nos salutations et nos soieries, l'odeur des offrandes s'élève. Le Souverain d'en haut s'abaisse vers elles, s'en régale, et se réjouit de nos vertus, »

Le Ciel est si grand!

Le souverain de l'empire régale Celui d'en baut,
et son Aucètre qui est avec lui,
demandant respectueusement une bénéalicion transcendante.

Vu ses mérites et su constance, qu'elle continue à reposer sur lui, jusqu'à ce que lui aussi monte vers les cieux. C'est ce que nous demandons, par ces rites figures.>

La tablette de l'Ancêtre est dans le temple, son âme spirituelle est dans les cleux. (Yeune pour le sacrifice), après les offrandes et la musique, elle retourne dans les invisibles hauteurs. Mais non sans avoir laisse une bénédiction mystériouse, qui fera réussir toutes nos entreprises, vu la piété de l'empereur, durant des années innombrables.

«Encenson», vânérons, les Génies innombrables viennent s'éjouir. Rassasiés de nos offrandes,
les Génies transcendants s'en retournent.
Les saisons seront favorables, l'année sera fertile,
le vent et la pluie viendront à point nommé.
A l'empereur dix mille ans de vie
et bonbeur lafini.

-4-4-

Culto de Confecius. - Pour ce qui est du culte officiel de Confucius, je feral son histoire dans ma soixante-quatorzième Lecon, lei le me contenteral de dire ce qui suit - En 1307, l'empereur mt Ou / Kuluk-khan), arrivé au trône par la violence, chercha à consolider son autorité sur les Mongols, en s'attachant les Chinois. Dans ce but, il s'adressa aux Lettrès, et caressa leur point sensible, la latrie de Confucias. Il donna done l'édit suivant... «Les Sages qui furent avant Confucius, ont été sauvés de l'oubli par Confucius. Les Sages qui vincent après Confucius, ont été formés par Confucius. C'est lui qui a appris aux hommes, sur quels modèles ils devaient se former. Aussi décidé-je qu'il s'appellera désormais le Sage des Sages, Propagateur des lettres, Anteur du Grand Ocuvre; et envoyé-je lui faire, au lieu où il vécut. l'effrance des trois victimes. Oh! puisse la perfection des relations entre parents et enfants, princes et sujets, se perpétuer parmi nous, grace à la doctrine du grand Sage. ».. Cela fail, l'ampereur en fit autant pour le Buddha, en vue de gaguer le cœur des Chinois buddhistes. Ce qui n'empêcha pas l'Histoire officielle de dire ... « De tous les titres et éloges conférés à Confucius au cours des siècles, le plus beau, le plus complet, le seul auquel il ne manque rien et auquel on ne puisse rien ajouter, c'est celui que lui confèra l'empereur Ou de la dynastie Yuan. Ceux qui voulurent honorer Confoclus plus tard, ne purent pas faire dayantage, s

-4-14-

Les empereurs mongols furent très hostiles an Taoisme, qu'ils persécutérent de leur mieux. Ils eurent pour cela de bonnes raisons. Fidèle à ses traditions, le Taoisme avait en effet culanté une nouvelle société révolutionnaire, la fameuse société 白 通 會 du Lotus Blanc, terreur du gouvernement chinois. Elle tut tondée à 蘇 州 Sou-tcheou, vers 1133, par un certain 孝 子 元 Mao-tzeuguan, et se répandit rapidement. Proscrite sous les Yuan, en 1308 et en 1322, elle entra en scéde en 1351, et eut bientât mis sur pied cent mille rebeiles, pour le compte de l'avanturier qui renversa les Yuan et foudu les 6月 Ming.

Consulter... Le Livre de Marco Polo. — Histoires dynastiques 宋 史 Songcheu et 元 書 Yuan-chou. — Pai réuni tous les documents pouvant intéresser et être utiles, dans mes Textes ffistoriques, vol. III, pages 1917 à 2004.



La fée (taoiste) des éclairs.

## Soixante-et-onzième Leçon.

Quinzième siècle. Sous la dynastie chinoise Ming. Doctrine des Lettrès.

朱元 德 Tchou-juantchang avait dix-sept ans, quand toute sa famille monrut de la peste. Il entra dans une bonzerie, pour vivre. Quand le soulèvement contre les T. Yuan ent commence, il en sortit et s'enrôta parmi les rebelles. Il devint chef, puis prétendant au trône, enfin premier empereur de la dynastie 157 Ming. - Toute sa vie durant, il favorisa les Buddhistes et persecuta les Taolstes: - Le troisième empereur de la dynastie, encore plus dévot Buddhiste que le fondateur, éprouva le besolu de caresser les Lettres, pour sa faire pardonner son usurpation du trône, il fit réunir les écrits des coryphées du Néo-Confuciisme, en un recuell, le 性 即 大 全 Sing-li ta-ta'uan, qu'on appelle souvent la Grande Philosophie: pnis il ordonna; en 1416, que ce livre devint, avec les cinq Canoniques et les quatre Classiques confucilistes, la base de l'enseignement dans les écoles. - La dynastic Ming produisit un numbre assez considérable de Confuclistes de marque, lesquels développérent la métaphysique des 🛠 Song et y ajoutérent de la morale. Les dehors parfois spécieux étant écartés, il se trouve que les deux mois rationalisme et matérialisme résument leur œuvre. Qualque cette prose solt franchement ennayouse, je vais en citer de copieux extraits. Car la doctrine de ces hommes, resta celle des Lettrés jusqu'au commencement du vingtième siècle. C'est là le Confuctisme auquel le Christianisme s'abeurte depuis trois sièeles, la pierre d'achoppement de tout progrès en Chine.

La nature d'un être, c'est la part de la norme universelle qu'il a reçue. Cette part n'est pas à considérer comme séparée, comme individualisée, La norme est reçue dans la matière, dont elle est distincte. La matière existe et évolue de toute antiquité, changeant de forme sans repes et sans cesse, renaissant toujours la même dans mille êtres auccessife divers. La matière est l'enveloppe creuse de la réalité des êtres, laquelle réalité est la part de norme logée dans leur matière. La norme meut la matière, C'est elle qui est le principe de ses transformations et renaissances, de son incessante évolution.

La mort, c'est le retrait de la norme, isquelle quitte la matière particulière, pour rentrer dans le tont universel. Elle continue à subsister, mais pas individuelle. Croire que les paris de norme des êtres particuliers soient détachées de la norme universelle, ce serait tomber dans l'erreur des Buddhistes, lesquels croient à une âme individuelle et survivante de chaque être.

Le ciel est notre porc, la terre est notre mère, nous vivons entre eux deux. Le ciel et la terre nous ont donné, et notre corps, et notre cature. Tons les hommes sont sortis du même sein que moi, tous les êtres sont en communion avec moi... Le ciel, hout et fort, est pêre. La terre, basse et douce, est mère. Le ciel m'a danné mon souffie, et la terre ma substance; je suis leur fils. Par ciel et terre, je n'entends pas le ciel visible et la terre palpable; c'est de leur essence et de leur action

que je parle. Le ciel puissant agit sans cesse ; c'est tul qui a donné l'être à lout ce qui est. La terre donce agit sans cesse ; c'est elle qui a donné naissance à tout ce qui vit. Ce qui fait la grandeur du ciel et de la terre, c'est qu'ils sont le père et la mère de tous les êtres... Le che est yang, la terre est yian; ils m'ont donné, pour être mon corps, une matière capable de ces deux modalités. Ils m'ont donné ma nature, participation à leur norme, à leur nature. Ne suis-je pas véritablement leur fils 7. Tous les autres êtres tlement aussi leur corps et leur nature du ciel et de la terre. Mus eux sont désectueux, tandis que l'homme est complet. L'homme est le plus parfait des êtres, la plus noble parmi tous les autres qui sont tous ses frères utérius sortis comme lui du sein de la mature. Eux sont imparfaits, moi je suis parfait, mais tous nous sommes tils du ciel et de la terre, et c'est ainsi que je dois les envisager. Tout est sorti du même sein, donc la momba entier est une famille. l'empire entier est une personne... Voità la doctrine des Lettrés. Tous les vivants fant le tiers, une communauté, avec le ciel et la terre. Il faut danc leur faire du bien à tous, et ne faire de mui à aucon.

Les cinq qualités mattresses de la norme-mature bumaine, sont la bonté, la convenance, la politesse, la prudence, la loyanté. Les quatre dernières sont comme les membres de la première, laquelle est comme le corps... La bontéporte à nimer, la convenance porte à agir comme il fain, la politesse porte à céder, la prudence dance le discernement... Ces qualités sont inherentes à la norme-nature. Elles sont la norme, sons cinq aspects différents. De sot, la norme est imperceptible. Tradute en bonté, convenance, politesse, prudence, layanté, elle devient muniteste. On appette parfois ces qualités vertus du cœur, le cœur étant le point d'où elles émanent.

Q kori et ph chenn, sont deux états de la matière, matière unique qui évolue. El l'on envisage les deux états, hori c'est l'apogée de la modalité yang. El l'on envisage la matière une qui évolue, sa progression est chenn, mais contient en germe la régression hori; le régression est kori, mais contient en germe la progression chenn.

Pour ce qui est des deux âmes A hounn et Pa p'ai, il faut s'en tenir à ce que F E Treu-tch'an en a dit (pags 11%). Les deux sont matérielles. Le hounn est une matière chande, le p'ai est l'énergie du sperme. L'intelligence appartient au hounn, la memoire au p'ai. Les youx et les areilles apportent au p'ai, la bouche et le nez apportent au hounn. L'union du hounn et du p'ai est nécessaire à la vioi leur séparation cause la mort.... Au commencement de toutes choses, la première union du pinn et du gang produisit l'eau, qui est le p'ai universel, Depuis, dans toutes les genéses, un p'ai froid est d'abord produit, auquel s'attache ensuite un hounn chaud, par l'action de la respiration. Le p'ai précède, le hounn suit.

Il ne fant pas distinguer deux molières, mais deux états d'une matière qui évolue, repos et mouvement, yinn et yang. Dans l'homme, le sperme est yinn, le soutile est yang; le p'ai (yinn) est passil, le homm (yang) est nelif; la progression est chenn (yang), la régression est koei (yinn). Durant la progression, le p'ai obèlt, le homm commande; durant la régression, le p'ai domine, le homm cède. Il n'y a qu'une norme et qu'une ma-

lière avec un double mouvement... Lu voie du ciei, la production des êtres, d'est l'action de la norme sur la matière. Dans l'homme la norme est le principe. de vie, elle est reçue dans une mutière plus on moins pure, selon les divers individus. Le corps est ymm, ses facultés sont yang. Le hounn est la quintessence du yang, le p'ai est la quintessence du ginn... L'homme étant composé, finil nécessairement. Alors le hounn monte vers le clai, le p'ai descend vers la terre. C'est la mort... Pourquot dit-on monter au ciel, descendre en terre? Parce que les exhalaisons chaudes montent, parce que les corps refroidis s'enfoncent. Le dernier soupir chand /hounn/ monte, le cadavre /p'ai / refroid/ descend. La missance appelle la mort, la fin suit le commencement... Le hounn et le p'ai sont tous deux matériels. Ils consistent en une matière demi-solide demi-subtile (analogue à la fumés), le subtil l'emportant sur le solide... Le p'ai est primitivement un atome de matière spermatique. Quand un souffle s'est attaché à cette matière, le hounn subtil a'y développe et se met à agir, produisant la respiration par laquelle il s'alimente. Le p'ai tient de l'eau (matière aqueuse). Le hounn n'y entre pas du dehors, mais se forme dans le p'ai, du souffie. Le p'at est inerte, le hounn est actif.

Keet chenn hounn p'ai, ces quatre termes s'appliquent au même être, à une même matière sous ses deur stades; commont les distinguer?. Pour les distinguer, il faut partir des notions de progression et de régression. Chenn c'est la matière en progression. koun c'est la matière intelligente, p'ai c'est la matière lucrte... Kvei et chenn, c'est la même matière qui se contracte ou se dilaie. Chenn c'est l'apogée du gang, koet c'est l'apogée du gang. La progression est gang, la régression est ginn. Koet et chenn sout la régression et la progression dans la matière universelle, hounn et p'ai sont la progression et la régression dans l'individu humain. Dans la progression, chenn domine; dans la régression, koet l'emporte. Quand la matière est usée, le hounn monte, le p'ai descend, et l'être est koet, passé, tint.

Quant aux revenants qui fant des prestiges, ce sont des hounn qui ne se sont provisolrement pas dissipes, parce que, separes avant le temps, ils n'étalent pas murs. Dans cet état, et jusqu'à leur dissolution, les penvent faire des prestiges. Be sont, provisoirement, dans la nature, ce que sont les grumeaux de la paie à paie, lesquels disparaissent au cours du pôtrissage. Tout évolue. Blen ne dure. Depuis l'origine, à travers les temps, tous les êtres out été ginn et gang, régression et progression. (l'ai cité, page 626, ce que Tchou-hi a dit des houne des bonzes rendus coriaces par la móditation assidue)... La tradition rapporte que, trois ans après sa mort, on découvrit que R El, Tel'ang-houng s'était métamorphosé en une pierre. Comme il était mort pour son prince, il est clair que son hounn indigné, avait cristallisé sous cette forme dans son p'ai... Certaines concrétions se forment dans les vivants, par suite d'une maladie, comme les bézoards du bœuf et du chien. Mais d'autres concrétions, comme les aérolithes qui tombent du ciel, comme les à rrivas requelitis dans les cendres des honzes après la crémation, sont des concrétions du plus pur l'i. Cala n'est pas proprenient mervoilleux, car toutes les pierres sont des noyaux de k'i. On a vo des végétaux, même des animaux, pétrifiés, par les émanations des pierres (incrustations calcaires on silicouses); On a vu des hommes petrifiés, par l'intensité de jeur concentration mentale, comme cette femme qui, à force de regarder du baut d'une moutagne si son mari revenalt.

finit par être changée en une statue de pierre, par la concentration de son désir. Mattre 民 Tch'eng l'ainé a raconté que, en Perse, une ancienne sépulture ayant été ouverte, dans les cendres d'un cadavre décomposé on découvrit un cour pétrilié. Quand on l'ent ouvert aver une scie, on y trouva un paysage comme peint. La tombe était celle d'une captive, laquelle, à force d'y penser avec amour, avait ainsi fait figer ce paysage (son pays untat) dans son cœur... Ou raconte d'un bonze très parfait, que, après son incinération, ou recueillit dans les cendres son cœur intoct. Quand on l'eut ouvert, ou y trouva une statuette du Buddha, faite d'une matière inconnue (méditation cristallisée)... Dans le cœur d'un autre qui avait été ansai fort adopné à la contemplation, on trouva une statuette de Kaan-yinn.

La paissance c'est la combinaison du sperme avec le souffle. Le sperme est une substance ginn analogue au sang, qui imbibe et nourrit tout l'organisme. Le souffle gang pénétre tout et donne la conscience. La réunion des deux produit l'homme. Le sperme produit le p'ai, anquel appartiennent les sensations. Le soufde donne an emur la faculté de comprendre et de penser. Dans le langage vulgaire, un appelle souvant l'ensemble des deux huc-k'i, song et souffle, énergie vitale. Durant la jeunesse, cette énergie crolt constamment. Vers la vielliesse, elle baisse insensiblement. A la mort, le hourn monte au ciel pour se fondre dans la yang, le p'ai descend en terre pour se confondre avec le ginn. Chaque composant revient à sou principe. La réunion des deux fait l'être, leur séparation fait cesser d'être. Les anciens faisaient des offrandes et des lifations; offrandes au yang, libations au ginn, Leur idée était de réunir le hounn et le p'ai séparés, Les Rits disent que, réunir le cheun et le kort, c'est la grande chose. Le cheun c'est le hounn ; le hoer c'est le p'ar ; on les appelle ainsi, parce qu'ils sont les principes des expansions et des contractions... Après la mort, le hounn et le p'ai séparés se dissipent. A la mort, le cadavre restant encore présent pour un temps, les anciens imppelaient le hounn, comme s'ils eussent voulu le réunir au p'ai. lis n'avalent pas l'illusion que le mort revivrait. Ils ne pouvaient se résoudre à la séparation. Voltà pourquel lis faisaient des offrances et des libations au homan et an p'ai, comme s'ils enssent voulu les engager à se réunir de nouvesu (simulacre rituel ... Quand on appelait le mort du haut du loit par son nom, c'est au hounn qu'on s'adiessait, car c'est le hounn qui monte. On l'appelait, pour l'engager à revenir à son corps, si cela se pouvait. Quand on s'était persunde qu'il ne reviendralt pine, alors senlement on ensevelissait le corps.

Dans l'état de vellle yang, le p'ai est absorbé dans le hounn, lequel, sortant par les yeux et les ureilles, acquiert des connaissances nouvelles précises. Dans l'état de sommell yinn, le hounn retiré dans le p'ai, n'a qu'une mémoire confuse des impressions anciennes. Ces deux espèces de perception différent à peu près comme différent l'éclairage solaire et lunaire... On rêve la nuit ce qu'on a fait le jour, le cœur et les viscères en conservant une impression... Les rèves émanent des viscères comme des vapeurs. L'âme prend ces émanations pour des réalités.

Les rèves naissent de l'attraction on de l'opposition d'unages mentales diverses. Atasi l'image d'un mouton attirera celle d'un cheval, l'idée d'un cheval attirera celle d'un char. Par opposition, l'idée d'un paisible troupeau pourra évoquer celle d'une tumultueuse bataille. Ce qu'on songe, ce ne sont pas des pensess neuves, mais des choses qu'on a pensées judia. Le rêve est une espèce de pensée, une reviviscence de la pensée. Un homme qui n'aurait jamais rien pensé, ne pourrait pas rêver.



La norme n'est pas consciente-percevante par elle-même. La matière non plus. La norme devient consciente-percevante, par son union avec le cœur de chair. La conscience du moi, perception du reste, jaillit de la matière du cœur, comme la flamme jaillit du suif de la chandetie... La conscience est une émission du cœur... Le cœur est la quintessance de la matière. De son union avec la norme, résulte l'intelligence. Quelle est la nature de cette union? on ne saurait le dire. Ce qui est certain, c'est que la norme n'est consciente-percevante, que dans le cœur.

Le cœur est comme un bassin d'eau pure, dans lequel la norme céleste se mire. Si l'eau est trop basse, le soleil s'y mire mal; si l'eau est trop ngitée, il en est de même. Il faut que l'eau soit profonde et calme, pour que le soleil s'y mire bien. Ainsi du cour.

Vider son cour et suivre en tout la norme, voilé, en deux mots, le programme du disciple de la sagesse... Vide du cœur et attention à la norme... Pour arriver à voir le fond des choses, il faut d'abord vider son cœur, puis méditer dans te recuelllement.

Il en est de l'homme comme d'un vase. Quand le vase est vide, il est capable de recevoir; sinon, non... Pour que le cœur puisse passer intégralement du repos à l'action, il faut qu'il soit absolument vide. Si des impressions s'y sont logées, celles qui sont entrées les premières s'imposent au cœur, et géneat son libre fonctionnement... C'est dans leurs vides (vallées) que les montagues reçoivent les eaux; c'est dans son vide que le cœur reçoit les impressions... C'est dans leur vide (lit) que les fleuves et la mer reçoivent les eaux. Se vider, se creuser, est le principe de tout progrès... Un vase vide résonne, un vase plein ne rend qu'un son mat. Un appartement vide est lumineux, un appartement encombré est obsent. De là la sentence c c'est dans le vide qu'est l'efficace ».... C'est parce qu'ils sont vides, que les tombours et les cloches résonnent. Plus un être est vide, plus il est transcendant. La transcendance du cœur nait de sa vacuité... Le cœur est le siège de l'esperit, le lieu des communications avec le mattre (la norme). Il faut donc qu'il soit vide.

Le cœur de l'homme ressemble au grain de blé (matière qui contient un germe de vie et de développement). C'est le réceptacle de la nature, de la norme. C'est le lieu où naissent les émotions, passages de la matière de l'état your à l'état yong, de la puissance à l'acte. Il en est de même (à proportion) pour les autres êtres (animés). — On dit nature (état naturel), quand il y a repes complet. On dit émotion, quand il s'est produit un monvement. Répos et mouvement, ont tous deux pour lieu le cœur... De l'émotion rait in passion. C'est l'émotion manifestée au de-hora... Mettons que le cœur soit cau, l'état naturel sera l'eau tranquille. l'émotion sera l'eau courante, la passion sera l'eau soulevée en vagues... C'est dans le cœur que l'homme pense. C'est dans le cœur que résident les principes qu'il à reçus du ciei.

Le cœur tient du ten. Il est tumineux et mobile. Il est matière informée par la norme. En tant que viscère, ses maladies se guérissent par les médicaments, comme celles des autres viscères. Mais il est des maux du cœur, que les drogues ne guérissent pas. Ceux-là tiennent à la norme qui réside dans le cœur... Le cœur est l'organe charau qui porte ce nom en anatomie. Son influx circule par tout le corps. Quand il est sain, il lui profite; quand il est morbide, il l'affecte. Le cœur reside au centre de la coque corporelle, comme le mandarin au centre de son district, pour le gouverner. Il réside, mais son action s'étend, jusqu'aux pieds, jusqu'aux mains... Que penser du singe (in folle du logis) que les Buddhistes logent dans le cœur? C'est là une manière figurée de parler des folles, dont le cœur est capable. Après tout, les Buddhistes ont assez bien parlé du cœur, mieux en tout cas que les disciples de Yang-tchou et de Mei-ti.

Quand Tch'eng l'aine et d'autres maîtres, ont conseillé de ## ## ## . s'asseoir recueilli pour clarifier son cœur, c'a toujours été dans le sens de ramasser ses pensées, rentrer en soi, se concentrer dans la méditation... Gardez-vous de voutoir faire comme les honzest. La paix, c'est demeurer chez soi, maître dans sa maison. Les émotions proviennent, ou des visites qui sout entrèes, ou des prome-nades qu'on à faites au dehers... Quand il se recueille, le cœur devient lumineux. Gardez-vous de croire qu'il puisse devenir insensible, comme une concrétiou, comme un cadavre... Voici d'ailleurs quei était, au juste, l'enseignement de Tch'eng l'ainé, en cette matière. Quand vous n'avez aucune raison de sortir, disait-il, restez chez vous, recueillez-vous, pour vous rappeier les principes, qu'on oublie toujours un peu dans l'action. Que votre esprit ail sa demeure. Quand un homme a du faire quelque tournée, rentré dans le calme de son domicile, il se repose. Que votre seprit ail aussi son chez soi, son lieu de repos, dans le cœur.

Le cour de l'homme est naturellement pensant et mobile. La paix du cœur, dont on parle tant, n'est pas une chose positive, qu'on puisse produire par effort. C'est une chose négative, à savoir l'absence de mouvement. La conscience ne peut pas être abolle. Tout ce à quoi l'on peut arriver, c'est à supprimer l'exces dans les mouvements des passions, dans les pensees, dans les parotes et les actions .. Gardez-vous de croire, avec les Buddhistes, que la paix du cœur soit une sorte de muit mentale, avec extinction de la conscience du mol.

Plus le corps est paisible, plus l'intelligence est lucide. Le calme de la muit lui est favorable, l'affairage du jour lui est défavorable. La dissipation du jour se calme durant la nuit. Conserver toujours cette palx mentale lumineuse, conduit à la sagesse.

Le cœur est essentiellement mobile. Durant le jour, quand il n'agit pas il se repose, mais ne s'éteint pas dans son repos. Durant la nuit, quand il ne rève pas il se repose, mais ne s'éteint pas dans son repos. Même quand le sommeil est si profond, que l'homme devient insensible comme du bois, comme une pierre, comme un cadavre. Il n'y a pas extinction. Un sout alors le cœur, l'esprit? Nous l'ignocons; mais lis ne sont pas éteints.

Le recneillement des Buddhistes teud à l'extinction, coini des Leures tend à l'action. L'extinction est chose absurde et impossible. Quanti il n'éprouve aucun mouvement de passion, le rour n'est pas éteint, mais simplement en repos... C'est à afficure un fait d'expérience, que la méditation des Buddhistes u'aboutit pas à

l'extinction, mais à la divagation, à un délire d'imaginations.

Non, le recueillement des Lettrès n'est pas la contemplation des Buddhistes. Il ne prétend pas supprimer la pensee: Il prétend la concentrer, la modèrer, la discipliner. Il vise à rendre à l'esprit un calme, qui le rende ensuite plus apte à s'appliquer de nouveau, à être successivement tout outier à tout ce qu'il dolt faire. Ainsi l'empereur Wann des Tehron était successivement uffable à la cour, grave dans le temple, présent à tout, parfait en tout. C'est à cette application calme, que les auciens formaient les enfants dès le bas âge. C'est dans ce but que les rits réglaient tous les mouvements, dans les offices domestiques comme le balayage, dans les exercices des écoles comme le chant et la danse, dans le tir à l'arc où tout dépend de l'attention, enfin et surtout dans les études. Le cœur distrait n'est capable de rien faire; il est fermé à l'enseignement. La garde du cœur est le foudement de tout, car d'elle dépend la tumière. Voilà pourquoi maître Teh'eng l'amé la recommandait comme l'exercice fondamental.

Non, encore une fois, la paix n'est pas le farniente. N'allez pas cesser d'agir, pour jouir de je ne sais quelle quiétude, comme font les Taoistes! Ce à quoi vous devez tendre par le repos, c'est l'action calme et aisée. Devoirs de sujet, de père, d'époux, d'ami: gouvernement d'une maison; tout cela est conciliable avec la paix du cœur. Si vous vous retirez parfois et vous asseyez dans le repos, que ce soit pour être ensulte mieux à même de traiter les affaires, au fur et à mesure qu'elles se présenteront. Etre toujours prêt à tout faire conformément à la norme, vollà le but du repos. Confucius l'a dit, cette action ordonnée est elle-même une sorte de repos; en agit sans sortir de son repos intérieur; on n'use pas son énergie. Telle une barque qui avance portée par la marée montante, et qui s'arrête quand le flot se retire. Tel encore l'homme qui respire; il inspire quand il a besoin d'air, puis son thorax se repose. Tel encore le maltre qui répond quand on l'interroge, et qui se tait quand un ne lui demande rien. Alusi le Sage agit quand il y a lien d'agir, et se repose quand il n'est pas temps d'agir.

Quand la pensée s'applique à la norme céleste, le cœur s'élargit et s'illumine Quand elle s'applique aux passions humaines, le cour se rétrécit et s'obscurpit... Quand les passions sont complètement éteintes, la capacité du œur devient comme infinie; cet état ne peut pas s'exprimer en paroles. — Quand la norme céleste resplendit, le cœur est ferme, tout est încide... Dans le vide du cœur, l'extériour et l'intérieur s'unissent... Dans l'eau limpide, un fétu est visible; dans le cœur pur, la norme est perceptible... Quand le cœur est pur, il est large el calme... Les êtres innombrables trouvent tous asile sous le ciel, toutes les idées trouvent place dans le vide du cœur... Le cœur est comme une source. Quand la source est pure, le rulsseau l'est aussi. D'un cœur réglé ne sortent que des pensées justes,... Sous prétexte de méditation, divaguer en pensées, fausse le cœur au lieu de le rectifier. Le cour du sage n'admet pas, dans son calme, les pensées olsonses... Plus les passions sont soumises, plus le cœur est vide, plus la matière est parifiée, plus le norme est lucide, alus l'esprit est libre dans ses allures, dégagé qu'il est de fonte entrave genante... Dans les tambours et les cloches, c'est le vide qui produit le san; dans le cœur, c'est le vide qui produit l'esprit... Retournez le cœur, et, mu lien d'un sage vous aurez un fou.

Quand le cœur divague, le corps est comme sans maître... Que l'esprit déserte la coque corporelle, c'est chose nuisible... Quand le cœur est si volage, on n'avance pas dans l'étude. Le cœur dirigeant tout, ses divagations, ses absences, ne peuvent être sans inconvénient... Même les disciples de la sagesse souffrent de distractions et de divagations incoercibles du cœur. C'est un mai universel et incurable. Un propos très ferme y remédie en partie.

Quand le cœur est grand, il ne s'affecte pas. Si un malheur arrive, il ne s'effraie pas. Il ne se réjoult pas de la prospérité, et ne s'afffige pas de l'adversité. Car il sait que la roue tourne sans cesse, que le honheur suit le malheur, l'adversité la prospérité.

On ne peut pas se défaire de son cour. Il faut le morigèner. Comment cela : En évitant tout mai et sulvant tout bien. Bien des hommes savent cela, mais n'agissent pas ainsi. Aussi leur cœur s'en donne-t-il, comme un chevat emballé, comme un treull déclanché. Il faut traiter le cœur par le caime et la réflexion, de manière à le faire mouvoir régulièrement et paisiblement, comme une porte tourne sur ses gonds.

Le disciple de la sagesse doit supprimer les pensées vagues el flottantes... D'apord faire dans son cour in paisible lumière, puis étudier. Comme on soufde d'abord la braise, avant d'ajonter du combustible. Si un mettait d'abord le combustible, on étoufferait le feu. Ainsi du cœur... Il n'y a pas de mai dans le cœur: sur ce point nous sommes d'accord avec les Buddhistes. On distingue le cœur morigèné et le cœur passionné, selon que le cieur agit avec ou sans discarnement. La différence n'est pas dans le cour, mais dans son fonctionnement... Le cœur est un objet éminemment vivant et agissant, Avec tonies Jenzs méditations, les Buddhisles n'arrivent pas à le réduire à l'inaction. Ils arrivent seulement à le requeillir, de sorte qu'il agisse conformément à la norme, impossible de le contenir dans une stupide inaction. A chaque objet percu, il se ment spontanèment. La garde du cœur consisté uniquement à le tenir calme, pour le disposer à agir avec ordre. On ne peut pas en faire un être immobile... La contemplation ne consiste pas à s'asseoir, froucer les sourcils, fermer les yeux, et faire mourir son cœur. Elle consiste à occuper le cour des grands principes. Ainsi entendue, la contemplation est une action... Divaguer sana cesse, n'habiter jamais dans la coque du corps; même si l'on ramasse quelques commissances, c'est sans profit. Tel un marchand qui ferait le commerce en divers lieux, mais qui n'aurait ni famille ni domicile. A quoi lui servirout ess pelnes?

La pensée falt pénétrer, la pénétration produit la sagesse. Le travail de la pensée ressemble au forage d'un paits, Le puits donne d'abord de l'eau trouble, laquelle se clarifie peu à peu. Ainsi la pensée s'éclaireit au fur et à mesure... La pensée doit réunir et comparer les semblables et les anniognes... Elle doit partir du doute faitial... Toute science est produite par la pensée. Prolongée, la pensée pénétre. La pénétration fait le sage. Elle s'étené à tout. Elle préserve des fautes... La pensée ne doit pas être forcée, jusqu'à devenir doulourense. Muis elle doit étre approfondle, pour atteindre jusqu'aux principes. Si elle reste superficielle, son résultat, et être en a quelqu'un, ne durera pas C'est pour cette raison que bien des gens qui pensent, n'arrivent même pas à réduire laux propre caur... La suppression de toute pensée, tette que la révent les Buddhistes, est une utopie. Ils n'arrivent qu'à un dévergoodage sans frein de leurs pensées, à un état de délire îmaginatif... Na laissez pas divaguer vos pensées. Contenez-les. Gardez-les. Conservez
leur résultat... Il en est de ceux qui ne sont pas matires de leurs pensées, comme
de l'intiliant d'une maison éventrée, où qui veut pénètre par le côté qu'il ini-plait.
Chasser ces visiteurs ne sert à rien; ils sortent et rentrent, la maison étant ouverte... L'a vase vide et ouvert reçoil l'eau, un vase vide mais couvert ne la reçoit pes.
Fermez votre cœur, soyez-en maître, et rien n'y pénètrera... Les pensées inutiles
doivent être retranchées. Quelque nombrenses qu'elles soient, les pensées utiles
ne causent aucun tort. Non, le cœur ne peut pas devenir un bois mort, une cendre
éteinte. Il ne peut pas ne pas penser.



Le cœur est-il bon, est-il mauvois?.. Par son décret, le ciel donne la norme, qui devient dans l'homme sa nature, laquelle réside dans le cour par lequel elle ganverne le corps. Le cœur est donc naturellement bon. Mais, parmi ses opérations, les unes sont bannes, les autres pas bonnes. La faute en est, non au cœur en sol, mais aux émotions qui s'y sont produites Sous l'empire de ces émotions, l'action du cœur a dévié. Comme une cau qui coula change de cours, et passe de l'est à l'ouest... Le cour de l'homme est le cœur du ciel et de la terre (étant fait de même matière, contenant une terminaison de leur norme). . Quand on dit que l'adulte doit conserver son cœur d'enfant, cela veut dire qu'il doit rester simple et droit comme il était quand il naquit... Les colères, les craintes, viennent de ce que le cœur est dans un équilibre instable, mal calé... Quand la passion l'emporte, le désordre s'ensuit. Alors le cœur est comme un attelage emballé; comme un miroir exposé, où tout objet se mire... Le cœur ne pent pas être lié. Il bauge et se meul sans resse, ne restant pas en place... Bésirer avidement manger ou boire quand ou a faim et soif, c'est passion. Se modèrer en mangeant et huvant, c'est raison. La raison doit soumettre la passion. Raison et passion out le même slège, le cour. Les passions sont multiples, la raison est simple... La discrètion dans le manger, le boire et la volupté, vient de la raison. Les passions naissent du sang et du souffle.

L'hamme est naturellement raisonnable. Quand il ne l'est pas, c'est que la passion humaine a étouffé en lui la norme céleste... C'est de la passion que vient toute obscurité... Plus les passions sent vives, plus la raison s'obscureit... La norme est innée, la passion ne l'est pas... La passion se méle à la raison. Pour celui qui s'étudie, l'essentiel est de discerner ce qui en lui est norme, de ce qui est passion... Le sont les influences extérienres, qui font germer les passions... La démarcation de ce qui est raison, de ce qui est passion, n'est pas toujours facile. Il faut pourtant s'occuper de ce point avoc soin, car, dés que la raison cède, la passion empièle... Quand la raison avance, la passion recule; quand la passion avance, la raison recule, impossible de rester immobile, sans avancer ni reculer. Quand l'homme n'avance pas, il recule. Comme deux armées en présence, si l'une fait un pas en arrière, l'autre fera aussitôt un pas en avant. Aussi celui qui s'étudie, doit-il contrôler soigneusement ses passions. Dés qu'il aura constaté un déficit, si patit fût-il, il devre le combler. S'il avance pas à pas, il triomphera

à la longue. — L'homme n'a qu'un cœur, toujours le même. S'il est hon aujour-d'hul, et mauvais demain, ce n'est pas qu'il change de cœur. C'est que, ce jour-fi, la raison a prévain dans son cœur, et ce jour-là la passion. Le cœur int-même (la norme contenue dans le cœur) est immuable, car il est un avec le ciel et la terre. Tel il a loujours été, tel il sera toujours. — Le grand devoir du disciple de la sagesse, c'est d'éteindre en soi toute passion humaine, de foire cesser les révoltes de la passion contre la raison; d'éviler ainsi les alternances de victoire et de défaite.

Le discernement de ce qui est raison et passion est difficile. C'est vrai... Tout ce qui est passion, ne peut pas non plus s'enlever d'on seul coup. Il faut procédér successivement, comme on pêle un oignon, couche par couche; comme en prépare une colonne, un écorçant un arbre, en le dégrossissant, pour n'en conserver finalement que le cœur en bois dur.

Les sages s'égasillent à répèter qu'il faut éclairer le raison et éteindre la passion. En brillant immergé dans l'eau trouble ne luit pas; tirez-le de cette eau trouble, et il jettera ses feux. Ainsi la lumière de la raison est obscurcée par le trouble de la passion. Examinez donc bien toutes choses. Scrutez votre intérieur. Que votre raison se défende contre la passion, comme un assiègé se défend contre ceux qui l'assiègent. Soyez vigilant, dit maître Tch'eng. Que la vigilance protège la lumière qui est en vous, contre la passion qui menace de l'éteindre.

Au moment où elle nait, toute pensée est ou bonce on mauvaise. Elle est honne, si conforme à la norme céleste. Elle est mauvaise, si empreinte de passion. C'est là la critère.

La possion natt imperceptiblement, puis s'enflamme peu à peu... Elle est en opposition directe avec la raison. Une partie de passion détruit une partie de raison. Une partie de passion.

Mais d'où proviennent ces penchants, ces passions humaines? Grave question?. Elles ne sont pas contennes dans lu norme, c'est certain. Mais, quand il y a erreur dans l'application de la norme, in passion est produite. Les frères Tch'eng ont dit: le bien et le mai dérivent tous dens de la norme céleste. Le mai n'en sort pas comme de sa racine. Il est produit par excès ou par défaut dans l'application. Il n'est, ni dans la norme, ni dans la nature, ni dans l'appréhension.

La différence du bien et du mal, se produit quand le cœur s'émeut. Le cœur étant bon, ce qui en sort est bon. Le mai est produit, quand l'émotion est excessive (dépasse la limite). — En ce monde, il y a bien et mat. Le bien est le produit naturel de la norme céleste, le mal est l'excés dû à la passion humaine. Etre vertueux, c'est conserver sa norme céleste. Étre vicleux, c'est suivre les monvements de ses passions. Pour conserver sa vertu et éviler le vice, l'important est de seruter avec soin les premiers monvements de son cœur... Ces premiers monvements, sont le noment où le cœur passe du ropos à la perception, de la puissance à l'acte. Ils sont extrémement subtils, presque imperceptibles. Its sont le point où la raison et la passion bifurquent, le point d'où mattra le bien au le mat. Voité pourquoi les Lettrés unt toulours enseigné, que l'attention à ces premiers mouvements devait être la principal sonci. Depuis l'antiquité, tous ont lusisté sur l'Importance du l'examen de conscience pour reconnaître ses fautes secrètes, et de la vigliance pour juger de la qualité des mouvements intimes au moment où lis se

produisent. Car le bonheur suit les bons mouvements, le malheur suit les mauvaises déterminations. Il faut donc étonfier à temps les liées des choses qu'il ne convient pas de faire. Les idées qui resteront étant bonnes, en les suivant on agirabien. C'est in le secret de la prospérité, et pour les particuliers, et pour la société.

Le bien et le mal se distinguent, au moment où le mouvement commence. Car, dans ce monvement, la norme ou la passion deviennent apparentes. Tont comme le gian et le gang se monifestent dans le mouvement... Avant le mouvement, il y avait indifférence. Dés que le mouvement s'est produit, il y a bien ou mal... Il faut une grande vigitance sur ces premiers mouvements, antrement l'ou peut mal raisouner sans s'en apercevoir. Les anciens l'ont dit et redit... Quand le mouvement incline au mal, c'est la passion qui en est cause. De là les préceptes des Sages sur la garde de soi. L'essentiel, en morale, ce sont ces mouvements presque imperceptibles du cœur.

Le premier monvement, c'est le passage du néant à l'être, de l'imperceptible au perceptible... C'est à ce moment, que la norme celeste doit se manifester... C'est à ce moment, que le bien et le mai se distinguent; au moment où l'émotion nait... Les premiers mouvements sont subtils et obscurs... C'est l'examen qui révêle ce qu'ils sont, bons ou manvais. Aussi le Sage en fait-il une étude approfondie.

Le blen el le mai ne sont pas des espèces distinctes. Le mai sort du bien, comme un rejeton dévié, il sort du cœur, non par la voie directe, mais par vole détournée. Il est produit de travers. Avant le mouvement, le cœur était hout ban, sans mélange de mai. Il n'y a pas, dans la nature, comme deux germes, le bien et le mai. Tout mai sort d'une bonne racine. Le mai est une déviation. Tel un point de départ unique, mais permettant deux directions; la fin sera très différente, selon qu'on aura pris à droite ou à gauche... La nature n'est pas mauvaise. En soi, la passion n'est pas non plus mauvaise, mais elle mêne au mai, en faisant dévier. Le Sage, en qui la raison domine absolument la passion, n'a plus à craindre les emportements de celle-ci... La passion, c'est une affection déplacée, ou excessive. Ainsi la colère mus raison légitime est passion, la colère excessive est passion; la colère légitime et reglés n'est pas passion... Etc.

Le bien et le mai procedent de la même norme céleste. An fond le mal n'est pas une entite propre. C'est un excès ou un défaut. — La passion n'est pas contenue dans la norme. Elle est produite par un défaut, excès ou déficit, dans son application. Les frères Teh'ang ont fart bien dit, que le mal n'est pas une entité positive, mais un trop on un trop peu. — La norme a un émbroit et un exvers. S'y conformer, c'est le bien. La contrecarrer, c'est le mai. — Tous les actes sortent du même cour, les mauvais comme les bons. Comment cela ext-il possible?. Comme il est possible de tourner la main. La même mala peut prendre deux positions contraires, pronation, supination. — Naturellement la nature se porte au bien; le moi est passion, non nature.

La racine de tous les actes, c'est la norme cèleste. Cette norme est parfois retournée par la passion humaine. Alors il y a mal. — Les doctrines des hérôtiques Yong-tchou et Mei-ti sont-elles essentiellement mauvaises?.. Non, elles ne sont pas essentiellement mauvaises, car elles sont issues de la norme céleste, de la bonté et de l'aquité, qualités de la norme; mais elles péchent par excès et défaut.

Elles sortent de la norme coleste relouvade. — Le bien, c'est le fonctionnement normal de la norme, le mal est le résultat de son fonctionnement anormal. Le bien et le nul sortent de la norme, mais la norme est toute bonne, il serait faux de dire qu'elle contient du mal.

C'est un fait que, dans l'homme, la raison et la passion coexistent. La chose est mystèrieuse, la raison sente ayant existé d'abord, sans passion. Tous les Sages enseignent, que le but consiste à supprimer la passion, pour rendre à la raison sa pureté primitive. Déjà U la Grand distingua le cœur morigéné du cœur humain, c'est-à-dire la raison de la passion. C'est parce qu'il est enserré, du fait de sa naissance, dans un corps matériel, que l'homme a des passions qui naissent de la chair. C'est parce que sa norme est une participation a la rectitude du ciel et de la terre, qu'il a sa raison. Chaque jour de sa vie, raison et passion coexistent en lui, toujours en lutte, avec des alternatives de succès et de revers. De là le bian et le mai dans l'individu, la prospérité et l'adversité dans la société. Il faut empêcher la passion de contrecarrer la raison, empécher la raison de se laisser séduire par la passion, et tout l'ra bien.

Persanne ne peut dire l'origine de la norme céleste qui fait l'homme et qui le conserve. La passion humaine sort de la mattére, se mête aux émotions et aux opérations. Elle est difficile à discerner. De là le fait que tant d'hommes semblables agissent d'une manière si dissemblable, que tant d'hommes agissent pareillement alors que teurs sentiments sont tout différents.

Une loi régit tous les êtres, la norme universelle... Ce qui est bien n'est pas mal, ce qui est mal n'est pas bien. Rien ne peut être en même temps mai et bien... Mais qu'est-ce que le mai?.. C'est le mai! On ne peut pas le définir, car ce n'est pas une entité positive : c'est un excès on un défaut. Le bien procède de la norme, le mai de la passion, Conservez le bien, rejetez le mai, voilà en deux mots ioute la morale... Examinez-vous sur le bien et le mai. Ce que vous avez fuit aujour-d'hui, si vetre conscience le considére avec paix et sans trouble, c'est bien. Si votre conscience est inquiéte, c'est mal... Quand vous n'avez pas autre chose à faira, employez votre temps à scruter vos pensées. Examinez bien s'il n'y en a pas de mauvaises que vous ayez prises pour bonnes, de bonnes que vous ayez prises pour mauvaises. Voyez si vous n'avez pas hai ce que vous deviez aimer, et aimé ce que vous deviez hair. Examinez-vous et vous apprendace à vous connaître.

Je ne saurais définir le bien; ce que les hommes aiment, je le tiens pour bleu. Je ne saurais définir le mai; ce que les hommes détestent, je le tiens pour mal... Ca qu'on peut dire saus honte à tout le monde, c'est bien; ce qu'on n'oscrait pas dire à autrui, c'est mal.

On peut aussi se rendre compte du bien et du mai dans sa conduite, en l'examinant d'après les principes des Sages.

Certains disent: le yong est bon, le yone est manvais. Comment cete se pourrait-il, les deux étant modalités d'une même mattère? Luis il est vrai que, quand le yang domine en lui, l'homme est meilleur; quand le gion domine, l'homme est moins bon. Ce n'est pas que su nature soit devenue mauvaise. Non. Seutement sa bonté naturelle est oblitérée par l'excès temporaire du jinn. C'est un excès de your, qui fit les tyrans Koni-kie et Teheou-sinn. Comme, dans le nature, le vent noir, les tempêtes qui soulévent le sable, les ouragans qui déraciment les arbres, viennent d'un excès de ginn. Tandis que la lueur claire des carps célestes, la brise douce, la pluie bienfaisante, procédent du gang.

--

C'est par l'étude constante des principes moraux, qu'il faut conserver sa norme céleste. Dès qu'on se relache dans cette étude, les passions humaines envahissent. Quoiqu'il en ait houte, l'homme ne peut pas supprimer leurs mouvements.

L'étude doit consister à approfondir les principes, à suivre le bien, à éviter le mal... à faire circuler dans son intérieur la saine doctrine... à vider son cœur pour que la norme y règne... à agir ensuite perfeitement. Voilà l'important. Qui n'arrive pas à cela, a étudié en vain. Les artisans travaillent en vue de produire des ustensiles utiles. Ainsi doit faire l'étudiant dans ses études; il doit viser au pratique.

Les facultés les plus subtiles de l'homme résident dans le cœur. Le cœur est très mobile. Il gouverne tout l'homme. Il no fant pas le laisser s'absenter, aller flaner au dehors, autrement le corps ne serait plus qu'un logis sans maître... Il faut garder son cœur, le protégar contre l'envahissement des passions, l'appliquer à la méditation des principes, car il ne peut pas rester inactif. Le fruit de l'étude, doit être une vie digne, régie par les principes:

Il faut étudier, jusqu'à les possèder parfaitement, les traités des ancieus et les commentaires des modernes, par exemple ceux des trères Tch'eng. Les commentaires doivent être aussi bien sus que le texte. Il faut ensuite méditer la doctrine pour s'en pénêtrer, et s'examiner pour voir si on la met vraiment en pratique. Quand, par cet exercice prolongé, le cœur du disciple est devenu semblable à cetui des maîtres, si ses pensées viennent à s'écarler des leurs, il le sent aussitôt, et se réforme immédiatement. Le but principal de l'étude, doit être d'apprendre à faire le bien et à se défaire du mai.

Quand un point reste checur et ne se laisse pas pénétrer, il fant y revonir. Il faut y penser le soir, y penser le matin, y revonir le jour suivant. À la fin la tumière se fara. Tandis que l'étude superileielle et inconstante, ne pénètre rien en mille ans.

L'étude doit viser à l'acquisition d'une science solide, non d'une érudition variée; à morigèner l'homme, non à l'annuser. Que les étudiants y veillent soigneusement... L'étude doit viser à la perfection, non à l'avantage. Le perfeit fait le tiers avec le clei et la terre, l'avantage ne profite qu'à sol... À su naissance, l'homme reçoit du ciel en germe la faculté de connaître et d'agir. Le dévaloppement de cette faculté dépend de lui. Il sem solticlié par les êtres extérieurs. L'étude lui sera nècessaire, pour triompher de ces sollicitations. Par l'étude, les principes lui deviendront si familiers, qu'il les appliquers toujours spontanèment dans la pratique. Le ciel agit sans refléchir, l'esprit linhu des principes est toujours prêt... La contemplation paisible des principes contemus dans les êtres, est le plaisir du cœur du sage. Il apprend par elle à tout comprendre dans un acte noique de bienveil-lance universelle, ce qui est l'apogée de la perfection du sage.

L'étude exige la méditation intérieure, plus encore que l'application extérieure. L'application extérieure peut suffire au littérateur; elle ne suffit pas au sage. Le sage s'applique au fond des choses, aux principes. C'est cette étude qui le càractérise. Le littérateur se contente d'assortir des analogies et des ressemblances. Ce genre ne sautait suffire au sage. — Dans l'étude il ne fant pas suivre son sens parliculier (préconçu). Le sens particulier est passion humaine. Il fant l'écarter, pour faire place à la norme celeste.

On étudie, directement pour le bien du cœur, indirectement pour le bien du corps. Eur, quand les monvements pervers sont bien réprimés (por l'application à l'étude), la demeure de l'esprit devient pure et luminouse. Quand le sang et le souffie sont en paix, on est exempt des maladies, et les bons sentiments pénétrent comme l'huite. Alors fout profite. C'est là le sens du texte « quand le cœur s'épanoult, le corps engraisses.

Mais les forces intellectuelles de l'hômme suffisent-elles pour tout approfondir? Il se pout qu'elles ne suffisent pas, en pratique. Néanmoins il ne faut pas, en théorie, se poser de limitez. Il faut s'appliquer toujours, et y revenir sans cesse. Atnai l'esprit s'éclairera de plus en plus.

Il fant savoir, avant de faire. Tout comme, pour ailer à un but, il faut en conualtre préalablement le chemin.

Apprendre n'est pas mainisé; mais pratiquer ensuite, voits le difficile... Dire et ue pas faire, c'est badiner. L'important c'est la mise en pratique. Les paroles voines n'ont aucune valeur... Quand on sait ce qui est hien, it faut le faire. A force de le faire, te bien devient naturel. On se l'assimile, quand on se contente de savoir sans faire, le bien a beau être bien, on reste tel qu'on était, sans se honifier le moins du monde.

Si filen des hommes, ayant discorbé co qui dans leurs monvements intérieurs est raison et passion, suivent la passion, c'est qu'ils de savent pas se maltriser. Soit deux chemins ouverts devant un homme, un grand et un petit. Au liou de prendre le grand, il prend le petit, et s'empêtre dans les ronces. Il aurait du rédéchir avant de s'engager. C'est sa faute s'il s'est empêtré. Précipitution, inconsidération... Il faut agir d'après la norme céleste, uon d'après la passion humaine. C'est la considération et la maîtrise de soi, qui distinguent les sages du vulgaire. Si les sages n'errent pas, c'est qu'ils considérent toujours et suigneusement toutes choses.

Toute étude qui ne produit pas l'amendement du cœur, est vaine. L'étude doit produire le progrés en vertu. Ce progrés suppose une connaissance grandissante du bian, dont il est le résultat pratique. L'apogée du savoir doit coincider avec l'apogée de la vertu. — On n'a pas out dire que quelqu'un se soit uni par l'étude. Et de fait, comment cela pourrait-il arriver, puisque l'étude réforme le cœur, réfrène ses divagations, éclaire ses obscurités, apaise ses émotions. — L'étude doit produire dans le sage renouvellement et progrès quotidien. Quiconque n'avance pas, recule. Personne ne peut rester stationnaire, sans avancer ni reculer. Seul le sage, parvenu à l'apogée, au terme, pourrait y stationner. — On n'aime que ce qu'on zonnait, on ne recherche que ce qu'on nime, on n'obtient que ce qu'on a recherché. Danc, étudier, pour produire en soi l'amour, le désir, le recherche, l'obtention de la sagesse. — Avoir honte de son ignurance, et ne pas faire effort pour en sortir, ne sert à rien. La honte doit produire l'effort, l'effort produire la usiènce.

Il en est des passions du courr, comme des inondations des caux. El le Grand canalisa les caux et les décise Ainal fant-il procurur le libre fonctionnement de la raison. Elle existe toujours, mais est parfois gênée. Il faut l'aider à s'étendre Il faut réféchir. Chaque pouce que la raison gagmera sur la passion, sera antant d'avance.

La vigilance ne consiste pas à fermer les yeux pour no rien voir, et à s'asseoir pour méditer en sitonce. Elle doit s'exercer au milleu des affaires. Elle doit présider à l'examen des choses, à la décision qui suit cet examen, à l'execution qui suit la décision, au maintien persèverant de ce qui a été fait on acquis. Elle exige une application continuelle du cœur. Sans cette application, elle sera certainement défectuouse. Il n'y a garde de soi vigilante, que quand le cœur est présent dans la coque du corps et y gouverne en maître. L'autorité du cœur doit se faire sentir dans l'intérieur, comme un fen qui consume tout mai.

Les refus de la matière d'obèir à la volonté, voilà (în concreto) le terrain sur tequel la passion et la raison combattent.

Les conflits entre la norme et la passion, viennent de ce que la matière ne suit pas la norme... Quand la matière n'est pas en ordre, les sentiments sont aussi déréglés. Une matière dure produit un caractère dur, une matière molle produit un caractère dur. L'amendement doit donc s'adresser à la matière... Il est impossible que l'ouie, la vue, le goût, l'odorat, le tant, us donnent pas naissance à des mouvements de passion. Mais l'homme est mattre de suivre ces mouvements, ou de ne les pas suivre. Il est maître de son cœur. Le garder, voilà la grande affaire pour le sage.

De toutes les passions, les pires sont la luxure et la gourmandise.

Les deux grande meux du cour humaie, sont le libertinage et le parease. Les sages étaient au-dessus du libertinage, mais ils craignaient la parease. Aussi se sti-mulaient-lis sans cesse.

Il y a égoisme et altruisme. L'altruisme se communique, comme la norme cateste; l'égoisme ne s'occupe que de soi, comme la passion le dicte. Les deux tendances sont opposées, comme glace et feu. Elles de touchent néaumoins. Là on l'altruisme finit, l'égoisme commence; là où l'égoisme finit, l'altruisme commence. Tout, en ce monde, est altruisme on égoisme. L'égoisme parte à vouloir pour soi ce que les hommes aiment. C'est une passion funeste. Plus elle se développe, plus les sontiments de charité sont étauffés dans le cœur. Elle est la cource des rivalités et des inimitiés. Elle ne se hoche pas aux richesses, mals s'étend à toute sorte de biens.

Le bien public, objet du dévouement, est un; les biens particuliers, objets de l'égoimme, sont multiples, aussi nombreux que les hommes, aussi divers que leurs visages. Naturellement personne n'aime à se dévouer pour le bien commun; chacun avide de son bien particulier, pense et repense aux movens de se le procurer.

On appelle pudeur, le monvement du cœur qu'i a bonte du mai. L'homme doit avoir cette qualité. S'il l'a, il est des choses qu'il ne fera jamais... Sans la pudeur, pas de correction des défauts... Quand on se seut en faute, il faut se corriger vite. Je dis vite, à dessein, c'est là l'important.

Les sages enseignent tous qu'il fant habiter dans son cour, et de la gouverner se personne. Maintenant les hommes se répandent au dehors autant que possible. Or Mencias à dit: l'étude doit délivrer le cour, le conserver, l'alimenter, ann qu'il pulsse servir le ciel. Que les étudiants notent cela!. Il en est de la méditation, comme d'une graine qui contient une force vitale, un germe de développement Cultivée, elle déploiera sa vertu, se développera et produira. Aiosi en sera-t-il de l'homme qui médite. Si on ne solune pas la graine, alte ne donnera rien. Celul qui na progresse pas, doit s'en prendre à lui-même. Il n'a pas l'umé, hiné, arrosé... Des trois choses, méditation, résolution, enécution, la méditation est le première, car elle produit la résolution, laquelle produit l'exécution.

Mencius a dit que, pour garder son cœur ou ban état, il failait diminuer ses désirs le plus possible. Cela revient à dire, qu'il faut le hien garder. Le délivrer autant que possible de toute affection dérèglée... Confucius a parfaitement définire en quoi dolt consister la mattrise de sol. Ne rien regarder, écouter, dire ; ne faire aucun mouvement, qui ne convienne. Cette réserve dans les communications avec l'extérieur, presurve l'intérieur. Sage est celui qui l'observe!

Pour ce qui est des aunyvaises peneées qui s'élèvent dans le cour, les plus cousidérables sont faciles à reconnaître et à réprimer. Mais que faire contre ces mouvements innombrables qui sont presque imperceptibles?.. Il n'y a qu'à ne pas lés suivre, quand on les a remarqués Tel au homme assis. Il veut rester assis. Ses jambes vondraient marcher. Quoique les jambes lui démangent ainsi, il reste assis, et ne marchers que quand il vondra marcher.

Judis 17 H D Tehno-choup'ing use du moyen que voici. Il mit des féves blanches dans un vase, des féves noires dans un notre vase; entre les deux, il mit un vase vide. Chaque fois que dans son cœur une houne pensée bougeait, il prémait une féve blanche et la jetait dans le vase du milieu. Chaque fois qu'une mauvaise pensée bougeait, il premait une féve noire et la jetait dans le vase du milieu. La unit venue, il vidait ce vase, comptait les féves noires ou blanches, et petait alusi le nombre de ses pensées bounes un manvaises. Au début, les féves noires étalent nombreuses, et les blanches rures. Avec le temps, peu à peu, les deux sortes vinrent à se balancer. A la longue, les blanches l'emportérant sur les noires. Enfin il n'y ent plus que des féves blanches, et ceta dura. Son cœur était puritié, réduit à la simplicite, à l'unité, no buen pur sans mélange de mal.

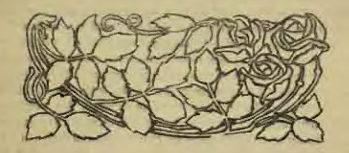
Il en est qui prient les koci et les chenn, pour leur demander du bonheur, Cela est-il raisonnoble? Cela peut-il avoir quelque résultat?... Au bien et au mal de l'homme, répondent le bonheur et le malneur du ciel. La voie du ciel, c'est de randre heureux les bons, et de rondre malheureux les méchants. Les koci et les chenn no sauraient rieu faire courre cette voie du ciel, Chacun est compable du mal qu'il a fait. On obtient par les bonnes œuvres d'être exemplé des flémux réles-tes..... Mais n'est-ce pas un fait que certains, qui n'ont fait que du bien, ont péri misérablement; et que certains, qui nat fait beaucoup de mal, ont été comblés de biens 7., Le fait est vrai. C'est là l'effet du basard, ce qu'on appelle la chance. La chance est destin pure Cela ne davrait pas être, mais c'est le lot. Personne n'échappe à son destin, personne ne pout changer son lot.

Depuis que le Tuséame et le limidhisme et sont répandes en Chine, l'agriculture et le commerce ont dépéri, les liraves ont diminné, les mœurs sont tombées en décadence. Ces deux sectes ont fait plus de mal que toutes les autres réunies. Elles ont recruté des adoptes dans toutes les classes de la société. — On peut di-

viser les hommes au trois catégories, inférieure, mayenne, supérieure. La promesse d'une rétribution, du malheur évité, du bonheur assuré, fut l'amorce qui séduisit les hommes inférieurs. La promesse d'une certaine perfection morale, de la délivrance des sourcis, séduisit la classe moyenne. La promesse d'une pureté parfaite, de comtemplations extatiques, séduisit des hommes supérieurs. - Les petiles gens se dirent: l'ai beancoup peché; en faisant l'aumône aux bonzes landdhistes ou taoistes, l'éviteral le châtiment, l'obtiendral du bonheur; c'est dit, je serai généreux, je vénèrerai le Buddha on Luo-treu... Des hommes de classe moyenne se dirent: dans le Buddhisme, on le Taoisme, je pourrai échapper à la roue de la métempsycose, le pourrei obtenir la vie perpétuelle exempte de vicissitudes; le voux me Brer de la boue et de la poussière de ce monde; le vivrai sans soucis ma courte vie, comme les champignons, comme les éphémères, en attendant que, comme la cigale, dépoulibant ma coque, je prenne mon essor: c'est dit, je seral devot au Buddha ou à Lao-treu... Des hommes de classe supérieure, et pas vulgaires, se dirent: Je us pratiquerai ni le Buddhisme ni le Taoisme, mais je prendral leur esprit. Je ne veux pas de leur culte, mais leur doctrine a du bon. Elle est profonde. Elle explique le pourquoi de toutes choses, la vie et la mori. Elle parie du ciel, de la terre, des manes, mieux que les Mutations, plus clairement que les Lettres. En l'embrassant, f'annal remonté à la source, J'aurai des principes pouvant resondre toutes les difficultés, je me seral tiré des assertions dépourvues de prémisses et de preuves de la doctrine des Lettrés... Vollà les idées et les raisonnements qui jetérent fant d'hommes de toute classe dans les brus des Buddhistes et des Taoistes, Hétas! Ils se laissèrent tons prendre à de vains mots! Rétribution, bonheur et malheur d'outre-tombe, affranchissement, pureté, perfection, autant de laurrest. La doctrine des Lettres, les Sages l'ont inveniée, pour la palz du peuple; elle est positive, solide. Pourquoi vouloir en savoir davantage? Pourquoi sernter la vie et la mort? Les penseurs ne disent rien de ces choses, les parfeurs aculs osent les aborder. Les Sages nous ont tous donné l'exemple du silence en ces malières. Si les Buddhistes et les Taoistes s'en occupent, c'est que les Taoistes ventent toujours vivre, c'est que les Buddhistes ventent échapper à la métempsycose. Vaines chiméres !.. Les Mutations disent, il y a ténébres et lumière, commencement et fin, tle et mort; la matière constitue l'être, que la norme fait évoluer; puis la norme se retire et se transforme. Voilà tout ce que la raison nous apprend quant à la survivance. S'il y avait autre chose, les Sages qui ont scrule les Mutations à fond, nous l'auradent enseigné. Non seulement ils ne l'ont pas fait, mais ils se sont esquivès, chaque fois qu'on les a presses sur ce sujet. Confucina relusa à F B Treu-lou de l'Instruire sur la mort et sur l'étal des défunts, pour lui apprendre à se tenir dans le positif pratique, et à ne pas chercher au delà. 🕆 7 Tseng-treu monrant fit constater l'intégrité de ses membres afin d'apprendre à ses disciples, que, ce dont il faut se préoccuper, c'est de vivre entier jusqu'au terme de ses jours, et rien davantage. Les Buddhistes et les Taoistes ne se sont pas contentés de ces sobres notions. Ils out amassé, sur l'au delà, des fables ineptes. C'est sur ces fables qu'ils ont assis la prétendue supériorité de leur doctrine. Alors qu'ils ne savent pas unseigner à bien vivre, ces hommes promettent que, par eux, on survivra après la mort! Folies! La vie et la mort sont comme le jour et la nuit, deux états divers d'une même chose. L'homme n'a pas

pouvoir sur son état de vie: comment aurait-il pouvoir sur son état de mort?.. Il ne faul même pas appliquer au Buddhisme et au Taoisme l'assertion de F L Tzou-hia, qui dit que, même dans un système inférieur. Il peut se trouver quelque chose d'estimable. Car, ce que le Buddhisme et le Taoisme conflement de raisonnable, ils l'ont emprunté aux Lettrés. C'est avec ces fragments d'emprunt, qu'ils en imposent aux ignorants, avant de leur infeser leurs ocreues. C'est ainsi que, comme j'ai dit plus haut, ils ent séduit même des hommes supérieurs. Si jadis Menclus a accusé avec raison Yang-tehou et Moi-ti de faire des hommes des bêtes, à combien plus forte raison fant-il dire cela des bonzes haddhistes et des maîtres inoistes, êtres égoistes et fautiles. Croyez-moi, ne vous laispez pas séduire, travaillez à désabuser le peuple, et ces bêtes ne dévarerent plus les hommes.

Source. - Le 性 型 大 全 Sing-li ta-ts'nun, recueil de textes philosophiques de la dynastie 切 Ming, 1416.



## Soixante-douzième Leçon.

Seizième siècle. Confuciisme subjectif. Intuitif. — I. Wang-yangming. — II. Le Confuciisme au Japon.

Parmi les disciples des frères 程 Tell'eng (page 629), tous ne suivirent pasla ligan qui aboutit aux formules matérialistes de 🛠 🐺 Tchou-hi. Certains trouvérent peu pratique un système qui obligeait à faire, avant toute décision, le point de la révolution du ciel et de la terre, de la giration du yinn et du yang; une opération de calcul fort compliquée, et qui après tout trompait souvent. Nous n'avons que pen de renseignements sur ces hommes, 謝 上 黎 Sie-changts'ai et 勘集 山 Lou-siangchun sous les 来 Song, 吳真 彌 Ou-upf (mort en 1460). 胡居仁 Hou-kiujenn (mort en 1484), el 陳 歌 電 Tch'enn-hientchang, sous la dynastie UJ Ming. Nous savons seulement qu'ils se retirérent du monde. vécurent en ermités, méditérent plus qu'ils ne lurent, en vincent à ressembler tellement and molnes idéalistes in Tch'un (Leçon 62), qu'on les soupgonun d'en être; înjustement d'allieurs, car ils furent matérialistes tout autant que Tchou-hi. davantage même si possible. Voici en effet le trait qui les caractérise... Nous savons que Tehou-hi soutini, que l'intelligence faillit comme une étincelle, comme une phosphorescence soudaine, dans le cœur de chair informé par la norme; que cette irradiation est le falt de la norme, non du cœur de chair; que le rôle. de l'éducation, c'est de rendre le cœur plus souple à l'action de la norme, meilleur conducteur comme diraient les électricreus. Les hommes que l'ai nommés ci-dessus, n'acceptérent pas ce point du Tchouhisme. Ils paraissent avoir cru que le eœur de chaîr lui-même était de la norme concrète, battant en harmonie avec le pouls cosmique, et que par conséquent ses actes spontanés de connaissance étalent infaillibles, la nature l'étaul. Passe pour l'étude des livres, comme un exercice qui apprendra au jeune age les conventions usitées entre hommes. Muis la croie connaissance ne vient pas, comme le voulent les Confuctistes en général et les Tchouhistés en particulier, des Sages, par l'enseignement. La vraie commissance n'est pas traditionnelle; elle est personnelle. Le vral, c'est dans tons les cas, cet éclair qui jailtit dans le cœur, après que la question lui a été nettement posée. Le bien, c'est ce que le cœur tranve bien; le mal, c'est ce que le cœur juge mal. La détermination qu'il faut prendre, la chose qu'il fant faire, c'est celle à laquelle le cœur pousse. Pen importe que d'autres jugent autrement; moi je dois sulvre l'intuition de mon cour. Donc nu subjectivisme absolu. Sentiment et non jugement. Le femeux 表 堂 着 wo kiaotchao chinols, je sens que c'est bien, je sens que c'est mal, que j'al entendu tant de centaines de fois, et qui pe se raisonne pas, qui un doit pas se misonner d'après leurs principes, parce qu'il est infaillible. Un dictamen de la conscience, qui n'est pas un jugement de l'intelligence, mais une impulsion d'une sorte d'instinct moral, que rien ne doit régler, éclairer, corriger. - Cecl ctent, les intuitifs en question devinrent naturallement suspects à la masse des Confucilistes de leur tamps, traditionalistes ne jurant que par Confucius Sunn-tzeu Tchou-hi, et n'admettant le sens particulier d'aucun disciple,

Ils ne furent pourtant jamais formellement excommuniés, pour deux raisons: 1º parce qu'ils protestérent toujours que Confucius était le Sage par excellence; 2º parce qu'ils se retranchérent derrière Mencius, lequal parle tui aussi du R Al leang-tcheu, savoir naturel, comme j'ai dit jadis (page 227). Les Tchouhistes sentirent bien que Wang-yangming avait modifié l'idée de Meucius, mais ne purent jamais expliquer clairement en quoi. — Meucius crut que, toujours saivie, la norme assouplit peu à peu le cœur de chair, qui finit par acquerir l'habitude de l'ordre, l'instinct de la couvenauce, savoir naturel. Wang-yangming crut que, norme lui-même, le cœur passède naturellement l'intuition infuilible du bien moral (savoir inné), et y tend spontanément pourvu qu'on ne le gêne pas; à peu près comme la boussole sent le nord et s'oriente vers lui.

1

Le nom le plus célébre de cette école subjectiviste, fut 王 守 仁 Wang-cheou-Jenn, de son nom littéraire E E III Wang-yangming (en Japonals Oyomei), qui vocat de 1472 à 1528, Lettre célébre, noble caractère, fonctionnaire capable et dévoué, Confuciiste orthodoxe vivant de textes et de commentaires, il dut une fois fuir devant une invasion de rebelles, et se trouva longtemps privé de lous ses livres. Alors, dit sa blographie, il ent comme une révélation. Il comprit que, l'étude des Maltres une fois terminée, l'homme ne devait plus chercher la solution de ses doutes dans les livres; qu'il devait 自 求 諸 心 in tirer de son propre cœur. Qu'il failait, à chaque doute, chercher, non un vieux texte dans sa mémoire, mais un verbe vivant dans son cour. Ce verbe, dit-il, est prononce par 良 知 leang-tohen le savoir inné; qu'il définit « ce qu'on sait, sans l'avoir jamals appris, sans y avoir Jamais pensé». Seul le dictamen du savoir inné, entendu et suivi par l'homme, lul donne les biens supremez, la vérité et la paix. Une fois cette parole intérieure entendue dans le secret du cœur. Il faut y croire fermement, inébraniablement. Car cette parole est infaillible, vu qu'elle est provoncée par le cœur, qui est la norme céleste. - Tchou-hi, dit-il, avait entrevu la vérité, mais s'était arrêté en ronte; s'il avait poussé ses déductions Jusqu'an bout, il auvait purlé comme lui Wang-yangming ... Allleurs II protend même que, avant sa mort, Tchou-hi professa cet intuitionisme moral, mais n'eut plus le temps de l'exposer par écrit... Assertion qu'il n'appule d'aucune preuve, mais qui contribua sussi à sauver sa réputation de bon Confucliste... tant et si bien que, en 1584, lui 1 57 & Wangchequienn, et les deux coryphées de son système Et Et Tch'enn-hientchang et B R + Hou-kinjean, furent logés dans le temple de Confucius, pour avoir part aux offrandes qu'on faisait au Sage. - La nouvelle doctrine fut très en vogue, surtont à la capitale, vers la fin de la dynastie Ming. C'est le Confacilsme intuitif de Wang-yangming, molas hostile que ceini de Sunn-tzeu, qui regnait à Pêkin, quand le Père Mathieu Ricci et les Jésuites s'y établirent, tout au commencement du dix-septième siècle. Le fait est à noter, Je pense qu'il faut lui attribuer la loiérance, que les Confuciistes curent pour le Christianisme Jusqu'à la chute des III Ming. - Sous la dynastie mandchoue The Te'ing, les tablettes des trois hommes suidits figuralent encors en queue de la sèrie des 先 腦 Anciens Lettrès, dans

東 縣 la salle de l'Est du temple de Confucius, d'après le dispositif rituel de l'an 1657.

-0--0-

Wang-yangming a beaucoup écrit, mais pas systématiquement. Homme très actif et très occupé, excellent prosateur et bon poète à ses heures, il a énoncé développé et soutenu son sentimentalisme intuitioniste, dans de nombrenses tettres à ses disciples qui lui soumettaient leurs doutes, et dans des poèsies qu'il faisait pour son propre plaisir, à la manière de tous les grands Lettrès.

Commençons par les vers...

L'état neutre, ni bon ni mauvais, c'est l'état de repos du cœur.

Des que le cœur devient bon ou manvais, c'est qu'un mouvement s'est produit en tai.

Discerner el ce mouvement est bou ou mauvais, c'est l'office du savoir une. Faire ce qu'il a décidé être bon, rejeter ce qu'il a jugé mauvais, voltà la sagesse.

Je mange quand j'ai faim, je me repose quand je suis fatigué; la faim et la fatigue, je les sens, je ne les pense pas. Je juge de même des choses avec mon savoir inné. Quand mon corps mourra, c'en sera fait de ce sens, comme des autres-

Le savoir inné, c'est la science qu'on a tout sent, de par soi-même...
Il n'y a aucune vraie science en dehors de celle-là...
Et cette vraie science, tout homme la possède naturellement...
mais combien peu arrivent à s'en rendre compte!

Combien pen arrivent à juger par eux-mêmes...

combien demandent toujours à notrui l'explication de ce qui se passe en eux...

avec pas plus de résultat d'allleurs,

que s'ils demandalent à autrul l'interprétation d'un prarit de leur peau.

Vous tenez tous du ciel votre nature, alors à quoi bon interroger antru?.. Fiez-vous donc plutôt à votre seus intime, que de consulter de vieux papiers.

Dans le cœur de tout homme habite un Confucius, et beaucoup se donneut un grand mai pour le découvrir, mais n'y arrivent pas parce qu'ils n'emploient pas le vrai moyen. C'est le savoir inné seul qui le révèle, avec que certitude absolue. Pourquoi vous tourmenter ainsi à longueur de journée? pourquoi tant liré, tant étudier, tant discuter? Toules les incértitudes et les contradictions des Maltres. · le savair inné les tranche en un moment.

De naissance tout homme a une boussole dans son cœur, ou mienx, il a dans son cœur même, la racine et la source de tout. Alors que vous avez tout dans votra trésor. pourquoi quêtez-vous des miettes de porte en porte."

Voici maintenant quelques extraits des lettres de Wang-yangming en prose. Inutile d'en citer beaucoup. Il savait ses formules par cœur, et les répéla, presque mot à mot, des centaines de fois.

Dans son éloge de Lou-siangchan dont j'ai parlé plus haut, il affirme avec énergie que tous les anciens Sages ont puisé leur sagesse chacun dans son propre cœur; qu'ils n'eurent pas d'autre Maltre; que c'est l'inspiration du cœur qu'ils désignaient par le terme pp chonn, et que cœux qui interprétérent ce terme autrement les avalent mai compris. (Céci est absolument erroné.) — Cœux-là n'ont pas non plus compris, qui parlent sans cesse de tirer les principes des faits extérieurs, alors que tous les principes sont contenus dans l'intérieur du cœur.

Il insiste sans fin sur l'obéissance de la volonté, après le verdict du cœur; sur l'execution de sa détermination, avec une foi absolue, parce qu'elle est infaillible, étant Ru la raison céleste. Sans donte il faut veiller à ce que rien d'humain no s'introduise dans le cœur, ternissant ou faussant l'intuition. Mais si on s'est conscient d'avoir veille suffisamment à écarter cette cause d'erreur, alors il faut considérer le verdict de la science innée comme absolument certain.

Tchou-hi erra, dit-ii, en demandant que l'homme tirât ses principes d'action de l'expérience, de l'étude des êtres extérieurs. L'enfant qui agit avec tant de justesse morale, n'a pas fait cette operation. L'erreur de Tchau-hi consista à distinguer 新 本 東 理 第二 le cœur de chair de la norme céleste. Cette distinction est irréelle. Le cœur et la norme sont une même chose. Le cœur est la norme participée. Son verdict est celui de la norme même. Agir toujours conformement à l'intuition, voilà la sagesse. Exhorter les antres à le faire, voilà l'enseignement. Ignorer son cœur, c'est la grande sottise; agir contre lui, c'est la grande erreur.

N'est-il pas étrange que l'homme qui eut la conscience en si haute estime, qui prêcha si fort l'obligation de la suivre, ne soit pas remouté de cette conscience à Celui qui la lui donna, l'ait considérée simplement comme une sorte de fonction vitale, soit resté anssi matérialiste que Tchou-hi?

11

Le Confuciisme subjectif de Wang-yangming (Oyomei \ eut et a encore une très grande influence su Japons ce qui m'améne à parler succinclement de l'histoire du Confuciisme dans ce pays.

Que la doctrine de Confucius ait été introduite au Japon par les deux Coréens Ajiki et Wani vers la fin du troisième siècle (281-285), c'est possible, mais ce n'est pas prouve. Il paraît certain qu'elle n'y fut propagée que vers le septième siècle, par des honzes coréens, avec les éléments des sciences et des aris chinais. Le grand patron du Buddhisme Shôtoku-taishi ayant envoyé en Chine, après 593, les premiers étudiants japonais, conx-ci en rapportérent la morale confuciliste, que les bonzes Japonais ajoutèrent aux matieres qu'ils enseignaient dans leurs écoles. En 645-650, l'empereur Kôtoku commença à organiser le Japon, sur le modèle de la Chine des 接 Tang. L'empereur Tenchi (662-671) créa la première école officielle de Confuciisme. L'empereur Temmu (673-686) fit de cette école une Académie. Ainsi finit la période de Nara, dite Heijò-chō (784). — Durant la période sulvante dite Heian-cho, l'étude des lettres chluoises et du Confuclisme fut poussée avec plus de vigueur encore. Kyôto fut bâtle, en 791, sur le modèle de 45 & Tch'ang-nan la capitale de la Chine. Les étudiants japonais ailérent en foule étudier en Chine. Les houzes japonais incorporérent Confucius dans le pauthéon du mahāyāna, avec le titre do 留 煮 酱 隆 Judo-posatsu, et enseignerent la morale confaciiste dans tontes leurs écoles. La piété filiale et la théorie familiale conluciistes, furent prêchées à outrance au peuple, dont les mœurs laissaient encore beaucoup à désirer. C'est durant cette période, que Sugawara Michitane (845-903) donna au Confuciisme Japonais son trait caractéristique, en exaltant par-dessus toutes les autres, la dernière des vertus confuciistes, (\$\frac{1}{4}\$ la loyauté entendue dans le sens de loyalisme. Il l'apparents ainsi avec le Shintotame Sous cette forme, le Confucilisme devint le code de la chevalerie japonaise, de la caste des Samurai, aveuglément dévoués à l'honneur de leur seigneur, prêts à sucrifier leur vie pour lui à n'importe quel moment. Adorer un Dieu eut paru à ces gens-là une înconvenance, esperer le bonheur après la mort leur eut paru un marchandage honteux. Ils tuèrent et se suicidérent, pour la pure beauté du geste. Les cas dans lesquels l'honneur exigeait la vengeance ou le suicide, étaient enseignés à leurs enfants encore tout petits, ainsi que le cérémonial de l'ouverture du ventre. C'est à la fusion du Confuciisme avec le Shintoisme, que le Japon dut ces principes. Ils sont restès les mêmes dans le Japon moderne, avec cette différence, que tout citoyen est cense devoir maintenant à l'empereur, ce que le sumurai croyalt jadis devoir à son prince.

Vers la fin de la période dite de Kamamura (1192-1333), temps des guerres fécdales et des Intrigues politiques, le Tehouhisme fut introdult au Japon par Kitabatake-Chikafusa (1293-1351). Les molnes de la secte 篇 Teh'an, très nombreux au Japon, s'emparèrent des théories des philosophes chinois 宋 Song, et les exploitèrent à leurs fins. Deux d'entre eux, 玄 既 Gen-e (1269-1352) et []] ]] Engetsu (1269-1357), se distinguérent par leur zèle. — Durant la période des Shōgun Ashikaga, dite de Muromachi (1392-1196). la suprâmatie littéraire appartint aux 五 由 Gozan, les cinq grands couveuts de la secte [] Teh'an a Kyòta, lls firent tout ce qu'ils purent, pour propager la doctrine de Tehou-hi. Le bonze [] 图 Seikei du couvent Kennin-ji, et le bonze 義 道 Gidō du couvent Nanzen-ji, l'expilquérent et la commentèrent. L'école Ashikaga-gakkō devint un centre florissant de Confucilismo.

L'ère des Shōgun Tokugawa, dite de Édo (1503-1867), vit le Confucieme derenu tort, s'émanciper et rompre avec le finddhisme. L'auteur de la rupture fut
底 原 程 第 Fujiwara Seikwa (1561-1619), qui déclara à sa nation que les principes confuciistes étaient identiques aux principes shintoistes, et en absolue contradiction avec les principes buddhistes. 林 和 II Hayashi Razan (1583-1657)
fit du Tchoubisme la doctrine officieile, avec le titre de 正 书 Seigaku Les laterprétations de Tchou-hi furent désormais seules autorisées. Toute autre explicafion rendait son auteur passible de la prison, de l'exil, de la mort. Toute discussion était même défendue, de par la loi. Tout cela, non par conviction, mais par
politique. Le shōgun legasu voulait que ses gens pensassent tous de même. L'étude du Tchouhisme officiel devint alors l'unique occupation des samurai condamnés aux foisirs de la paix, et les chrétieus furent mis hors la loi, parce qu'ils ne
voulurent pas se contenter de cette doctrine. Ce ne furent pas les Buddhistes, comme on le croit généralement bien à tort; ce furent les Confuclistes, qui les envoyèrent au bûcher.

l'insiste sur ce point, qui a une grande importance. Aucune secte ne fut jamais aussi froidement et aussi cruellement persecutrice, que le Confucilisme rationaliste et politique, tel que le firent Sumi-tzen et Tchmehi, C'est le Confucliste Hayashi Razan, son secrétaire, qui inspira et rédigea tous les actes du shogun legasu. L'édit de persécution du 27 janvier 1614, contre les Missionnaires et les Chrétieus, fut l'œovre de Hayashi Razan. Il composa de plus et publia l'ouvrage en trois volumes, Hi-Yasokyō 排 耶 蘇 数 Haro sur les chretienel, contre le 天 主 Tenshu Jitongi du P. M. Rieci S.J. Il essaya ensuite d'en faire autant aux Buddhistes, mais échoua cette fois pitrusement. Cependant, après la mort de legoan, Il ent toute la confiance de son bla et aucresseur Hidetado, qu'il aida de toute son habileté à exterminer les chrétiens et à fermer le Japon aux étrangers. En 1624, il fut encore nommé secrétaire de l'emitsu, fils de Hidetada. En 1629, il devint Ministre de l'intérieur. Il fut également honoré par letsuna. En 1857, un incendie détruisit sa muison, sa hibitothèque, ses manuscrits. Il mourut de chagrin trois jours après. - La constance des Chrétiens contre lesquels il avait déchainé la persecution sanglante, l'exaspera et lui arracha des cris de rage... « Vraiment cette religion a des accents qui ensorcellent !.. Ne se trouvera-t-il personne pour étouffer sa voix?!.. Ab! qui la détruira donc?».. Les autours japonais modernes le blament d'avoir traité les chrétiens comme il le fit. Cependant M' Inoue Tetsujiré lul comple comme circonstance atténuante equ'il se trompa par excès de zèle pour sa foi confuciiste ». Je souligne l'aveu. Oni, c'est bien comme Canfuciiste, que Haynshi Razan répandit le sang chrétien.

Tependant 中 江 縣 間 Nakae Toju (1608-1613) on enseigner la doctrine de 王 豫 明 Wang-yangming, en japonals Ogomei, le 宗 明 家 Yōmei-yakuha, et l'opposer à l'école Tehonhiste, le 富 朱 學 源 Teishu-gakuha. La doctrine d'Ogomei plut extrêmement aux moines védantistes 南 Teh'an, l'idéalisme de cet auteur les servant mienx encore que le mulérialisme de Tehou-hi. Le grand homme de cette école, fut 斋 澤 前 Kumazuwa Banzan (1619-1691). — Mais dientot le Yōmei-gaku novaleur fut persècué par la famille Hayashi, chargée de l'enseignement otacle! exclusif du Tehonhisme, et cela jusqu'à avoir des mariyrs. l'ai dit que leyasu et ses successeurs voulaient que leurs su-

jets pensassent taus de même. Y eut-il aussi dans l'introduction de la doctrine nouvelle quelque tendance politique? c'est possible. En tout cas les meneurs de la revolte de l'ère Keian (1648-1651), se trouvérent être presque tous des disciples du Yomei-gaku. C'en fut assez pour voner leur école à la persécution sauglante. - Kumazawa Banzan comprit mieux le Christianisme que Hayoshi Razon, mais ne le détesta pas moios. Il le mit au-dessus du Buddhisme, mais déclara que la christianisation du Japon serait le reniement des traditions mationales, et la déchéance de la dynastie impériale issue du Clel. Il constata d'ailleurs très blen, que le Christianisme donnait pleinement au cœur du peuple, et le Buddhisme quelque peu, l'aliment qu'il ini fattait; tandis que le Confuctisme ne tui donnaît rien du tout. Il compril que, laissé libre, le noble et généreux peuple japounis se fernit chrétien en masse. Et fluolement il exigen que le Confucilsme umployat la violence, et contre le Buddhisme, et contre le Christianisme, coupables de ne pas être des religious nationales. Les Confucilistes Tehouhistes appliquérent son réquisitoire à sa propre école non autorisée, et la perséculérent comme étant elle aussi contraire à l'uniformité nationale.

Mais la persecution n'éteignit pas l'école d'Oyomei. Peut-être aida-t-elle même à sa diffusion. Car, pour les ames guerrières, et toutes les ames japonaises le sont; pour les ames guerrières, dis-je, la persecution est un stimulant. Et quand le jour vint où le gouvernement retira an Tchonhisme son monopole, Oyomei triompha. Et l'homme, et son œuvre, ont en effet quelque chose de noble et d'élevé, fait pour plaire à un peuple chevaleresque. Actuellement la doctrine d'Oyomei, est la doctrine préférée des Confucilistes Japonais, philosophes ou éducateurs. Elle est surtont la doctrine préférée des successeurs des samuraf, des braves officiers de l'armée japonaise. Je puis rendre de ce fait peu cound, un témoignage personnel. A Tôsyō, un groupe de Lettrès japonais de l'élite la plus haute, me questionna sur le cas qu'on faisait actuellement en Chine de Wang-yangming. Je dus répondre qu'il était considéré comme un peu hérétique, à peine connu, et pas lu du tout. Or je reçus immédiatement cette réplique: «Bah! chez nous ses aenvres sont le livre de chevet de tous les officiers».



Je conclus. Ceux-là se tromperaient grièvement, qui crotralent que le Confucisme est, dans le Japon moderne, une antiqualile; un souvenir. Il y est au contraire vivant et egissant, misant cause commune avec le culte des hèros nationaux, le shintoisme, dont rien ne le sépare; faisant aussi front avec lui, contre le Buddhisme et le Christianisme. Les onvrages de vulgarisation confuciistes publiès dans ces dernières années, forment une hibliothèque. Citons la préface du Jukyō tetsugaku gicairon... «Confucius Shaka et le Christ, sont trois Sages que l'humanité a produits. Mais le Confuciisme différe fondamentalement d'avec le Buddhisme et le Christianisme. Le Buddhisme et le Christianisme croient à l'existence d'êtres supérieurs à l'homme; ils veulent élever l'homms au-dessus de sa nature, et placent sa fin dans un état idéal à atteindre après la mort. Le Confuciisme au contraire veut faire de l'homme un être parfait, mais pas en dehors de sa nature. C'est dans ce monde-ci, que le Confuciisme veut réaliser l'homme type et l'âge d'or. Le Confuciisme est du haut en has un rationalisme morul. Il écarte les considérations

spéculatives, et se cantonne dans la pratique. Il ne vent que faire suivre à chaque homme la vraie voie de l'homme, obtenant ainsi une société parfaite, une nation unie et forte. — Dans notre pays (au Japon), depuis Shôtoku Taishi, c'est-à-dire depuis plus de mille ans, le Confuciisme est devenu la norme des mœurs, la règle qui gouverne nos idées. Il a été la force secréte qui développa notre pays. Il est l'âme même de notre pays. Il est indéracionable, indestructible. En ces derniers temps, le monde intellectuel est bien agite. Beaucoup cherchent leur voie, désirant une foi. Au lieu de chercher au loin, ne vaudrait-il pas mieux se rappeler notre passé?»

Les Missionnaires du Japon actuel, sont du même avis. «Que le Confuciisme forme le tréfonds de l'âme japonaise moderne, c'est là une vérité indiscutable. Il est à l'âme japonaise, ce que le stoteisme fut à l'âme romaine du temps d'Auguste. Et, comme le stoteisme romain, le Confuciisme Japonais s'oppose ou Christianisme, comme au moins inutile à son avis, parce que pas supérieur comme élévation morale.» — «Toutes les écoles japonaises sont matérialistes, toutes expliquent l'univers sans un Dien créateur. Pour toutes, l'homme est l'expression la plus parfaite, de ce que la nature peut produire. Il n'a pas d'âme immortelle. Fleur de la nature, il n'a de devoirs qu'envers la société, laquelle est régle par des lois naturelles éternelles. C'est l'enseignement confuriiste qui a, pendant ces trois derniers siècles, inculque ce matérialisme aux savants comme aux ignorants, et a formé le Japon matérialiste contemporain, où tous fant de la vie présente le tout de l'homme, se riant de l'hypothèse d'une survivance, » (LB. Duthu.)

Que le dernier mot soit à un Japonais... « Grâce à la fusion actuelle en voie de se faire, entre les sciences occidentales et la morale du Sage chinois, le Confuciisme reprendra une vigueur nouvelle, et sa morale acquerra une torce encore Insoupçonnée» dit Mr De Bunjo.

El mol je pense qu'en Chine il en sera de même. Non à cause d'aucun mérite intrinséque de la doctrine de Confucius, telle que les siècles l'ont faite. Mais parce que cette doctrine étant un positivisme matérialiste, pour se mettre sur le pied d'égalité avec les matérialistes et les positivistes du monde entier, les Chinois lettrès n'auront aucun effort à faire. Étant Confuciistes, ils sont à hauteur, et peuvent mettre leur main dans la main des plus avancès. Dans les luttes passées présentes et futures du Confuciisme contre le Christianisme, en Chine, l'homme Confucius ne joue aucun rôle C'est la lutte du positivisme contre la révétation, du matérialisme contre le spiritualisme, comme partout ailleurs.

Sources. — 王 陽 明 全 書 Wang-yangming ts'uan-chou, les Genvres complètes de Wang-yangming [ Oyomei ].

Je dois le meilleur de ma connaissance des choses religieuses japonaises, à M' A. Villion des Missious Étrangères de Paris, vénérable vétéran des Missions du Japon, que je tiens à remercier ici de tout cœur.

On trouvers bien des choses intéressantes, dans l'excellente revue Mélanges japonais, dont la cessation a mis en deuil tous ceux qui s'intéressent au mouvement des idées dans l'Extrême-Orient.

## Soixante-treizième Leçon.

Mahométisme chinois.

Les Mahométans établis en Chine, par groupes qui comptent parfois plusieurs milliers d'âmes, descendent probablement tous de soldats musulmans gagés par des empereurs chinois, lesquels, après la campagne finie, acceptérent de se fixer dans le pays, comme colons militaires formant des garnisons; le système chinois traditionnel. Dés l'an 756, la kalife abhasside Abou Djafar el Mançour, procura à l'empereur par Sou des par l'ang un corps d'élite arabe. Le fait se renouvela souvent, au cours des âges. Enfin, dans les temps modernes, le Sud et le Nord de la Chine; se remplirent de Mahométans, par contiguïté.

Les Mahométans chinois sont Sunnites. Ils ont deux sortes de livres. Les uns sont des traductions littérales d'ouvrages arabes; je ne m'occuperni pas de ceuxlà. Les autres, composés en Chine et pour la Chine, contiennent des pages bonnes à connaître. Je vals en citer un certain nombre.

### L A ± le vrai Seigneur.

«L'anguste vrai Seigneur, unique et sans pareil, a donné naissance au ciel, à la terre, aux hommes, à tous les êtres. Il existait avant que le ginn et le gang ne fussent So puissance, auparavant lotente, s'est manifestée par la production des créatures innombrables. Il n'eut pas de commencement. Il n'aura pas de fin. Sa substance atant M 2 1 spirituelle, est absolument différente de celle des créatures. Il n'a, ni figure, ni lieu, ni étendue, ni parties. C'est lui qui régia les lois et les nombres. C'est lui qui gouverne les cieux et les hommes. Il est immunite, intelligent, puissant, purfait, bon. Ses actes sont instantanés. Il nourrit tous les êtres avec sollicitude, leur donnant sans cesse sans s'appauvrir jamais. Sa vie est la source de toute vie. Ce vral Seigneur, dit le Coran, est un, est unique. Il n'a ni parents, ni enfants, ni éponse. - Le vrai Seigneur et Maitre du ciel et de la terre, les Confuciistes l'appellent le Souverain d'en haut, les Taoistes l'appellent le Vénérable du ciel; nous Mahométans nous l'appelons le vrai Seigneur. Dans nos Écritures, nous lui donnous le nom d'Allah. Allah gouverne seul le ciel, la terre, les hommes et les esprits. Allah est le seul et unique Seigneur et Mallre, - Les rits arabes comprennent diverses manières de saluer. Le salut le plus bumble, consiste à prosterner son corps tout entier, y compris la tête. Nous Mahométans réservous ce rit de la prosternation, exclusivement au seul vrai Seigneur. Nous penous prosternous devant aucun homme. »

A cette section (du m m) sur la divinité, le Mahométan chinois 2 2 fr. Liou-tchenkie (Canton 1710) a ajonté la note suivante... « Je pense que quand les anciens flyres chinois, les Odes et les Annales, parlent du Souverain d'en haut, ils parlent de Celui que nous Mahométans appelons le Mattre et Selgueur. Les premiers empereurs de la Chine vénérérent et redontérent ce Souverain d'en hant, et le priérent d'un cœur sincère. On l'appelait aussi Ciel, Auguste Ciel, Splendide

Ciel. On parlait du mandat du Ciel, de la colère du Ciel. Il est clair que le Ciel et le Souverain étaient identiques. Il est clair que ces termes ne désignaient pas le ciel matériel azuré. Mais il est clair aussi que, en définitive, les anciens ne définirent pas suffisamment les attributs de leur Souverain. - Depuis Confucius et Mencius, on cessa de parler du Souverain, pour ne plus parler que du Ciel. De vulgaires imbéciles (sic) n'arrivant pas à pénétrer jusqu'à la cause première, a'arrétérent au ciel matériel. Ébranlés par eux, même des hommes intelligents se prirent à douter, et tinrent des propos inconsidérés. De la la perversion de la vérité primitive; de la toutes les erreurs... Sous la dynastie Song, le philosophe Tch'eng-i commentant les Mutations, écrivit : «Le Souverain, c'est le Seigneur du clel. Quand on envisage son essence, on l'appelle Ciel; quand on envisage sa puissance, on l'appello Seigneur». Celui-là vit encore un peu clair. Mais écoutous Tchou-hi. Sur un premier texte, il commence par dire «c'est la norme qui a tout produit, et qu'on appelle le Sonverain». Sur un deuxième texte, il dit «la norme est stérile; c'est la matière qui a tout produit». Enfin, commentant un texte des Annales, il dit: «Kao-tsoung reva que le Souverain lui donnaît un bon ministre. Paisqu'il obtint réellement ce ministre, on ne peut pas nier l'apparition. Mais on ne peut l'expliquer, ni par la norme, ni par la matière. ... Alusi voilà un auteur qui, en trois textes, explique la raison d'être des choses, d'ahord par la norme, puis par la matière, puis reste à quia en niant que ce soit la norme ou la matière. Où est l'homme désirent d'avoir des renseignements sur la vrale voie, sur les origines, qui prendra cet auteur-là pour matire? Est-il étonnant, après cela, que l'erreur ait rempli le monde et étouffe la vérité?.. Les anciens Lettrès disalent: Si la doctrine orthodoxe n'est pas comme, c'est que les doctrines hélérodoxes l'étouffent. Et moi je dis: Si les doctrines hétérodoxes out tout envahi, c'est parce que vous Lettres avez corrompu la veste doctrine. Scrutez ves anciens llyres, revenez à l'intelligence de la doctrine primitive, pénétrez les paroles de vosanciens empereurs et sages, et c'en sera fait des doctrines hétérodoxes, et vous verrez que nous Mahométans avons la vérité, »

# II. A sip l'esprit de l'homme, l'âme et sa destinée.

ell y a trois sortes d'étres. Le vrai Seigneur seul n'a pas en de commencement et n'aura pas de fin. Les anges et les âmes ont eu un commencement mais n'anront pas de fin. Les animaux et les végétaux ont eu un commencement et auront une fin. — L'âme spirituelle de l'homme vient du ciel; son corps matériel vient de la terre. La réunion des deux cause la vie, leur séparation cause la mort. Ce qui est matériel, se décompose à la longue; ce qui est spirituel, dure éternellement. L'âme des bons, pure et sans souillure, monte au ciel pour y jouir dans le paradis d'un bonheur sans fin. L'âme des méchants, souillée par les excès du corps, tombé en enfer pour y souffrir des pelues éternelles; la pelue du feu, dit le Coran, et divers autres supplices — Le vrai Seigneur a commis aux anges qui tiennent ses livres, le soiu d'inscrire les mérites et les péchés des hommes. — Il est écrit: la vie en ce monde de poussière, est comme un acte d'une comédie. Il est écrit: l'homme droit a quatre ennemis, savoir, ses propres penchants, le demon, les Pous, ce monde de poussière. — Ceux qui auront pris le droit chemin de

l'obéissance au Seigneur, aboutiront au ciel. Ceux qui auront pris les sentiers de la désobéissance au Seigneur, aboutiront au feu de l'enfer. Il est écrit: l'enfer est un feu dont les pécheurs sont l'aliment. — Quolqu'aucun homme q'alt vu les peines de l'éternel enfer, nous savons pourtant avec certitude qu'elles existent. Car, si le bien et le mai de cette vie restaient sans sanction après la mort, finalement les bons auraient tort et les méchants auraient raison, ce qui ne peut pas être.

# III. 满具数 la pure et vraie religion.

«L'anique vrai Seigneur créa Adam l'ancêtre des hommes dans 天 方 l'Arabie, pays situé au centre du monde. Il composa pour lui la grande loi. Ce fos là le commencement de la religion. Dans la postérité d'Adam, les saints ne firent jamals défant. Mais jamais ces saints ne se permirent d'inventer aucun précepte. Tout ce qu'ils enseignérent, leur était venu par tradition d'Adam, lequel l'avait appris du vrai Seigneur. :

: L'asuite, les hommes s'étant multiplies, s'établirent dans toutes les directions. D'après les traditions arabes, environ mille ans après Adam, une grande incadation noya les hommes. Au bout de trois mois, les eaux se retirérent. Alors le grand saint Noé regut mission de remettre le monde en état (aucune mention de l'arche). Il ill canaliser les qualre régions par ses disciples. Toute la terre fut peuplée, environ deux mille aux après Adam (aucune mention de la tour de Babel . - Dans les temps voisins de l'origine, la religion se conserva. Dans les temps subséquents, elle dégénéra. Ainsi les dispositions des premiers empereurs chinois, sont encore conformes aux traditions primitives. Mais quand, vers ia fin des El Teheon, on fut loin de l'origine, les philosophes des diverses écoles firent si bien par leurs élucubrations creuses, que chaque homme finit par parler autrement que les autres, que chaque famille finit par avoir sa religion. Leurs erreurs se propagérent, se transmirent. De là tant d'écoles et de sectes, tant de doctrines si différentes de la religion primitive. Dans notre Arabie seule, les saints conservécent pure et intacte la religion du vrai Seigneur. Elle fut transmise d'Adam, par Seth, Noe, Abraham, Ismael, Moise, David, Jusqu'à Jésus. Quand Jésus ent quitté ce monde, la religion ne fut plus prêchée. Par suite elle s'altéra et des hérésies se répandirent. Six siècles après Jésus, 程 年 里 使 Mahomet naquit. U recut mission de purger le monde des fausses doctrines, et de rendre son ancien écial à la religion primitive.

e Bepuis que Mahomet a paru. la doctrine est très claire. Car Mahomet a expurgé les Écritures et rétabli les régles. Il remplaça l'Aucien Testament de Molse, et le Nouveau de Jésus, par un écrit en 6666 versets, dicté par le vrai Seigneur lui-même, et qui s'appelle 👸 🐯 th 🖹 Al Forkan, le Coran. Auparavant l'Ancien et le Nouveau Testament étaleut très vénérables, la vraie parole du vrai Seigneur aux anciens saints. Mais le vrai Seigneur syant dicté le Coran à Mahomet, aboilt par le fait ces anciennes Écritures. Tont ce qu'elles contenaient d'utile, est contenau, aussi bien et mieux, dans le Coran. Mahomet n'innova pas, n'inventa rien. Le Coran contient la vraie religion transmise intacte depuis Adam jusqu'à Jésus, corrompue ensuite, puis remise en état par Mahomet. Tel un arbre qui se développe.

Adam fut la racine; les patriarches furent le tronc, les branches, les rameaux; Jésus fut la Deur, Mahomet le fruit. Désormais c'est fini. Mahomet est le 至 選 Saint par excellence, opcès lequel il n'y en aura plus d'autre.

• Voici le sommaire de sa doctrine: Le Seigneur est l'auteur de toutes choses. Il est spécialement l'auteur de notre nature, de notre cœur. C'est ini qui nous a créés, qui nous a faits intelligents, qui nous a donne tout ce que nous avons. Nous lui devons donc toute notre reconnaissance. Nous devons croire et confesser qu'il est le Seigneur qui a fait le ciei, la terre, et tout ce qui existe. Aucune de nos pensées ne doit s'écurter de ini. Aucune de nos actions ne doit sortir de la voie de ses préceptes. Le Seigneur exige, pour son service. l'action et le cœur. L'action annaile cœur, n'est pas un service. Les yeux, les oreilles, la bouche, les membres, tout doit le servir. C'est dans cette consécration intime, que consiste la consommation, le retour à l'origine. l'union de l'homme avec le ciel. C'est th le seul souci qui doire préoccuper l'homme, s

Le viul Selgneur dit: J'étais libre de créer ou de ne pas créer l'homme. Je l'al créé, ann qu'il me connût. — Le Seigneur émit libre de créer ou de ne pas créer le monde. Il l'a créé pour l'homme... Il était libre de créer ou de ne pas créer l'homme. Il l'a créé pour sol, pour être counn de lut. Celul qui connaissant le Seigneur ne lut obéirait pas, serait pire qu'un infidéle. — Le Seigneur et moi, nous sommes l'un d'l'autre, comme l'eau au poisson, comme l'air à l'objeau. Le Seigneur m'a donne la vie: Il me nouvrit. Il m'aime. Il me bénit. Je suis comblé des bienfaits du Seigneur.

Le vrai Seigneur crès l'ame di premier homme Adam, toute belle et pure, et l'unit à un corps. Quand l'ame d'Adam se fut tournée et retournée dans ce corps, et ent constaté l'étroitesse et l'obscurité de sa demeure, elle se santit captive et devinit iriste. Tendant un Seigneur, de toute sa pausée, de tout son amour, elle alimit hrisér la cage de son corps, déchirer con vérement de bone, pour s'envoler vers son premier nid (le sein de Dien). Mais le Seigneur lui dit avec autorité et douceur. Pas maintenant. Attends! un jour tu rentreras au ciel, pour y jouir de la félicité. Cette parole ne diminua pas la douleur d'Adam, qui ne trouvait de plaisir à rien. Alors, d'une côte de son flanc gauche, le Seigneur lui fil une épouse qu'il appela Éve. Quand ils se furent unis, le cœur d'Adam commença à s'apaiser. Ensuite, Adam et Éve s'étant laissé séduire par l'ange dêchu Ebiis, et ayant désobéi au Seigneur, furent exilés sur la terre.

La doctrine des Mahometuns chicole sur Jesus, melange de Nesterianisme et de Millénarisme, est curieuse... On sait que Mahomet fut disciple du moine nestorien Bahira... «Mahomet dit: Les Juis prétendent qu'ils ont tué le Messie, Jésus le fils de Marie, l'envoyé de Dieu. Non, ils ne l'ont pas tué, ils ne l'ont pas crucifié. Lu autre, qui lui ressemblait, ini fut substitue. Quant à ini, Dieu l'a entevé. — A lu fin des temps, un homme parafira, être au visage homain, au cœur de démon, qui préchera le cuite des richesses, et traiters la foi d'erreur Dévant lui, les fidèles serontcomme des moutons quand le iton paraît, tis miront deville en ville, vivront disperses et étrants. Alors Jèsus reviendra sur la terre, et exterminera ce monstre, après quoi tout l'univers croirs en lui. Il est l'Emmanuel, dont Mahomet a préparé

le second avenement, le triomphe final, après son insuccès passager de jadis — Enfin les anges joneront de la flûte. Toute vin cessera. La terre sera aplante comme une utre, par un vent terrible. Pais tous les hommes ressusciterent, chacun dans son corps d'autrefois, et seront jugés. Au jour du jugement, Jésus sera le grand témoin, le maître de la vie étercelle. Le bion et le mai faits par chacun durant sa vie, paratiront aux yeux de tous comme dans un miroir. Enfin viendront le châtiment des méchants, et la récompense des bous, »

vladis le Seigneur fit monter lésus au quatrieme ciel. Jésus en redescendra un jour pour recneillir sa race. C'est ini l'Emmanuel. Quarante aus après sa descente, viendra la fin du monde. — Graces soient rendues au vrai Seigneur, qui nous a luit commalire, par Mahomet et le Coran, les choses à venir, le bonheur du ciel, les poines de l'enfer, la vie sans fin; qui nous a donné de pouvoir nous préparer à la venue de l'Emmanuel, à retourner avec lui dans le paroilis. Graces soient rendues au vrai Seigneur, qui nous rendra l'Emmanuel, qui nous donnera son ciel éternel, à nous faibles humains. Quelle grâce!

L'Annonciation de la Vierge par l'auge Gabriel, est souvent et assez bien racontée. Les Mahométaus chinois admettent que Jésus est né d'une vierge. C'est un prophête, le plus grand des prophètes. Les chrètiens ont en le tort d'en faire un dieu. - « Jésus, un descendant de David, avant recu du rrai Seigneur un Hyre saint, le precha pur Juifs sans succes. Voyant que les Juifs ne se convertiralent pas. il les abandonne et s'éleva au ciel, ce qu'ayant vu, des Julis le déclarérent fils du Seigneur du ciel, crurent en lui, l'adorèrent, et se constituérent en Église du Seigneur du clais. - En quoi cotre religion mahometane différe-t-elle de la religion catholique? demande queiqu'un... Le Mahometan répond : « Comme pous, les Catholiques n'ajoutent pas foi aux apparetitions buddhistes et taoistes : comme pous, ils reconnaissent pour Seigneur celoi qui est au ciet. Mais, Jésus ciant nà d'une mère saus avoir de pure, on a pretendu qu'il était le flis du Sublime Ciel, on le réprésente cruciffé, on dit que prier Jesus et prier le Sublime Ciel Vrai Seigneur c'est tont un. None Maltométans avons loujours rejeté ces déductions. Le Jésus des Chrétiens est le Eullen (Issa) de nos livres saints. La doctrine qu'il prècha est notre dontrine, Mais, après lui, il ne se trouva personne qui fût capable de continuer sa prédication. Ses douze disciples se partagérent su diverses sectes, qui interprétérent l'Eoriture chacune eston son sons particulier. Les Chrétiens dirent que Jésus avait été le Seigneur du ciel incarné dans le sein de la sainte Mère; qu'il avait souffert et étail mort pour la conversion des hommes. Ils crurent vraiment que Jésus était le vral Seigneur incarné pour le salut du monde. En cela ils éurent tort... Qu'on sénère Jèsus comme un saint, c'est Juste\_Mais qu'on en fasse le Seigneur, c'est une grande erreit.

### IV. La profession de tei.

Je proteste que rien (aucune créature) n'est le vrai Seigneur. Il n'y a qu'un seul vrai Seigneur, dont Mahomet est l'envoyé. — Rien n'est le Seigneur. Il n'y a qu'un vrai Seigneur. Mahomet est l'ambassadeur du Seigneur. — Je crois que le Seigneur a naturellement la puissance et la gloire, l'accepte toutes les lois du Seigneur. — Je crois au vrai Seigneur, à ses Anges, à ses Écritures, à ses Saints. Je

crois au monde à venir. Je crois qu'il y a, pour le bien et le mai, une sanction fixée par le Seigneur. Je crois à la résurrection après la mort. — Il est pur, le vrai Seigneur. Que toute lonange remonte à lui! Aucun être n'est le Seigneur. Lui seul est le Seigneur. Le vrai Seigneur est infiniment grand, éternel, tout-puissant. Adorons le Seigneur!

### V. Les cinq pratiques.

Ce sont, l'adoration mentale, la prière vocale, le jeune, l'aumone, le péterinage à la Mecque. — Adorer le vrai Selgueur, dans la paix du corps et du cœur. Prier aux temps fixés, avec attention et pureté. Jeuner durant un mois par an (ramadan), pour asservir ses convoltises. Payer chaque année tribut aux pauvres, en sigue de récommissance pour les hienfaits reçus du Selgueur. Visiter la Mecque une fois dans sa vie, pour satisfaire sa piété et faire profession de sa foi. Ces observances détachent l'homme des créatures et le ramément au Seigneur. Elles sont comme une route qui conduit de ce monde au Seigneur.

- 1. L'adoration doit être, aufant que possible, continuelle. Elle est la conversation de l'âme avec le Seigneur. Elle est expliquée comme un acquiescement de la volonté humaine à la volonté divine, avec rétractation de tous ses mouvements déregles. C'est l'hommage de toute l'âme.
- 2. La prière vocale accompagnée de prosternations, est l'hommage sin corps. Elle doit être précèdée des ablutions rituelles, dont les détails compliqués sont minuticusement définis. La circoncision est rattachée à ces abintions. Elle se pratique, disent les livres, parce que sans cela une partie du corps ne serait pas atteinte par l'eau des ablutions. Un truct populaire dit crument que, vers son fige de sept ou huit ans, après avoir examiné les organes de l'enfant mâle, on retranche le prépuce, qui empêcherait l'ean des abiutions de laver une partie du corps. Puis bien vite, pour faire passer la chose, l'auteur s'étead au long sur les inconvênients du phimosis, décrits dans les traltes de mèdecine chinols. - Le croyant prie cinq fols par jour, à l'aube, à midl, après midi, au soir, avant minult. Quand Il prie, it doit se tourner vers l'Occident, vers le temple de la Mecque. Il forme d'abord son intention en se tenant débont, puis il élève les deux mains à in hauteur des oreilles, commence sa récitation, s'incline, se prosterne deux fois, enfin s'accroupit. Le moindre manquement à ces rits, rend la prière value. - Tous les sept jours, un jour entier est consacré à la prière, à l'examen et à la purification de ses actions et de ses pensées. - Enfin, chaque année, deux grandes sèles (bairam), jours de prière publique. La première igi et id al fetr, tombe le jour aŭ an compi le jeune apres le mois de comadan. La seconde 🛍 何 id al karban, est le jour du sacrifice en union avec les pélerins de la Mecque. Ce jour-là, après un jeune préparatoire, les fidêtes se réunissent, lavés, ornés, parfumés. Les vintimes sont sacrifices en commun. Chaque offrunt lumnte la sienne, en fui coupant la gorge. Il garda un tiers de la viande pour sol, donne le second tiers aux panves, et le troisfème à ses parents et voisins.

La prière est la rource qui tave les péchés, la colonne qui sontient la raligion, l'escaller qui mène au Seigneur. Chaque septième jour est jour de culte, parce que le monde a cté créé en sept jours. Pourvu qu'il y ait quaire croyants, il doit y avoir assemblée. Purifiés, lavés, hien vétus et parfumés, les fidéles vont à la mosquée, où ils font d'abord les reverences rituelles. Ensuite le mollah étant monté en chaire, lone le Seigneur, Mahomet et les Saints, puis exhorte le peuple, L'exhortation finie, élevant la voix, le mollah loue derechef le Seigneur, et invite les fidéles à se prosterner deux tois devant lui. Les fidéles sainent anssi Mahomet. Enfin ils récitent en commun une invocation au Seigneur, dont voici le texte... 40 vénérable et grand Seigneur, nous te prions de nous pardonner nos péchés. Nous croyons en toi. Nous mettons toute notre confiance en toi. Nous le louous. Nous sommes piclus de reconnaissance envers toi. Nous proclamons tes bienfaits. O vénérable et grand Seigneur, nous nous prosternons devant toi seul. Nous voulons marcher fidélement dans tes voies. Nous voulons te servir avec zèle. Nous espérons en ta misèricorde. Nous redoutons tes jugements.

- 3. Le jeune. Durant le ramadau, chacun mange son soul au premier chant du coq; puis aucune nourriture, aucune boisson, ne peut être prise, jusqu'à l'apparition des premières étoites. Les jours de jeune sont chômés. Ils doivent être employés tout entiers à examiner sa conduite, à laver ses péchés par le repentir et la prière. Les malades, les femmes enceintes ou nourrices, devront suppléer plus tard les jours de jeune omis. Tout jour de jeune omis lavolontairement, doit être supplée par un jour de jeune volontaire. Tout jour de joune omis délibérément, doit être supplée par soixante jours de jeune continus. Si, durant cette longue pénitence, un seul jeune est omis, les jeunes précédents ne comptent pas. Ceini qui n'est pas capable de jeuner durant soixante jours continus, peut se racbeter en libérant un de ses esclaves; ou bien, s'il n'a pas d'esclaves, en donnant à soixante pouvres une aumône équivalant à la valeur de deux livres de blé ou quatre fivres d'orge pour chacun. Tout vieillard que l'âge a rendu incapable de jeuner, doit racheter chaque jour de jeune par la même aumône faite à un pauvre.
- 4. L'aumône. Chaque fidèle doit aux pauvres le quarantième de son revenu annuel en argent; la dime du produit de ses terres et jardins; un bœuf sur 30, un mouton sur 45, un mouton par 5 chameaux, un chameau par 25 chameaux; enfin le cinquième du produit des carrières et mines. Les créanciers insolvables sont provisoirement dispensés de l'aumône; ils doivent avant tout payer leurs dettes. L'aumône ne compte, que si elle est faite à des Mahométans, hommes libres, vivants et vraiment pauvres. Les parents et proches doivent passer avant les antres. Un den fait à un esclave, une dépense faite pour un défant, ne comptent pas comme aumône.

Tout Mahométan doit mépriser les richesses, se loger et se vétir simplement, vivre sobrement. — La musique est interdite, parce qu'elle énerve ou affole l'ame. — Le viu est probibé, parce qu'il trouble la raison. — Tout animal qu'on tue pour le manges, doit être égorgé, afin que son sang s'écoule entièrement. Avant de lui êter la vie, on en demande la permission au Seigneur, qui la lui a donnée. — La viande du porc est probibée. Îtem, la chair de tous les carnivores

et rapaces. Item, la chair de tout animal mort de maladie au de vicillesse. Item, la chair de tout animal qui n'a pas été égorgé, spécialement de ceux qui out été tués au moyen d'une arme à feu, leur sang étant resté dans leur chair.

Ja décrirai tout à l'heure en détail les rits funébres. Les rits auptiaux semblent avoir été influencés par la contume chinoise. Its ne contiennent rien de proprement religieux, l'adoration du ciel et de la terre étant supprimée. Tent se passe avec grande simplicité. — l'ent l'enfant nouveau-né, au septième jour qui suit sa naissance, on immole deex montons si c'est un garçon, un sent si c'est une dife, en action de graces au Seigneur. Ce jour n'est pas celui de la circoncision, laquelle se pratique fort tard, comme j'ai dit plus haut.

# VI. Les E m cinq règles.

Bans l'énumération des relations, identiques à celles des Confucilistes, les époux sont placés en premier lieu.

- t. L'époux doit almer sa femme, la bien traiter, l'aider à être vertueuse, être indulgent pour elle comme pour un être faible, sulle lui être fidèle. La femme doit être respectueusement et absolument soumble. Elle doit s'efforcer de meriter l'amour de son époux Si elle l'oblient, elle peut croire que la Seigneur l'aime; siron, elle doit croire que le Seigneur la balt. La femme quitte sa famille pour s'attacher à son mari, au point que, même en cas de maladie ou de mort de ses parents, elle ne pout les visiter qu'avec la permission de son mari.
- 2. La paternité doit être donce. Le père doit aimer tonsses anfants, également, car ses filles aussi lui ont été données par le Seigneur. Le fils doit aimer et rénérar ses parents, recevoir leurs instructions avec docilité et reconnaissance. Pouple fidèle, bénis le Seigneur, et bénis les père at mère, dit le texie.
- 3: Le prince doit être humain et bon, comme l'avid. Écoute Bavid, dit le Seigneur; c'est moi qui l'ai donné ton mandat; c'est moi qui l'al fait le roi de tou penple, pour que tu le gouvernes avec justice; si tu cherches ton intérêt privé, tu auras quitté ta voie; c'est moi le Seigneur qui l'al nommé. Le prince, dit le texte, est l'ombre du vrai Seigneur, l'appui du peuple. Le prince est le serviteur de son peuple; si un homme pâtit, c'est sa faute. Le prince doit faire siens les intérêts, les sentiments, les joies et les peines de ses sujets. Il doit se garder de l'ambition d'agrandir ses domaines, de perpetuur son pouvoir. Il doit mépriser sa propre grandeur, pour ne se soucier que du bien de son peuple, il doit tenir su porte ouverte aux censeurs, fermée aux flatteurs. Qu'il aime le peuple, universeilement et gratuitement; comme le ciel qui donne sa lumière, sa pluie et sa rosée, à tous indistinctement, sans exiger de retonr. Les officiers doivent au prince le plus absolu dévouement. Ils doivent tui être flééles, comme au Seigneur luimême. S'ils tui manquent, les ont manqué au Seigneur.
- 4. Les frères doivont vivre en bonné intelligence, et se traiter avec équité. Les ainés doivent être bons et indulgents pour les cadets; les cadets doivent être très respectueux et très obélissants à l'égard de leurs ainés. Les frères sont rameaux d'un même tronc, grains d'une même grappe; ils doivent donc être très unis La

supériorité de l'ainé sur le cadet est uniurelle, comme celle de la main droite sur la main gauche, la plus forte sur la plus faible; mais alues et cadets deivent aussi s'entr'aider, comme les deux mains s'entr'aident.

5. Les amis se doivent verité et fluélité. Un ami véritable, c'est le miroir qui révèle les délants, c'est le médecin qui guérit les manx secrets. C'est la moltié de soi, c'est un autre soi-même.

#### VII. Mort et funérailles.

O hommes, dit le texte, durant votre vie, vous devez préparer votre mort. Car le bien sera récompense, le mul sera puni. Le vrai Seigneur infiniment juste, récompense on punit sans rélour. Quand l'homme est arrivé à la place du jugement, il est trop tard pour se repentir.

Le slience le plus complet dolt être fait autour d'un moriband. Sauf ses proposs enfants, des hommes sauls approchent d'un homme mourant, des femmes seutes d'une femme mourante. - Avant qu'il ne perde connaissance, on exhorte le mourant à déclarer ce qu'il doit déclarer et on l'écrit. Le nombre de leunes qu'il a omis, ou de prières qu'il est tenu de suppléer; l'argent qu'il doit à autrui; les promesses ou serments qu'il a faits et u'a pas tenus, tout cela est écrit avec soin, ann que les héritlers l'acquittent. - Le lit du mourant est disposé de telle sorie, que son visaga soit prienté vers la Mecque. Durant toute son agonie, les assistants dolvent l'exhorter à garder sa foi jusqu'au dernier soupir. Lar tout pour lui depend de la II fant donc l'assister et l'aider avec dévouement et persévérance. - Quand it a expiré, on los ferme les yeux, on étend ses bras et ses jambes. Durant la unit suivante, on lave son corps, puis on l'enveloppe de trois lincents al c'est un homme, de ciuq si c'est une femme. Puis le défunt est ceint avec une bande, et un le dépose dans une bière. Ensuite on le pleure. On donne ordre aussi de crenser sa tombe, car l'enterrement devra sa faire obligatoirement le troisième jour. L'usage chinois de la sepulture provisoire, est sévérement censuré et réprouve par les Mahometans.

En attendant l'ensevelimement, à la muison mortuaire on s'acquitte des rits funéhres. Cost-à-dire que les visiteurs y vénérent le Seigneur au nom du mort, et le remercient d'avoir tiré ce croyant de la poussière, pour l'introduire dans la pureté. Puis, le cérémoniaire se tennut debout devant la bière, et toute l'assistance, hommes et femmes réparés, re tennut derrière ini, ou honore le mort, mais sans s'incliner, sans se prosteroer, sans s'agenoutiler; uniquement en peusant à ce qu'il fut, à ses vertus, et eu lui donnant des éloges. — Le troisième jour venu, la bière est transportée à la tombe sur une volture. Les fits du mort suivent la volture à pied, Les parents et amis sont allès d'avance à la tombe. Tous doivent graminer leur conscience et prier le Seigneur; aucune parole profane na doit être proponées. La tombe est creusée, à la mode juive et arabe, en forme de chambre sonterraine, à impuelle un couloir en pente donne accès. Quand la bière a été amence près de la tombe, tout le monde se tient debout. Les pleurs ces-

sent. Le ills aine descend dans la tombe, pour voir si tout est bien amènagé, et y brûle de l'encens. Ensuite tombe et bière sont enteurées d'un grand rideau. A l'abri des regards, le cadavre est retiré de la bière, porté et déposé dans la tombe, les pieds tournés vers l'Occident. On défait la bande qui ceint les linceuls, on découvre le visage du mort et ou l'oriente vers la Mecque. Alors le fils dit au cadavre de son pére : «au nom du vrai Seigneur, je te dépose icl.» Puis, le fils étant sorti du caveau, la porte est murée avec des pisés, sur lesquels on fixe avec des chevilles une solide natte en bambou, puis le couloir est combié et un tertre est étevé aur la tombe, tandis que les assistants récitent des prières. Le tertre doit être très las, et avoir la forme du dos d'un cheval. Clous, briques, chaux, maçonnerie, sont absolument prohibès. Défense d'inscrire sur la tombe le nom du défunt.

An retour des funérailles, avant le soir, les héritiers se réunissent pour liquider la succession du défant, et acquitter les dottes qu'il a déclarées avant sa mort. Pour chaque omission d'un jeune ou d'une prière, chaque héritier est tenu à une aumone de deux mesures de blé, ou à la valeur équivalente en numéraire. Tous les créanciers du défunt doivent être payés ce soir-là même. Si le moniant des créances excède ou égale l'avoir, un tiers de la succession est laisse à la familie, les deux autres tiers étant immédiatement tivrés oux créanciers. — On continue à prier le Seigneur pour le mort, pour qu'il doigne protéger son âme. On fait aussi, à son intention, des aumônes en argent et en nature, spécialement le septième, le centième, le premier et le troisième jour anniversaire.

Sources. - Les traités 正 學 Tcheng-hiao. 典 讀 Tien-li. 釋 疑 Chau-i, 指 市 Tahau-nan, 故 数 捷 要 Kiao-k'oan tsie-yao, et autres.



## Soixante-quatorzième Leçon-

Temps modernes. — Sous la dynastie mandchoue 清 Tr'ing. — Depuis la Republique.

 Tenouhisme officiei. — II. Le culte traditionnel du Ciel. — III. Le cutte officiel de Confucius.

Montee sur le trône de la Chine pur la trahison et la violence, la dynastie mandchoue des A Ts'ing dut avant tout chercher à se faire accepter. Dans ce but, ces
éleveurs de bestiaux nomades, qui pour leur compte personnel pratiquaient le Lamaïsme tibétain un ignoble Tantrisme, adulérent les Confuciistes et firent tout ce
qu'ils purent en faveur du Confuciisme. Le temps que dura cette dynastie étrangère
(1644-1912), fut l'ège d'or des Lettrès; celui durant lequel ils déployèrent à loisir,
dans toute sa spiendeur, leur morque et leur imbécillité. Je vais résumer les faits
à noter durant cette périods.

#### L Tchouhisms official.

Depuis la fin des W. Ban, la Chine n'eul ancune aristocratie. La ploutocratie n'y joua, socialement parlant, qu'un rôle très effacé. Les puissants du lour, grondenrs éphomères, furent toujours et exclusivement les haufs fonctionmires, les hommes au pouvoir. Octoutes les charges et dignités s'obtenaient par les examens officiels uniquement, et la matière de ces examens était déterminée par la caste des Lettrés. Pour pouvoir s'y présenter, il fallait être recommande par des Lettrés. Les seuls Lettrés étaient examinateurs. Ne passait que qui faisait profession de leurs ides. On voit le monopole, et le fait que la Chine était en réalité gouvernée par ces particullers. - Sons la dynas le mandehone des ifft Teling, le système fut applique plus rigoureusement que jamais. On n'arrivait que par les examens. Or les examens roulaient exclusivement sur les Canoniques confuciistes, et l'interprétation tehouhiste de ces livres était obligatoire. En 1715, l'empereur 🕸 🕮 K'anghi at faire, sous son a 🕏 patronage impérial, une edition nouvelle des Canoniques, avec commentaires tchonhistes, pour écarter l'édillon des ils Tano (page 537 ). En 4717, le même empereur lit faire, à l'usage des étudiants. 性 理 精 🎉 un abrège de la collection des philosophes 史 Song publice sous les 明 Ming (page 645) Tous les autres ouvrages publiés sons la dynastie Ts'ing, par ordre ou sous le patrouage impérial, portent l'estampille du Tchouhisme, furent faits pour vulgarisse la Tchouhlsme, la doctrine officialle. De là le positivisme matérialiste uniforme des dernières générations.

Co n'est pas que les savants nient entièrement fait défaut sons les Ts'ing. Plusieurs esprits de haute valeur. Il E E Kon-yen ou. Il Il Hou-wei, surtont E E Ven-jackin, et autres, produisirent des travanx d'érudition et de critique très remarquables, sur les anciens livres chinois y compris les Canoniques, sur l'histoire nationale, etc. Mais les Officiels na prisant que Tchou-hi et le genre compilation, ces homines trop intelligents durent se passer des caresses de la for-

tune, et il leur fallut attendre que de généreux Nécène (comme 阿元 Yuanyuan) éditassent leurs mémoires. — Les travaux d'érudition et de critique, très
rures dans les époques untérieures à cause du manque de hibliothèques, datent
du temps de l'empereur 我 副 Tch'eng-tsou des Ming, période 永 瑩 Younglao. Ce prince fit faire en double, en 1407, pour Nankin et Pùkin, la collection des
auvrages, opuscules et mémoires rures, recueillis par son ordre dans tout l'empire
(le 永 總 大 興 Young-lao ta-tien).

--

Pour l'instruction et l'édification du peuple, la dynastie To'ing produisit deux séries de documents.

D'abord des collections de vies 列 篇 d'hommes et de 刻 女 femmes qui se distinguérent par quelque vertu héroique. Vies, ou plutôt morts, efficiellement enregistrées et codifices. Il ne se peut riun de plus monotone. Des traits de plété filiale exagérée jusqu'à l'absurde. Des fonctionnaires, des officiers, victimes de l'ingratitude de leurs mattres on de la basse jalousie de leurs collègues. Des suicides de femmes menacées de viol ou de rapt. Quelques figures hounétes, bien rares. Bezucoup de gestes storques calculés, de pases théâtrales devant la postérité. De vraie vertu, simple et aimable, autant que pas do tont. Du paganisme cofin, sans cœur, sans conscience, sans ideal. - Dans les vies des fonctionnaires, un trait amusant revient souvent. Il s'agit de leur pouvoir sur la pature, dans l'exercice de leurs fonctions, en vertu de leur mandat, commo délégués du Fils du Ciel. Cette idée est aussi vieille que la Chine; mais la voir ressasser par des incrédules potoires, c'est à faire sourire. Voici deux exemples du genre... D'un certain 益 電 Tong-tch'ar, sons-prefet de III II Han-tan, il est esconte qu'un pout gruellement batto et blesse par son maître, se précipita dans son tribunal pour fui demandor justice, et qu'il condamna le mattre à soigner l'animal jusqu'à guérison (comparez page 421 h... Des sauterelles avant envaht son territoire, le même ulta prier le Ciel dans la campagne dévastée. Aussitôt de gros objeaux arrivérent par milliers, et dévorèrent les santerelles. — Un certain & W Toung-hosi fut fait préfet d'un district, où les tigres foisaient de nombreuses victimes. On en prit deux, qu'an encagea. Towng-bosi les lit comparaltre, dans leur cage bien entendu, et leur tint ce discours: «Le Ciel qui a produit tous les êtres, a permis que les tigres mangeassant des bacufs ou des moutons, mais il ne veut pas qu'ils mangeni des hommes. Tout tigre qui a tué un homme, dait mourir. Je vous adjure done. Si vous êtes innocents, dites-le. Baisser in fête, si vous êtes compables :... Aussitot l'un des deux tigres se mil à se démener en rugissant, tandis que l'autre s'accroupit en silence et baissa la lête. Toung-losei donna ordre de iner celui-ci, ot de remettre l'untre en liberté pour qu'il instrubit sa gent: - Il y en a des vojumes, de celte force. Je pense que ces deux échantilions suffirent. Ces pièces ôtaient évidemment destinées à donner au peuple une trainte superstitleuse des mandarius. De fait jadis le has peuple les tenait tous pour un peu sit chenn (transdendants ).

L'autre serie de documents produits par la dynastie Te'ing pour l'instruction el l'édification du people, ce furent les fameuses exhortations E in changen,

selte compositions faltes par l'empereur 3 IF Young-tcheng sur autant de thémes choisis par son père K'ang-hi. Afin que l'ignorance de ces sermons impériaux ne pût être prétextée par personne, lecture publique dut en être faite, dans toutes les villes, par le mandarin local, le premier et le quinzième jour de chaque mois. Ce compendium de mornio (chouhiste nurait peut-être fait hourcoup de mal au stapide peuple, comme les Lettres affectent de l'appeler, s'il avait été vraiment lu et écouté. Mais la Chine impériale fut toujours le pays des édits lettre-morte. Si les metructions de Young-tcheng lurent lues parfois pour la forme, elles ne furent écoutées sérieusement par personne. Voict le sommaire de lour contonu... Principaux sujets trattés, la piété filiale, la concorde entre frères, la concorde entre concitoyens, la nécessité de travailler, l'économie, le soin de conserver sa vie et ses forces, l'utilité de l'étude, le devoir d'instruire ses fils et ses frères cudets, les rits, les sectes, les impôts. Le Ciel est nommé parfois, mais vaguement et en passant, par manière de figure oratoire plutôt que d'argument. Aucune allusion à une vie future, aucune sanction d'ontre-tombe. La conformité à une certaine hoaté innée, est indiquée théoriquement comme étant le bien; mais pratiquement, c'est à la piété filiale que tout est ramene, comme à la vraie règle des mœurs. Une vie paisible et confortable est promise à ceux qui pratiqueront bien la morale impériale... La paraphrase en langue populaire qui accompagne le lexte écrit, est encore plus crument matérialists que ce texte. Elle nie formellement l'existence d'un ciel et d'un cafer, traite d'illusion le souci de s'assurer le bonheur dans une existence future, el propose nettement comme objet du culte les parents, et comme fin dernière l'alsance obtenue par le travail. Voict deux échantillons du style de cette paraphrase,...

Péroraison de l'instruction sur la piete illiale... «Il y en a qui disent) moi aurai je voudrais bien être un bon îlis; mais il n'y a pas moyen; mes parents ne m'ai ment pas; mes parents me unaltraitent.. Est-ce là une excuse? Et même s'il en était vraiment atost, cels les dispensarait-il d'être pieux envers leurs parents? Qu'ils sacheot bleu que les enfants n'ont aucun compte à demander à leurs parents. Il en est des parents comme du Ciel, Quand le Ciel produit une plante, au printemps elle est inxuriante, parce que cela plait au Ciel; à l'arrière-saison élle est tuée par la gélés, parce que le Ciel le veut ainsi. A cela il n'y a rien à dire. Qui est-ce qui oserait bien demander compte au Ciel?... Il en est de même des parents. Tout îlis doit à ses parents, ce qu'il est et ce qu'il a. Si tu vis, c'est parce que tes parents t'ent fait vivre; s'ils te faisaient mourir, tu devrais mourir volontiers. De quel front osci-tu le plaindre de les parents? Les Anciens disaient que les parents n'ont jamais tort».

Pérordion de l'instruction sur les sectes... «Le pire des maux, ce sont les doctrines dépravées, parce qu'elles corrompent le cœur. La pire des errours, c'est vouloir, dans la vie présente, se préparer du bouheur pour une vie à venir. Les espérances des moines buddhistes et taoistes, qui veulent devenir Buddhas ou Génées, sont de vains rèves, de frompeuses litueions. L'adage dit : Vénérez vos parents dans l'intérieur de votre maison, et n'aller pas un loin pour brûler de l'encous. Persuadez-vous que vos parents sont deux Buddhas vivants; honorez-les et servez-les de votre mieux; cela vous profiters plus que d'aller faire des offrandes à des statues en bols ou en argile. Compreder bles que, le ciel, c'est la paix d'un cœur



Le Génie du Fleuve Jaune.

ride de passions; et que l'enfer, c'est le trouble d'un cœur plein de remords. Gouvernez votre cœur comme il faut, et vous serez heureux, et les bonzes n'auront plus prise sur vous. Réglez votre maison, et vous prospèrerez, et vous obtiendrez du Ciel tous les biens. Ne désirez pas ce qui est au-dessus de votre condition, ne cenvoitez pas plus que votre lot ne comporte, n'agissez pas contre le dictamen de la raison, ne vous faites pas d'affaires avec le prochain. Soyez content de votre sort, et conlez vos jours en paix. Que les paysans labourent au printemps, binent en été, récoltent en automne, filent et tissent durant l'hiver. Que les soldats prennent les brigands, escortent les voyageurs, fassent des rondes pour tenir le pays tranquille. Que chacun, suivant les règles de sa profession, s'applique à son office. Faites cela, cela seulement, et tout ira au mieux, et personne n'éprouvers plus le besoin de chercher autre chose.)

#### II. Le culte traditionnel du Ciel.

Parlons maintenant du théisme antique fossile, dont le cuite continne, malgrétont, aux jours marqués dans le calendrier de la dynastie (page 540). Il me faut reprendre ce sujet depuis les T. Yann. — L'hymnaire des 54 Ming diffère de ceux des dynasties qui les précédèrent, par ce fait que les bymnes n'accompagnent plus l'offrande d'une manière large, mais en suivent exactement tons les gestes. Voici quatre hymnes des Ming, de l'an 1368...

## Avant l'offraude, Invitation:

L'anur s'étend en voute immense, convrant le monde inférieur.

Ce tertre rond est le point de l'empire où tous les Génies se réunissent.

Petites fournis que nous sommes,
recevons les avec vénération.

Leurs risages respiendissent comme l'or et le jade.
Leurs chars attelés de dragons courent sur les nuées.
Ils arrivent à ce tertre.

A vous, très nobles, vénération!

#### Pendant Foffrande:

«Comme un petit enfant,
moi (l'empereur) j'implore les grâces du Ciel mon père,
je me confie en la charité du Ciet.
Je me suis donné toute la peine que j'ai pu.
Voici des libutions odoriferantes,
voici des mets de choix,
je les ai préparés dans la joie de mon cœur,
pous vous réjouir, à Génie (le Ciel).
Après la fin de cette offrande,
que votre bénédiction demoure sur moils



Confucius so costume royal.

Pendant que les offrandes sont consumées par le feu :

\*Sur la tertre brûlent les victimes et les soieries; nous espérons qu'elles monteront jusqu'au palais du Souverain. Nous lui avons offert le sacrifice du tertre; nous espérons qu'il le saura, dans son palais lumineux.

#### Renvol des Génies:

«Que les drapeaux s'agitent!

Les chars attelés de dragons et de phénix s'ébranient.

Allez, moutez vers les hauteurs!

Laissez-uous, avec votre bénédiction, une prospérité durable.»

L'hymnaire de la dynastie Ts'ing suit pareillement les phases de l'offraude. En voici quelques échantillous...

Pendant que l'empereur agenouillé offre le traditionnel morceau de lapis-lazuil. le chœur chaute en son nom:

e Que cette offrande monte dans l'espace, et soit connue en haut; qu'elle nous obtienne ce que nous désirons! Je suis venu à ce tertre, avec mes officiers, pour demander à l'Auguste Ciel, d'accorder à la terre la maturation des céréules, une bonne moisson.

Ici l'empereur fait, trois par trois, les neuf prostrations solennelles, puis offre des parfums. Le chœur chante :

\*Par mes offrandes,
je fais savoir en hant mon respect.
Que saivant le chemin de la foudre,
et les voies des neuf dragons,
cette fumée s'élève dans l'espace,
et que les bénédictions descendant sur le peuple?
C'est ce que moi, petit enfant (l'empereur),
je demande par ces offrandes.

Pendant que les offrandes sont consumées par le feu, le chœur chante:

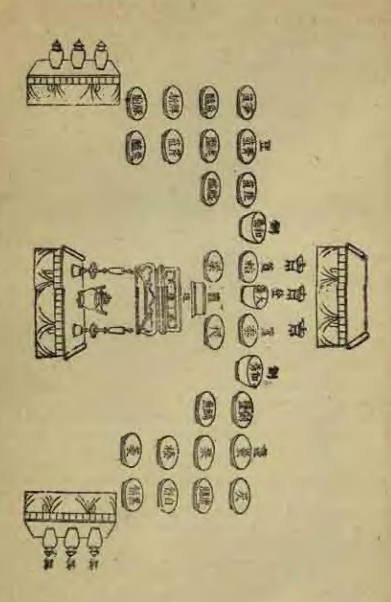
« Les trépleds et les encensoirs fument, les plèces de chair et de soie flambent, leur fumée va, plus haut que les nuages, moptrer la peine que le peuple s'est donnée. Que notre musique et nos chants fasseut connattre la dévotion de nos cœurs!;



Confuctus en costums impérial.

#### III. Le culte officiel de Confucius.

Les Lettrès regnant en maîtres, la dynastle iff Ta'ing poussa à son apogée le culte officiel de Confucius. l'hommage national rendu à la mémoire du Sage, dont je vais résumer jel l'évolution singulièrement tardive, lente et laborieuse. - Les visites que quelques empereurs anciens birni à sa tombe, ne furent pas des peferinages, mais des acréts faits au cours de voyages qui avaient un tout autre but. Ceux qui introduisirent pius tard le culte de Confucius, ceux qui travaillérent à sa giorification, furent, notons-le bien, ou des empereurs chinois hétérodoxes, ou des conquérants étrangers établis temporairement sur le soi de la Chine. Ils honordrent Contuctus, afin de se taire pardonner par les Lettrés, les uns le péché de superstillon, les autres le crime il'usurpallon. Ils se prosternerent devant le Mattre, pour gamer le cour des disciples, et par eux celui du peuple. Politique, non dévotion!. Près de mille aus après se moit, en 442 après L.-C., un empereur mofate élèse nu Sage un tample près de 23 tombe. En 173, un rol tongouse till due néredliafer le chef de sa postérité. En 505, un empereur buddhiste élève un Sage le premier temple qu'il ent à la capitale. En 637, un arinistre qui fivorisa tons les cultes, assigna à l'image de Casfucius la place d'honneur dans les écoles. En 665, un empereur qui prollique tautes les superstitions, lui confèra le litre de Malire suprême. En 730, un emperent taoiste lui accorde le tilre de col, et lui fait une cour de ses disciples. En 1832, un empersur ture fait graver ses livres lusque tà peu répandus, et procure alust la diffusion de sa doctrine. En 1013, un empereur laoiste ayant transfère au dieu Pur Auguste le titre alors porte par Confucius, confuce à celui-ci, par manière d'Indomnité, le nom de 至 歌 Sage partnit, qu'il porte encore. En 1018, la robe impériale lui fut concédée, un pou en fraudo. En 1301, l'empereur mongol On l'exalta, comme jamais personne p'avait fall, de l'àveu des Lettrès, En 1330, l'empereur mongol Weun anophii ses anceures. Le 6 janvier 1997, en compensation de la modification du système des examens officiels, mesure qui brisan la caste des Lettres, le gouvernement mandeton éleva le colte de Confocios su rang de culte du premier degre. - Quant à la signification de ce culte, sous la dynastie Ts'ing, elle n'est pas douteuss Nous savous que, d'après Teltou-les l'exegète officiel. l'aine d'un homme s'éteint d'autant plus vite après a mort, que ret homme avait été plus sage durant so vie. Or Confucius Statil le Soge parfall, il s'ansuil que son ame est retournée dans le méant. Il y a de cela plus de 23 réceles, et que le culte qu'en lui rend ne s'adresse qu'à son noin et à m mémoire, que cet hommage doit glerifler et perpétner... Dans san 数 段 配 略 Kistosou hisleau, recuell de documents sur les questions religionses à l'acque des mandarine peu versée dans cette maifère, en 1901 le vice-rol III 51 Tehesit-fou expore d'altord au long une consultation do Telimuni des Rits de l'an 1701, adressée à l'empereur E 48, K'ung-hi, laquelle conclui en ces termes « Nous ves serviteurs ayant délibéré, sammes d'avis que, se proxierner davant Confucius, c'est le venerer comme le maltre et le modèle des hommes, ce n'est pas tul demander fortune, talent on dignités, ... Puis Teheou-fou affirme avez épergie que cette proviernation est obligatoire, dans certaines circonstances, de par l'autorité du gouvernement « Depuis l'origine des



lemps, c'est l'asage en Guine de se présierner pour honorer. Le n'est pas Confucius qui a instilué cette manière de saluer. On n'en use pas que pour lui. Ce n'est pas un acte de religion, mais un rit déterminé par le gouvernement. C'est un rit des plus imperiants, qui oblige tous les officiars et gens du peuple. Quiconque, le refuserait, sérait réfractaire à la toi ». Les mêmes choses ont été redites, dans de nombreux documents, jusqu'à la fin des T\*iva.

-4-4-

La première rafale de la révolution de 1911, millit emporter le culte officiel de Confucius. Les nouveaux gouvernants turent un instant d'avis de le supprimer net. Puis lis se ravisérent, et jugérent plus prudent de differer. Au gouverneur du Af II. Tchee-kunng qui demandait ce qu'il fallait faire, les ministres de l'intérieur et de l'éducation répondirent (et cette réponse fut transmise aux autorités des autres provinces : « En attendant que l'on ait légiféré sur la question générale des rits, on fora au temple de Confucius les offrandes comme par le passé. Mais les prostrations aeront remplacées par trois inclinations, et la cérémonie se fera en habits ordinaires ».

Mais la race des Lettrés n'était pas morte. Sidérés un instant, ils reprirent leurs sens... et leurs intrigues. Voici la suite des mesures prises, par l'effet de leurs menées.

La constitution de Nankin (11 mars 1912), avait octroyé à tous les citoyens la liberté de croyance et de pratique religieuse. — Dès le 24 septembre 1912, le ministre de l'éducation prescrit, dans les écoles, une réunion commémorative, pour l'anniversaire anunel de la maissance de Confucius; avec cette remarque additionnelle que, dans cette réunion, des rits religieux ou des prostrations de seraient par à propos. — Le 22 juin 1913, le Président 🌋 🔁 🎢 Fuan-cheult ai annonce que, dans une republique l'opinion du peuple étant l'essentiel, il va soumettre la question du culte ou non-culte de Confucius à un pléniscite. (Chose infaisable. Maniére de gagner du temps.) — Le 24 septembre 1913, le ministre de l'éducation télégraphie aux provinces, que la fête de Confucius (27 septembre) serait célébrée pour cette fois, par des cérémonies faites à l'école et un congé donné aux élèves. La nature des cérémonies à faire, ne fut pas déterminée.

Cependant le Président qui commençait à rèver du trône, jugen utile de faire des avances sux Lettrès. Le dur A E Ling-i, chef des descendants de Confucius, s'étant rendu à Pékin et ayant vu Funn-cheuk'ai, le 26 novembre 1913, dans un mandat qui élève Confucius et sa doctrine Jusqu'aux oues, celui-ci déclara que cles rits officiels en l'honneur de Confucius ont une grande importances, et que le Comité politique alluit s'en occuper. — Le Comité en question ayant fait son rapport, le Président l'approuva, et statua par mandat du 7 février 1911, qu'aux doux jours "I ting du cycle, au printemps et en autonne, suivont l'antique calendrier des E Hia, jours fixés jadis pour les offrandes à Confucius, ces offrandes seraient faites comme précédemment, les rits et les costumes étant ceux du sacrifice au Ciel, et le Président de la République en personne étant l'offrant à la capitale... C'était revenir au dernier décret des Te ing (page 689). — Sentant bien que ce mandat indisposerall et inquiéterait les adeptes des autres cultes, le même jour.



Some les Twing. Mandarin taisant .

devant la toblette de Confucius les prostrutions officielles .

7 février 1914, le Président donna un second mandat, dans lequel il expose que, la République chinoise comprenant cinq races athommes dont l'histoire et les mœues appèrent. Il n'y avait pas à songer à une unité de cutte, à une religion chinoise... Tranchini ensuite péremptoirement noe question très controversée, il affirme énérgiquement que les offrandes faites de temps immémorial à des Sages auciens de premier et de recond nedre, ne furent jamais des netes religieux. Que c'étaient de simples témoignages de gentitude envers ces bienfalleurs de la matien, manifestations qui devalent être confluyées. Qu'il ne fidiait pas suspecter, dans cette continuation, l'intention d'instituer une religion nationale. Que, quant à la religion, canformement a la Constitution, liberté est labaée à chaque citoyen, d'agir à sa gnisa. - Calle thèse du gouvernament fut confirmée dans plusieurs mandats subsequents Ainsi des Matiométans chimis ayant demandé l'insertion de textes de Corno dans les manuels scotaires, pour que leur religion fut aussi romane, le ministre de l'edocațion leur repondit, que la doctrine de Confuclus expusée dans les manuels scolaires n'est pas une religion, et que les rits accomplis en sun houncur no sont pas des céremonies religieuses... Ce reins, et l'argument qui l'appule, approprés par le Président, furent transmis aux provinces le 12 suptembre 1914.

Cependant le 11 fevrier 1915; le Comar politapue avait décide la conservation ot l'entretien du temple de Confucius existant dans chaque sous-préfecture, et la nomination d'un fonctionnaire lural qui aurait charge du temple et des offrandes. — Le 20 Séveier 1914, confirmation, par le Président, du cuite spécial de Confucius dans son jares mital: - Le 3 fuillet 1921, un Lettre ayant demandé que le titre de Chef universel de la marrie distraelle fat officiellement conferé à Confactus, sa demande let rejetée par le Conseil d'État, pour ce motif que «le Confucilisme n'est pas une religiou, n'est pas la lei asturelle, n'est pas la doctrine anique en ce monde : - Le 28 septembre 1914, offrmale solennelle du Président au temple de Con-Juans de Pékin, précédes le 25 septembre par un mandat farmoyant, qui s'apitois sur la décadence du entre de Confuctus, dont la décadence des mours est la conséquence penique. - Un moveau rituel du culte de Confucius fut élaboré. Il contient cette clarec « Pour ce qui concerne les offrandes à Confucius dans les écoles, le jour de l'onverture des clases et de l'anniversaire de sa naissance, on obsérvers avec min le mainfat précédemment prountigné, d'après tequel ces offrantes un sont pas d'obligation ... Cette note délibérément ambigue, s'applique, je petre, nas particuliers qui refuseraient de participer. - Cependant, pour donner satisfaction a la 4. 22 6 Souveté de la doctrine confuciata fandée par les Lettrés, le paragraphe sulvant fut ajouté à l'article 10 de la Constitution provisoire, par un bine de main tenunt de la prestidigitation; «L'éducation nationale considére la doctrine de Confucios, comuna etant la maltresse rucine de la formation marale. ... Done les livres confucilistes continuerment à être enseignes dans tontes les écoles... Done la caste des Lettres confinuernit à y regner.

Après le mort du Président Yuan cheuk'ai (30 août 1916), a la chambre, Monsieur A je 3] Louo-goungehao proposa la séparation absolue de l'état d'avec tout culte. Il demands spécialement la suppression du culte de Confucius, et parce que le défaut Président en avait fait une machine de restauration monarchique, et parce qu'il exclusit les chrétiens des charges. Le projet fot retiré, en vue d'amendements à y apporter. — En 1916, la fête de Confucius fat célébrée, comme en

1912, avec des inclimations seulement, sans prostrations.

Depuis le 5 septembre 1916, les deux Chambres discutent la Comtitution provisaire, en vue de sa rédaction définitive. Trois points de cetts Constitution intéressaul la question religiouse. L'article 4, égalité de tons les citovens, sans distinction de religion. L'article 11, liberté de conscience pour tous. Le paragraphe 2 sura-Jouté à l'article 19, qui fait du Confuclisme au moins la morale nationale. - Le 8 septembre 1916, à propas des articles 4 et 11, les parlementaires confucitatés proposérent l'adoption d'une religion autonnie, dont le cuite du Ciel et ceint de Confucius seralent les pivots. Cette motion fut rejoide, - Restait le paragraphe 2 de l'article 19. Sur ce point, la fuile fut extrémement violente, Le 27 septembre, le vote donna, 377 voix pour, 200 vontre. Pour que le paragraphe fût délinitivement maintenn, il nurgit fallu les deux tiers des voix, soit 384, les votants étant 577 ce jour-là. Le 13 Janvier 1917, un nouveau vote domm, 281 voix contre, 255 pour. - L'affaire n'est pas finie. Elle restendra, sons une forme on saus une autre, langiomps encore. Car il est ecrit « le retaurner ai dans una maison, «Fon je suls serti e (Larg XI, 21). Pen importe le honhomme Confucius. Pen importe sa plate morale. La question est celle-ci : « Positivisme materialiste, out fieligion révelés?)

Le culte antional du Ciel, du Souverain d'en hant, non interrompu depuis l'origine, a cesse en 1916.

Notes - Il me faut placer lel une note sur la religion des 1 7 Pai-p'ing. syncretismo d'idées théistes, julves, chréthonies et mahamétanes. L'al parle au long, dans mes Textes Historiques, de cette révolution qui dévasta in Chine durant quinze années (1850-1861), el qui coûta la vie, dit-on, à plus de vingt mil-Hous d'êtres humains, le n'en diral lei que le nécessure. - Né près de Canton ifune pauvre famille, épilepticue, visionazire. 洪 秀 全 Hanng-viouts'uan êtudia, ôchous aux examens, se fit mattre d'école puis disour de bosno aventure, lui des tracis protestanis, entre au service de Mr I. Hoberts de la Baptist Mission de Canton, le quitta après quelques mois, chercha son cas dans la Bible protestante chinoise de Guizlan, découvrit qu'il élait le second îlia de Dion le Père et le frère cadet de Jésus, prédestiné à établir le royaume de Dieu sur la terre, outreprise dans laquelle son frère ainé le Christ avait échoné. Jugeant que la manière forte était la seule qui put réuliser ses aspirations, la manière douce ayant mal servi Jesus, II s'attacha d'abord les pirates du pays de Canton, alors descenvres, parce que les canonplères anglaises pourchassaient partout leurs Jouques. Ce noyau fit boule de neige. Dans l'automne de l'année 1850, Houng-riouts'unn dèclara simultanèment la guerre politique à la dynastie nomichoue des 78 Ta'ing. et la guerre sainte à tout paganisme quel qu'il fût. Il ût imprimer sur papier junue (confeur impériale) une Rible chinoise (version profestante de fintzialf , ornée nux bons endroits de notes expliquant sa mission; puis divers écrits religieux tendant tous ait même but. Détruits après la répression de la révolte, par les intéresses, comme pieces soultienses ponvant les comprométire gravement, les livres Pai-p'ing sont très rares en Chine. J'ai en la bonne fortune d'en trouver un grand numbre au British Museum, et de pouvair les lite à l'alsa Voici, en abrègé, les résultats de cetto lecture.

Dieu est unique. 天文上主皇上帝 le Père céleste Scigneur supréme, auguste Souverain d'en haut, est 劉一原 神 l'unique vroi chenn. 天上異神一上帝 nu ciel, en fait de vrais chenn. Il n'y a que le seul Souverain d'en haut. 上帝 哲外告述 新 也 en dehers du Souverain d'en haut. Il n'y a pas de chenn. Lui seul donne la vie, nourrit et protège. 無一人不當 敬拜 tous les hommés sans exception lui doivent donc hommage. La mission du 天王 l'ienwang , Houng-siouts'unn), est d'obliger tous les hommes à rendre au Père céleste isouverain d'en haut cei hommage dû. — flarement le Père céleste est appelé 上天 Gel suprème. Partois li est appelé 爺 l'é tout court, abréviation du terme 老天 爺 Lao-t'ien-ye si populaire en Chine.

Le Père céleste u, de toute éternité, une épouse dont la anture n'est pas expliquée. Elle est appetée 元 真 Yuan-p'el l'épouse originale; 天 龍 l'ien.mou 天 護 l'ien-ma la Mère céleste; ou plus ordinairement 老 醬 Lao-ma la Vieille Mère.

Le Pere coleste et la Vieille Mère engeudrécent d'abord (naissance céleste) 天兒 le frère alné céleste 腦 點 Jèsus, qui fut envoyé pour être 滋 主 le Sauveur des hommes, mais qui échous dans sa mission. Il vit maintenant au ciel, retiré des affaires, avec son épouse 天嫂 la belle-sœur céleste, allas 静盖之妻学 pouse de l'Agnéau apirituel (Apoc. 21, 2). Jadis, quand le frère ainé céleste descendit sur la terré (missance terrestre), il pril un corps immain dans le sein de 馬 和 亞 Marie. Lui Houng-sieuts una le frère cadel, naquit comme leur, de nal-sance celeste, 天 发 上 帝 製 命 子 。同 一 老 總 所 生 du Père celesto et de la Vieille Mère; puis il pell un corps bumain dans le sein de sa mère lerrestre. Il monte au ciei quand il vent, sur un char en forme de coq blanc, et converse avec le Père coleste, la Mère céleste, son grand frère utérin (sic) le Christ, et sa grande helle-strur celaste. 跃 辊 上高 天、芜 昌 天 父、天 蝎、膻 兄 世智、天上大型。Tous les cas difficiles qui se présentent, sont tranchés par une revelation censée obtenue au cours d'une de ces ascensions au ciel, à la manière de Mahomet. - Nota Bene. Quolque nes du Père céleste et de la Vieille Mère, lasus et Houng-ziouts van n'aut rien de divin.

Houng-sionts una u'a rien compris à la doctrine de l'Esprit-Saint, qu'il appelle p p Sainte Transcendance ou p Sainte Intelligence. Tantôt il l'identifie avec le Père, sons prétexte que Dien est un Tantôt il en fait une influence du Père, repasant sur lui Houng-sionts'man, en une de sa mission.

Les passages de l'Apocalypse (21, 3 et 6, 13-14)... Ecce nova facio omnis... Et colum recessit sicut liber favolutus... Et stellæ de codo ceciderunt super terram, sicut ficus emittit grosses suos cum a vanto magno movetur... sant interprétés de la fin de l'ancien ordre de choses terrestre, et de l'avénement du royaume de Dieu par le moyen des Tai-p'ing figurés par la plaie d'étoiles. Houng-siouts uan se donne pour le 禾 王 moissonneur de l'Apocalypse 14, 16. La 禾 均ll dynastie céleste des Tai-p'ing sera la Jérusalem nouvelle (Apoc. 21, 2). Etc.

Dans son manifeste contre les Mandchoux usurpateurs et contre les fausses religions, un superbe réquilitaire, Homogétouts'uan déclare que 天王泰天區為為為國大事原主 in Roi céleute a reçu du Gel le mandat d'être le Seigneur de la Pajs suprême de tous les pays de ce monde. Jous ses édits se terminent par cette formule: 河河流 此 Yous deviez savoir ceci; conformez-rous-y avec respect.

Les Tai-p'ing donnérent à leur X P royaume céleste, une arganisation religieuse. Convernement des Anciens. Un corps de prêtres. Sabiat imité du sabbat juif. Un culte public. Prières abligatoires, le matin, le soir, lors des repas, Baptème, au nom du Père, du frère ainé Jésus, et de la Sainte Intelligence repesant sur le frère cudet Roi céleste Houng-viouts'uun. Une sorie du Cène. Les prétres présidaient, lors des noces et des funérailles. Les femmes étaient plus honorées parmi les Tai-p'ing, qu'elles ne le sont parmi les Chinois pereus. Défense absolue de bander les pieds des filles, et de se raser la tête. Pelnes tres sévères, pour ceux qui noyaient leurs enfants.

Sources. — Collections 列 像 Lie-tch'oan de in dynastie 清 Tr'ing. — Les 學 倫 Cheng-u. — L'Histoire officielle 明 史 Ming-cheu, chap. 62. — Le Rituel de la dynastie Tr'ing. 大 清 通 Ta-tr'ing l'oung-li, chap. 1. — Le 数 常 紀 略 Kiao-ou ki-leao, chap. 4. section 2. page 12 verso... et postface, page 3 verso. — Enfin, depuis ta République, les édits mandats et circuisires, dans 中 辈 民 國 陰 持 新 法 合 Teknung-hou Minn-kouo linn-cheu sinn fu-ling, passim.

Les principaux livres 太平 Tai-p'ing ()'en ai relavé plus de trents) sont: 太平天四准颁行語書leur grand manifeste... 天情遭型書ieur théologie... 舊遺記聲書l'Ancien Testament... 新遺紀擊点 le Nouveau Testament, dans léquel l'Évangile selon Saint Jean manque; par hasard ou Intentionnellement? je ne sals.



# Epilogue.

l'ai exposé, suivant l'ordre historique, ce que les Chinois ont cru et pensé, au cours de quarante siècles. Le lecteur aura remarqué qu'ils ont en quelque connaissance de presque toutes les vérités, et qu'ils ont entendu parler de la plupart des erreurs. Il me reste à indiquer, dans cet épilogue, la résultante de ces longs slècles de clair-obscur; la mentalité actuelle de la nation chinoise, en face de l'apostolat chrôtien qui commence. Les idées générales que le vais énoncer, ne s'appliquent point, cela va sans dire, aux ames exceptionnelles. En Chine comme partont, on en réncontre, grace à l'action directe de Dieu.

La nation se divise en deux parties, numériquement très inégales, les lettrés et les illettrés. J'entends par lettrés, tous ceux qui, peu on pron, ont étudié, sous un maître confucilste, les textes de la secle; un pour cent de la population totale; pent-être quatre à cinq millions d'hommes. J'entends par illettrés, tous ceux qui sont restés vierges de cette étude, agriculteurs, artisans, marchands; quatre-vingt-dix-neul ceutièmes de la population totale; près de quatre cent millions d'hommes probablement.

#### L. Les lettrés.

Généralement pariant, chez les lettrés au seus susdit, l'intelligence, la volonté, les inclinations, la sensibilité, sont affectées de graves tares.

1. Pesante indifférence à l'égard de tout dogme, radicale incrédulité à l'endroit de lout le surnaturel, tel est le mal foncier de l'intelligence, chez la plupart des lettres, Lassitude indicible, apathie morbide, une sorte de narcose. Ils ont entenduparler de tout, et n'out rien voulu croire. A la longue, ils ne peuvent plus croire. Oh! je sais; disent-lis. Nous avons tout cela dans nos ilvres. Rien n'est prouvé d'ailleurs. Et puis, à quoi bon vouloir seruter ces choses? Tant de savants out essaye, qui n'ont pas abouti. 誰 知 道 choer tcheu-tao, qui peut savoir?.. 遠 之 ynan-tchen, cartons ces idéest., a dit Confucius. . - Chez d'autres, moins aveugiës, et qui sont arrivés à entrevoir le vrai, rien ne s'ensuit dans l'ordre pratique. Il semble que l'attache entre l'intelligence et la volonté, fasse défaut chez ces hommes... Soit une locomotive. Le piston joue, la bielle va et vient. Aucun effet n'est produit; les rages recteut immobiles. Pourquoi? Parce que, entre la bielle et l'axe, une plèce manque, la manivelle, qui commune le monvement en travail. De même, semble (-il), chez nombre de tettrés chinois, un organe essentiel de la vie psychologique s'est atrophié; celui qui change les pensées en actions, Le veni connu n'aboutit pas au bien pratiqué. Le syllogisme est pour eux un jeu intellectuet, qui s'arrête, avec une certaine sensation d'ammement, à la conclusion théorique. Que cetto conclusion entraine dans certains cas des conséquences pratiques, exige des résolutions, oblige à des acles, cela les dépasse, ils ont trouvé une location charmante, pour exprimer ces avortements de leur intelligence. Après v

Épilogue,

avoir bien pensé, disent-ils. « 職 藥 息, hia t'an-si, en sonpire bêtement un coup» et en con reste ià.

- 2. En second lieu, les lettres souffrent tous, plus ou moins, dans leur volonté, des suites funcites de la roie mayenne confucitisé page 133 G). S'en teoir, dans tous les cas, à l'expédient qui coute le moindre effort, au true qui permettra de se tirer vaille que vaille de la difficulté présente, sans utilisation des expériences passées, sans prévoyance des éventualités futures. Un atuvisme multiséculsire à fait passer dans le sang de la ruce, la formule 差 不 多 teh'ar pou-touc, de l'é peu près systematique. Nos anciens s'en sont tires; nous ferous comme eux; 提 子 siang fa-ze, on avisera de fois en fois .... Par suite, en Chine, rien de ce que nous appeions avoir des principes, avoir un plan, suivre une ligne de conduite. Absence, et même inintelligence, de ces idées bautes et saintes, qui ont fait les grandes nations... idéal, religion, patrie, abnégation, générosité, dévouement. Il n'y a pas de mots pour ces choses dans la langue chinoise, et il n'y a pas de place pour elles dans les cœurs chinois qui ne remient pas la voie mogenne.
- 3. Le troisième vice de la casté, c'est la terrible passion que l'appelleral la manie de l'aléa. Il faut avoir vécu dans le pays et pratiqué les Chinois, pour se rendre compte du rôle immense que cette psychose joue parmi eux. On sait, dans le monde entier, que les Chinols sont des joueurs. Le jeu de hasard n'est qu'un cas particulier du vice général dont je parie. En Chine, toute la vie nationale, et la vie de chaque particulier, est une partie de jeu. Alljeurs, l'homme politique, l'homme d'affaires, l'homme raisonnable quel qu'il soit, refféchit, calcule, choisit finalement le parti le plus sur, celui où li y aure le moins de risques. En Chine, c'est tout le contraire. L'aléa grise, passionne, entraine le voufoir. Toute entreprise politique, financière, commerciale, plat d'autant plus, qu'elle se présente plus comme que aventure à courir. Dans la vie la plus ordinaire, délibérément, une part sera faite an hazard. On commencera telle affaire, sans trop savoir ni pourquel si comment. On voguera casuité, au gré du vent. On virera de hord, aussi souvent qu'il sera expédient. Rien de monutone comme une figne droite, rien d'enmuyeux comme la constance. Si on s'en tire, à force de rigraga et de palinodies, on y gagnera le renom 有木專 d'habile bomme, Si on perd la partie, on se seru du moins & M bien amuse, et l'on en recommencera une autre... Toute l'histoire nationale de la Chine, depuis l'origine Jusqu'en 1917, tient dans ce paragraphe. Sauf de rares exceptions, l'histoire des particuliers de ce peuple immense, y tient malheureusement aussi. Religion, politique, éducation, essais divers de civilisation el de progrès, tout echone, du fait que le Chinois la mieux forme, le sujet sur lequel on comptatt le plus, éprouvera un beau jour le besoin incoercible de tenter un coup de des, l'uniformité de son bonheur lui étant devenue à charge, et la manie de l'aléa s'étant révelllée dans son cœur.
- 4. Le quatrième vice national, vice de la sensibilite, est bélas plus vil que les précèdents. C'est le passion irrésistible de la jouissance, sons ses deux pires formes, la gourmandise et la luxure. On sait comme l'ouvrier chinois sait travailler et peiner quand il lui platt. Son endurance, son abstinence, sont vraiment extraordinaires. Qu'est-ce qui le soutient? Serait-ce la vision du bleu-être des siens, ou d'une

698

vielllesse assurée? Nullement. C'est la perspective de ponvoir nocer et jouer tout son soul pour un temps: - Le Lettré leud à la même fin, par ses voies d'Inf. La vánalité générale, les concussions et malversations en toute occasion, out pour cause cet hédonisme effréné. Ce sont moyens pour jouir. Quand ou voit de l'argent, 腹紅 T les yeux s'enflamment, dit l'adage populaire; non d'amour pour l'argent, mais d'amour pour les plaisies sensuels que l'argent procurera. Aliments, boissons, alcoul, optum, morphine, cocaîne, tabacs fins, café, apbrodisiaques de toute sorfe, toniques et stimulants, pratiques innommables, l'aurais beaucoup à dire sur cessujets, mais ferni mieux de me taire. Je no citeral qu'un proverbe: «Il n'y eut jamais qu'un seul 例 下 惠 Hoes de Laou-hia. ... Cet homme vécut avant Confucius. La tradition rapporte de lui, que, ayant en une fois une femme à sa disposition, il n'en abusa pas. Confucios le tona comme un cire extraordinaire, la postérité affirms que son cas resta unique, et les modernes trouvent qu'il fut plutôt trop prode... Je roppelle (page 227) que, pour les Lettres, la sodomie n'est pas un péché, mais la fleur de l'amitié; et que la prostitution masculine est surtout entrefanue par la secte.

A ces quatre tares des Lettres confuclistes de l'école de 苗 子 Sunn-treu, ajoutez la haine irréductible du Christianisme, parce que cette religion est un idéalisme et une innovation. Pais relisez la parabole du Semeur, et Jugez quellchance peut avoir le grain évangélique, de germer grandir et fructifier en pareil terralo. Il serait donc inepte el injuste d'accuser les Missionnaires de Chine, de n'avoir pas converti la classe dirigeante (c'est-à-dire les Lettrès, la Chine n'ayant pas d'autre aristocratie), pour ne s'y être pas pris comme il aumit fallu. Prise en masse, la classe lettrée est inconvertissable, à cause de ses vices honteux, de sa morgue stupide, et de son indifférence blasés. Comment faire entrer dans le bercall, ceux à qui s'adresse le foris! de l'Apocalypse? - Je dis ceci de la masse. Dans le détail, il y a pent-être des exceptions. Il se peut qu'il y ait parfois des conversions, même complètes. Mais la règle, si conversion Il y n, c'est la conversion imparfaite, un reste du vieux levalu demeurant loujours et fermeulant à l'occasion. Mon expérience personnelle m'a appris, qu'un converti du Confuciisme, reste pour le moins affligé d'un déficit; de cette langueur qu'un mélange de rationalisme inflige toujours à la foi. Et le Chrétien chinois qui étudiera les textes de la secte, y brûlera les alles de son âme, rampera désormais dans la voie mogenne, ne volera jamais plus.

Quant à la méthode apostolique à employer avec les Lettrés, la voici: Ce soul des traditionalistes, qui croient leur doctrine F E sur la foi de leur Mattre, il tant prendre leur système. Leur développer la suite historique de la révélation, remontant, en chaîne ininterrompne, à Jèsus, à Adam, à Dien. Leur exposer le corps de la doctrine chrétienne, sobrement, dans sa unijestueuse simplicité, sans surcharge d'accessoires encombrants et de détails inutiles. Leur montrer que seute cette doctrine fit du bien unx hommes même sur la terre, et qu'elle fait le bonteur de chaque figéle après la mort. A ces thèses proposées à l'intelligence, joindre le tableau des œuvres de la charilé chrétienne proposé au cœur... Surbont pas de discussion, pas de controverse. Les Lettrés ne sachunt pas argumenter, pour peu

700 Épilogue.

que l'on descende sur leur terrain a eux, ils pérorent à la manière de leurs écoles et s'étourdissent du bruit de leur propre verbiage. Le résultat de ces palabres est toujours nuil.

#### II. Les illettrés.

Parions maintenant du peuple lifettré. — Il est pluiet superstitieux qu'incrédule. La doctrine de la voie moyenne l'a fait minimiste et impulsif. Lui aussi souffre, hôlas, de la manie de l'aléa, de la passion de jouir; moins pourhant que les Lettrès, sa vie généralement dure et les appraise atténuaut l'effet de ces vices, sans les supprimer. — Chez certalis, toute aspiration refizieuse est étouffée par les soucis de la vie matérielle. — Un petit nombre sont inconvertissables, par suite de teur attachement sincère à une religion hétérodoxe, Mahométisme ou Buddhisme — L'immense majorité est assez bien préparée à accèpter le Christianisme, par un fond de foi théiste et de bonne moraie, résultante hybride des diverses religious prêchées en Chine au cours des siècles. Les membres de certaines sectes religiouses, les Amidistes et les Tantristes dont J'al parié en son lieu (page 568), sont très bien préparés pour le royaume de Dieu.

En tout cas, pour les illettrés comme pour les lettrés, la conversion n'est jamais à entreprendre par voir de controverse et de réfutation. Montrer qu'on connaît les faiblesses de leurs croyances, immilie les palous et les froisse. Mieux vant paraître ignorer absolument leurs opinions, n'y faire aucune allusion, et débuter ainsi « voiré ce que je crois ». Puis présenter le dogme catholique, dans sa simplicité lumineuse, dans sa beauté sereine, comme transmis depuis l'origine, comme révélé pour tans. Coci va droit à toutes les ames de honne volonté, sans causer de molaise à aucune. Cela fait vibrer à l'unissan les cœurs des enfants égarés du Père de famille. Ainsi gagnés avec délicatesse, puis cultivés avec charité, les hons Chinois donnent le tronte, le solumte, et même le cent pour un de l'Évangille.



# Appendice.

La littérature chinoise, Esquisse.

On prête à Voltaire de moits de tous les peuples, les Chinois sont celui qui a le plus écrit, pour dire le moins de choses, a., Je me sais si la citation est authentique, mais ce qu'elle affirme est exact. Ont, la littérature proprement chinoise, autochtone, que II F Tehorng-tran appelait si pittoresquement le décritus des Anciens, est un vaste fatras, pauvre d'idées. Le présent volume contient tout ce que la nation a pensé; et les deux tiers de ces pensées sont exotiques, sont importées. Le reste est rabachage, pastiches cent fois, mille fois reproduits. Jusqu'ici les étrangers ont eu, pour l'ensemble des grimoires chinois, une admiration trop naive, leur ont accorde trop de confiance, et se sont trop promis de voir sortir, de leur déponillement, des revelations sensationnelles. Cette esquisse à grands traits, par laquelle je termine, communiquera peni-être au lecteur quelque chose de l'impression que m'ont laissée trente nunées de sinologie, à savoir que, les livres chinois...

ede luin c'est quelque chose, et de près ce n'est presque rien.»

#### L Vicinsitudes des livres.

Fai dit ce qu'il y avait à dire, des anciennes archives; de la destruction des fiches et planehettes, en 2:3 avant J.-C.; de la restauration et de la classification des débris sauvés, en l'an d avant J.-C. (pages 68-0, 261, 319). L'index de la première dynastie Han, 藝文志 J-wan-tchen, rédigé alors, énumére 596 ouvrages en 13269 liasses, divisés en 6 sections et 38 sous-soctions. — Cette bibliothèque nationale al laborieusement reconstituée, fut brûtée, à 長安 Tch'ang-nan, en l'an 23 après J.-C., lors de l'incendie du palais, à la chute de l'asurpateur 王莽 Wang-mang. En l'an 25, deux mille charges de livres soutirés aux particuliers, constituérent le premier fonds de la bibliothèque de la 後澤 seconde dynastie Han, à la nouvelle capitale 洛陽 Loo-yang. Les révisions, collations, copies, recommencèrent. En 175, sous la direction de 聚煌 Tr'ai-young, le texte de cinq fivres canoniques 溪石 暫 lut grave sur des stèles de pierre, dressées sous une galerie, devant la Grande École de Loo-yang.

La plus affreuse anarchie règm durant toute le tente agunie de la seconde dypastie Han. L'histoire raconte que, dénués de tout, les soldats qui gardaient la capitale, pillèrent la bibliothèque impériale, employèrent les longs rouleaux de soie pour se faire des tentes, et confectionnérent des chaussettes avec les plus petits. Quand É ‡ Tong-tchoue transfèra la cour de Lao-gang à Tch'ang-nan, en l'an 190, soixante et dix charges d'écrits furent emportees (les plancholles et les lattes, probablement). Une moitie dut être abandonnée en route. L'autre fut

brûlée, nu sac de Tch'ang-nan, en l'an 195.

Durant la période des 😑 🖼 Trois Royaumes, les 👯 Wei recommencèrent à chercher des livres. Puls les 🖶 Tsinn, capitale Luo-gang, cantinuèrent, Le fondateur de la dynastie commit la reconstitution de la bibliothèque impériale, à 奇 島 Sunn-huet 張 華 Tchang-hoa, qui rémnirent 2'945 rouleaux. - En 280, Tsinn annexe les livres de 语 皓 Sounni-hao. le dernier roi de 與 Ou, parmi lesquels beaucoup d'auvrages buddhistes et taoîstes. - Durant les troubles des deux régnes saivants, les nouveaux rouleaux de sole surent le même sort que les anciens, Le reste périt au sac de Tch'ang-nan par les Tongouses en 306, et au sac de Lac-

yang par les Hum en 311.

Quand les Tsinn, ayant passé au sud du Fleuve Blen, eurent établi leur capitale à & Kien-k'ang, ils obligèrent, à l'ordinaire, les particullers à lour faire cadeau de leurs livres. Chargé d'inventorier ce premier fonds sur le catalogue de Sunn-hu, 李 充 Li-tch'oung identifia 3014 rouleaux. - La première dynastic \* Song ayant remplace les Teinn en 120, commence avec un fonds de 1000 mulenux. Le catalogue en quatre sections de 🗟 😩 🏋 Sie-lingyunn, en compte 4582 ou 431. Le catalogue en sept sections de I fig Wang-kien, en éaumère 5704 en 473. - Sons la dynastie 南 薄 Ts'i, entre 483 et 493, le catalogue en quatre sections de 謝 咄 Sic-k'ou el 王 亮 Wang-leang, compte 18010 rouleaux. Presque tout périt, une fois de plus, en 500-501, lors de l'incendie du palais de de Kinn-ling, à la chute de la dynastle.

Les il Leuog ayant succèdé aux Ta'i en 502, reformèrent une bibliothèque: Leur catalogue officiel, dresse par 任 助 Jann-jung et autres, compla 23106 rouleaux, Buddhisme non compris. L'excellent catalogue privé, dressé entre 520 et 526, par 阮孝緒 Yuan-hiansu, compta plus de 30000 rouleaux, répartis en sopt sections, Buddhisme et Taolsme compris. Après la mort du rebelle 侯 是 Heou-king, les 70000 rouleaux qu'il avait amassès, furent annexès par les Leany. Mais, an 554, avant de capituler à II & Kiang-ling, l'empereur, un bibliophile passionné, mil lui-même le feu à la bibliothèque impériale, dont les #10000 rouleaux flambérent.

Des essais de reconstitution furent tentes, durant l'ephémère dynastie 🙀 Tch'enn, et dans les pays au nord du Fleuve Blen, chez les 4 18 Wei, chez les 北 橋 Te'i, chez les 周 Tcheou; mais tout perissait, au fur et à mesure, dans les effondrements dynastiques successifs. — Eufin les i義 Soci nyant unifié l'empire en 581, formèrent une nouvelle bibliothèque. Le premier fonds ne dépassa pas 15000 rouleaux. A force de chercher et de copier, en 589 on atteignit le chiffre de 30000 rouleaux. Alors commença la préparation du Catalogue, sons 韋 鷺 Weip'ei, 社 稿 Tou-kiunn, puis 許 善 心 Hu-chansinn, uldes par 120 auxiliaires. 图 简言 Lucu-konym y mit ta dernière main, entre 605 et 649. — Le catalogue de Yuan-hiaosu, servit do base à celui des Soci, excellent ouvrage, qui forme. avec l'index des Han, le fondement de la bibliographie chinoise. Instruits par l'expérience des siècles passès, les Soci eurent deux hibliothèques, l'une à Lacgang, l'autre à Tell'ang-nan. Les deux finirent par compter, tous doubles éliminés, 54000 rouleaux. Bibliophile et muguifique, l'empereur 是 帝 Yang-ti ill enrouter les plèces de sele sur des cylindres en verre de couleur. Il ordonns que, de chaque ouvrage rare, cimquante copies fussent tirées. L'installation de la bibliothèque fut somptueuse au possible L'histoire nons a conservé ce détail : Deux génies allès, planaient au haut de chaque porte. Quand le porteur de l'enceusoir, qui précède l'empereur, marchait sur des ressorts cachés dans le plancher, ces génies descendaient, prenaient le los des riches portières en sole, et s'élevaient en les relevant, tandis que la porte s'ouvrait d'elle-même.

La chute des Soci fut moins meurtrière pour les livres, que n'avalent été les révolutions précédentes. Les livres neufs se multiplialent aussi beaucoup, Dés le début de la dynastie Il; Tang, la bibliothèque impériale compta 80000 rouleaux, et l'histoire a soin de noter que c'était la le legs des Soci, augmenté des tivres nouveaux. Cependant 8000 rouleaux de livres anciens périrent maiheurensement, dans leur transport par eau de Lan-yang à Tch'ang-nan, le bateau qui les portait ayant sombré. Des recherches furent faites chez les particullers, et les livres rares furent copiés, sons la direction de 縣 德 獒 Hou-teifenn. C'est co bibliothécaire qui întroduisit delinitivement la division restée classique depuis, en 🖹 🏗 ou 🖼 原 quatre sections, 行 les Canoniques, 史 l'Histoire et ses nonexes, 子 les Maîtres c'est-à-ilire les écoles, 4 les Belles-Lettres, prose et poèsie. En 721 pareit le Catalogue des l'ang 四 都 錄 二 百 第 en 200 etapitres, namenclaturant 53915 ronleaux anciens, et 28469 ronleaux récents. On tira, du grand Catalogne, un abrégé 古今書祭 en 40 chapitres. On résolut de copier tous les ouvrages importants en double, pour qu'un exemplaire fut déposé dans chacune des deux capitales, Tell'ang-nan et Lao-yang. Refait en 744, le Catalogue fut intitulé 🖂 🎉 書 目. Les deux hibliotheques des deux capitales, furent dispersées ou détruites, par le rebelle 安 禄 山 Nan-burchan, en 755-756, lies livres inscrits au Catalogue des Tang, les six dixièmes n'existent plus. — En 837 commença la gravure sur stèles en pierre des Canoniques, série dite 世 石 经 des Tang, par les soins de S & Telieng-l'an et autres,

Cinq courtes dynasties succédérent aux Tang écroulés en 107. Si, durant cette période, il ne se fit rien de considérable en fait de littérature, l'imprimerée
entrée en scène en l'an 932, changes les conditions de la librairie, du tout au
tout. Aux longues pièces de sole succédérent des bandes de papier, d'abord roulées sur des cylindres, puis pièces en paravent. Enfin on imprima par leuillets
doubles, que l'on relia en toures. Par suite, le prix de revient des livres ayant diminué, les bibliothèques particolières se multiplièrent; les exemplaires étant nombreux, la disparition totate d'un ouvrage, par suite d'un accident, devint plus rare.
Cependant heaucoup perirent encore, de mort naturelle, cette fois. En effet, le papier chinois, même bien conserve, tombe en poussière après peu de siècles. Tout
fivre non réimprimé de temps en temps, est donc destiné à disparaître, de ce chef.
Les auciennes planches sont brûlées, ou larandées par les insectes, ou s'éclatent
par suite des aiternances de secheresse et d'humidité du climat. Begraver les planches d'un ouvrage considérable, coûte si cher, que les particullers sont rarement
capables d'une pareille entreprise.

La seconde dynastie 宋 Sang, commença en 1930 la préparation de son Catalogue 底 南 區 日 錄. Il fut achevé, en l'an mil, par les soins de 宋 琦 Tehou-nang. Suppléments, en 1904, 1907, 1915. Refonte du Catalogue 崇 文 總 目 en 1941; ouvrages classés, 30669 rouleaux ou paravents. En 1127, toute la bibliothèque impériale fut emportée par les Tartares 金 Kinn. Elle comptail, à cette date;

onverges classés, 3327, en 39142 volumes; ouverges non classés, 3378, en 31755 volumes; total, 6705 enverges, 73877 volumes; — Réfugiés à 抗 州 Hang-teheau, les Song recommencérent, comme font les fournis. En 1177, entalogue de 縣 托 Teh'enn-k'oci, Intéressant par les détails qu'il donne: livres ancions, 23 63 rouleaux et 6512 paravents; livres nouveaux, 23)45 rouleaux et 7456 paravents; 印 數 即 livres imprimés, 1721 volumes. En 1178, le grand Catalogue raisonné 中 縣 節 斯 日 en 70 chapitres, plus un chapitre de préfaces et dispositifs. En 1270, supplément par 張 Tehang-p'an. — En 1233, à la reddition de 阳 转 府 K'ar-fung-fou, Souboulai avait confisqué, pour le compte d'Ogotal, la bibliothèque des 全 Kinn. En 1276, à 杭 州 Hang-teheau, Bayan mit la main, pour le compte de Koubilat, sor la bibliothèque des 宋 Sang. Le truit des travaux de cette dynastie, se trouva ainsi réuni, en mains mongoles.

Koubilai fut bon pour les livres, pour l'amour des Lettrès qui faisaient se affaires. Après le balayage des Mongois, les 明 Ming en néritèrent. En 1400, ardre impérial, à 王 艮 Wung-kenn, de dresser la Catalogue 龍 田 書 日。En 1401, mienx qu'un catalogue; la collection des opuscules rares 表 美 大 興 Yung-tau tu-tien, en 22927 chapitres. Le commis voyageur impérial 胡 逊 Hou-ying, se distingua dans leur recherche, par toutes les provinces.

La dynastie \$\frac{1}{12}\$ Ta'ing a produit un ludex raisonné, lequal contient de bonnes notes, et des critiques intéressantes. C'est le \$\mathbb{H}\$ \$\frac{1}{2}\$\$, publié par édit de l'an 1772, qui che plus de dix mille ouvrages. Les compilations faites sous cetto dynastia, sont très superficielles. — Tout finit, à l'ordinaire, par un incendie. Le 21 juin 1928, le vent soufflant vers les Légations, les Boxeurs mirent le feu à la bibliothéque dite des \$\frac{1}{2}\$\$ \$\frac{1}{2}\$\$ \$\frac{1}{2}\$\$ \$\frac{1}{2}\$\$ and or avait transporte là, plus on moins loute la bibliothèque impériale. Quand l'incendie fut bien en train, le vent changen. Les Légations s'en tirérent, les livres chinola y passèrent. Ce qui restait du Young-lao ta-tien, s'en alla en fumée, en ce lour néfaste.

En somme, la manie d'accumuler les livres raves dans la bibliothèque impériale, desiluée à périr a chaque changement de dynastie, a été la ruine de la litiérature chinoise. Chez les particuliers, qui les emmuraient ou les entermient, quand la torche révolutionnaire passail, ils étalent plus en sûreté. D'un autre côle, en les copiant et recopiant, les lottrès privés introduisirent dans les livres bien des fautes. — Depuis le commencement du présent slècle, les anciens livres chinois déviennent de plus en plus rares et chers. Si cela comtinue, ils seront bientôt introuvables et inabordables. Jusqu'iet, il ne s'est pas trouvé d'éditeur, pour tenter leur réimpression en caractères mobiles et sur papier salide. Le serait techniquement facile; mais ûnuncièrement peu lucratif, la demande pour cette marchandise étant très limitée. Résignons-nous donc à voir le temps faire son œuvre. Pallleurs la Chine nouvelle s'oriente, et avec raison, vers d'autres buts.



### II. Inventaire des livres,

D'après l'Index impérial 四 庫 全 書 Seu-k'ou ts'uan-chou de 1772-1782.

## Quatre grands Départements.

1. 郭 都 King-pou, les Canoniques.

2. 史 部 Cheu-pou, l'Histolre et ses annexes.

3. 子 版 Tren-pou, les Mattres et les Doctrines. Écoles: Sciences et arts.

## Premier Département. 經 部 les Canoniques.

- Section 1. 易 類 I-lai, le Livre des Muintions 易 羅 I-king, alias 裏 易 Tehnou-i, et son cycle, c'est-à-dire mus les écrits qui ont rapport à lui, commentaires, traités, dissertations, recherches, critique, etc. Dans l'index impérial, 485 ouvrages cités.
- Section 2. 告 類 Chou-lei, le Livre des Annales 書 顧 Chou-king, alias 尚 當 Chong-chou, et san cycle; 137 ouvrages cités.
- Section 3 詩 頃 Cheu-lei, le Livre des Odes 詩 罈 Cheu-king, allas 毛 龄 Mao-cheu, et son cycle; 147 ouvrages cités.
- Section 4. 體 情 Li-lei, les Ritants et tout ce qui s'y rattache.

Sous-section A. 周 日 Trheon-it, le Rituel des afficiers de la troisième dynasile 昌 Trheon, alias 副 宮 Tcheou-koon, avec son cycle, 64 auvenges cités.

Sons-section B. M iff I-u. le Rituel des particuliers sous la troisième dynastie, avec son cycle; 37 ouvrages cités.

Sous-section C. 10 El Loki, le Mémorial des Rits, avec son cycle: 67 ouvrages cités.

Sous-section D. 三 讀 酒 鍵 San-li t'ming-i, concordances des trois Bituels A B C. Illustrations, etc.; 20 ouvrages cités.

Sous-section E. 通 親 l'oungeti, traités et dissertations sur des sujets rituels spéciaux; 10 ouvrages cités.

Sous-section F. 雜 葡 言 Tea lischou, Rituels autres que A B C; par exemple le 夏 小 肝 Hea simo-labora de la prémière dynastie; le 大 與 總 Taitai li Ge 與 您 Taitai, dernier siècle avant l'ère chrétienne; le 家 曾 Kia-li de 朱 熹 Tahou-hi, douzième siècle; avec la littérature qui s'y raitache; 22 ouvrages cités.

Section 5. 春 就 類 Teh'ounn-ts'iou-lei, la Chronique de Confucius 春 就 Teh'ounn-ts'iou, svec ses trois commentaires

左傳 Tsouc-tchoan, recits de 左 弱 明 Tsouc-k'iouming.

公羊 # Koungyang-tchoun, récits de 公羊 高 Koungyang-kao.

- Section 6. 孝 雲 類 Huo-king-ki, le Traité de la piété filiale, attribué (2) à Confucius; avec son cycle) 20 ouvrages cités.
- Section 7. 五 经 總 義 類 Ou-king tsonng-i-lei, généralités, non seulement sur les cinq Canoniques, mais aussi sur les collections de 0, 7, 9, 11, 13 Canoniques, faites en divers temps. Analyses, critiques, etc.: 75 ouvrages cités.

Section 8. 图 書類 Seu-chou-lei, les Quatre Livres, a savoir:

大學 Tashian, la Grande Étude, développement d'un texte de Confuctus, par son disciple 曾 年 Iseng-chènn.

中庸 Tchoung-joung, la Voie Moyenne, par 孔 仮 K'oung-ki, alias 子思 Tzen-sen, le petit-file de Confectus.

क्षि Lunn-u, les Propos de Confacius, recueillis par ses disciples.

孟子 Mong-treu, les Propos de Manclus.

et la littérature considérable qui se rattache à ces traités; 163 ouvrages cités.

Section 9. 集 資 Yan-lei, la Musique. L'ancien 總 傳 Yan-king de Confucius est perdu. Trultés et dissertations sur la gamme et la composition, la musique ancienne et les danses figurées; 64 ouvrages cités.

Section 10. 月 學 類 Sino-hino-lei, la Petite Étude. Cette section est ainsi appelée, parce qu'elle contient les branches qui, dans l'enseignement officiel aucien, étaient enseignées d'abord, et devaient être possèdées par l'étudiant avant qu'on lui enseignét 大學 Ta-hino, la Grande Etude. l'histoire, la philosophie, la politique, le gouvernement et l'administration. Toute la Petite Étude part des caractères.

Sous-section A M & Huan-kou, définitions des carnetères, explication du sens, leçons de choses. L'ancien dictionnaire & E Kall-yn (pouvant dater du cinquième siècle avant J.-C.), forme la base de cette sous-section; 20 ouvrages cités.

Sous-section B. 字 查 Treu-chou, étymologie des renrières, leur histoire, teurs través corrects et vicieux, diverses écritures, textes sur pierre 石 到 chou-king des années 175 et 837, genèse des sens derivés, etc. Le dictionnaire étymologique 記 文 解 字 Choue-neann kin-treu (vers l'an 200 de l'ére chrétienne), forme la base de cette sous-section. La dynastie il To'ing y a ajouté ses dictionnaires des langues mandehoue, mongole, turque, etc.; 104 ouvrages cités.

Sous-section 6. (ii) W Yunn-chou; sons des caractères, avec leurs variations à travers les âges; tons des caractères, base de la prosedite; rimes anciennes el modernes, composition et versidention; 94 ouvrages cités.

## Second Département, & & l'Histoire et ses annexes.

- Section 1. 正 集 哲 Tcheng-cheu-lei, les 2i Histoires dynastiques officielles, avec leurs appendices. Tontes furent rédigées par les aunalistes impérioux, pour le compte du gouvernement. Toutes sont construites de la même maniére, chroulques avec monographies connexes, le 集 Cheu-ki de 司 馬 逐 Seume-leien ayant servi de schéma. Toutes sont truquées, chaque dynastie nouvelle ayant en pour but de faire croire à la pestérité, qu'elle avait bien fail de converser l'ancienne. Dans l'Indes impérial, 15 ouvrages cités.
- Section 2. 編 年 顧 Pran-nian-lei, les Chroniques et les Exposes suivis par ordre chronologique, lirés des Histoires, dynastiques officielles. Cette section contient les célèbres Municles de 司 馬 先 Senma-koang et 朱 熹 Tchonhi, de 康 國 K'ang-hi et de 乾 隆 K'ion-loung; 75 auvrages cités.
- Section 3. 紀 事 本 未 讀 Ki-cheu-penu-mono-lei, sortes de Prècis, plus serrès que les Exposès de la section précédente, traitant l'histoire générale, des périodes spéciales, des épisades particuliers. Mais ces précis sont bien inférieurs, comme baison et comme vie, à leurs congénéres européens. 26 ouvrages cités.
- Section 4. 別 使 獨 Pie-cheu-lei. Les histoires écrites par des particuliers. 56 ouvrages cliés.
- Section 5. A the Tra-cheu-let. Fragments et documents historiques de toute nature, anciens et modernes, souvent insignifiants, parfois précieux. Les discours des Royaumes féodaux condolant l'histoire des origines de l'empire des Mongols, etc. 201 auvrages cités
- Section 6. 副 分 奏 議 額 Tchao-ling tsense-i-lei. Collections d'édits, décrets, proclamations, mémoires, pétitions, pièces de chancellerie les plus diverses, ayant un intérêt on une portée historique; 119 recueils cités.
- Section 8. & B A Chan-teh'ao-lei. Les extraits. Anthologies: Pages choisies des Histoires, d'un intérêt plutôt littéraire qu'historique. Collections volumineuses, mais de médiocre valeur. — 13 ouvrages cités.
- Section 9. Ik II Trai-ki-lei. Documents historiques sur des états qui furent voisins de la Chine, au coure des ûges. Provinces du Sud. depuis anne-xées. Annum, Birmanie, tribus du Sud-ouest, tribus du Nord-ouest, Tarlm, Carée, etc. 42 ouvrages cités.
- Section 10 時 介 領 Cheu-ling-lei, Les temps et les saisons. Rapport du calendrier, avec l'agriculture, l'hygiène, les travaux et les occupations des hom-

mes, etc. Petite section, dont les deux numéros les plus vénérables par leur antiquité, le 夏小 正 Hiu sino-tcheng calendrier de la première dynastie, et le 月 令 Ce-ling du traisième siècle avant J.-C., figurent dans le Département des Canoniques, Section 4 F et C. — 13 ouvrages cités.

Section 11. 1 II II Ti-li-lei. La Géographie physique et politique, surtout la dernière. Elle est causidérée comme une annexe de l'Histoire, et traîtée d'une manière assez intéressante.

Sous-section A. 總 志 Tanung-tchen, traities generaux; 21 ouvrages.

Sons-section B. 部 何 郡 麓 Tou-hooi kiunn-hien, capitales, provinces, villes, avec leurs chroniques locales; t55 ouvrages.

Sous-section C. 河 提 Heue-k'in, les voies finviales, canaux, communications, etc. 75 ouvrages.

Sous-section D. & Ch Pien-fang, les côtes maritimes, travaux et défense ; 23 ouvrages.

Sous-section E. III & Chan choef, les monts et les caux; 104 ouvrages.

Sous-section F. 在 M Kon-tar, ancieus monument et souvenirs; 5t ouvrages.
Sous-section G 是 E Tao-ki, varia. Fragments parfois préc eux; 70 ouvrages.
Sous-section H. 京 E You-ki. Universités et voyages dans l'intérieur de

l'empire; 24 ouvrages.

Sous-section I. Sp. Mai-ki. Notions sur les pays étrangers. Contient des ouvropes du plus haut intérêt, sur les peuples du Tarim et au-delà; sur l'inde, la Malaisie. l'indochine, les Mino-tren, les Loles, Formose, les Lieu-k'iou, le Japon, in Corée, la Tartarie, le Turhestan, l'Occident. D'après les rapports de voyageurs chinois, de marchands chinols et étrangers, etc. —61 ouvrages chès.

Section 12. 篇 官 預 Trhen-koun-lei. Les fonctionnaires et les institutions. Titres et attributions, à travers les âges. Chois des officiers. Qualités requises. etc. — 71 ouvrages.

Section 13. 数 售 類 Tcheng-chon-lei. Contient tout ce qui a trait an gouvernement, à l'administration, à travers les ages.

Sous-section A. in the Toung-schou, les traités généraux de gouvernement et d'administration, embrassant la sécie historique entlère, depuis les origines jusqu'à nos jours; 26 ouvrages.

Sous-section B. A. Tren-li, le code des Rits, à tons les ages, Jusqu'à présent La religion, le culte, les titres, le cérémonial, l'étiquette, etc. It ouvrages.

Sous-section C. A. B. Pang-kr. l'économie politique. Soin du peuple. Agriculture, exploitation, commerce. La mounaie. La gabelle Impôts. Etc. 51 ouvrages.

Sous-section D. M. Ex Kroun-tcheng. L'armée, la guerre; 6 ouvrages.

Sous-section E. A Fa-ling, Legislation, jurisprudence, Les codes aux divers àges, 7 ouvrages.

Sous-section F. A L K'an-konny. Les motiers, l'industrie. Série très pauvre.

Section 14. B M A our-lou. Les Catalogues et Réportoires, Deux sons-sections bien distinctes.

Sons-section A. @ 75 King-tri. Les Index littéraires, officiels et privés, des divers ages. La littérature est considérée comme une partie de l'histoire, histoire intellectuelle de l'époque. — 25 auvragés cités.

Sons-section B. 全 石 Kino-cheu. L'épigraphie, rochers, sièles, inscriptions sur métal et sur pierre, estampages, etc. Ces documents sont des matériaux historiques, — 58 recueils cités.

Section 15. & P Cheu-p'ing. La critique historique. Critique des faits. Critique de la méthode. — 122 ouvrages.

# Troisième Département 子 部 les Maltres et les Ecoles. Doctrines, sciences et arts.

- Section 1. 信 案 類 Jou-kin-lei, l'école des Lettrès Deuvres philosophiques, morales et politiques, des auteurs qu'il a plu aux rédacteurs du Catalogue de 1782, de reconnaître comme 量 Jau orthodoxes. Les Néo-Confuciates des unxième et donzième siècles, tiennent la place d'honneur. En appendice, les instructions morales des empereurs. 419 ouvrages.
- Section 2. 兵 京 所 Ping-kia-lei. Truités sur l'art militaire, de toutes les époques; 67 ouvrages.
- Section 3. 注 家 類 Fa-kia-lei. Les Légistes: 27 ouvrages cités.
- Section 4. 農 案 類 Noung-kiu-lei. Les Economistes agraires. Agriculture, horticulture, et sujets connexes; 19 ouvrages.
- Section 5. A fig 1-kia-lei. L'art médical chinois, à travers les âges. Médecine, pharmacie, chirurgie. Science du pouls. Acaponeture. Mozas. Hygiène. Ophialmologie. Gynécologie. Maladies infantilles. Art vétérionire. Volumineuse littérature, comprenant des emprunts faits à l'étranger. 196 ouvrages cités.
- Section 6. 天 女 新 注 類 Tien-wenn suan-fa-lei. Astronomie et Mathématiques. Uranographie, cartes célestes. Coura de la luna, des planétes. Chronologie. Calcul du calendrier. Arithmétique. Géométrie. Trigonométrie. Algèbre. Logarithmes. Emprunts faits aux Arabes et aux Ilindous. Oenvres des Jésuites des 17º et 18% siècles. Le tout divisé en deux parties:

Sous-section A. 推 的 Tori-pou, systèmes, la théorie : 54 ouvrages. Sous-section B. 漢 訳 Suan-chou, calculs, la pratique : 29 ouvrages.

Section: 7. 循數 類 Chou-chou-lei. Les systèmes reçus, de conjecture et de divination.

Bous-section A 数 學 Chou-hiao, spéculations sur le faste et le néfaste, d'après les nombres des diagrammes ju 国 Heue-t'ou et 溶 也 Lao-chau; d'après les formules de 洪 和 Houng-fan la Grande Régle; d'après les diagrammes et les gloses du 🖳 🖾 I-king Livre des Mutallons. — 15 onvrages cités.

Sous-section B. 占 侯 Tchan-heon, spéculations astrologiques chimises et indiennes, sur les temps favorables et défavorables. — 24 ouvruges cités.

Sous-section C. Al A Maria Managardini sing-mon. Génmancie, aéramancie, hydromancie. Examen des lieux, avant de construire, suriout avant d'installer un cimetière, aun d'éviter les influx néfestes, et de capter les reines fastes. Influx cosmique. — 27 ouvrages cités.

Sous-section D. A h Tchan-pour. Consultation du sort, par les méthodes anciennes, par la tortue et l'achillée, les dés, le jeu de plie ou face, etc. — 20 ouvrages cités.

Sous-section E. 命 書 也 世 Mina-chou siang-chou. Calcul astrologique du destin individuel, su moyen des 八字 pa-treu. hait caractères horoscopiques. Système admis par les Lettrès, qui y njoutent l'examen du visage, des mains et des pieds; in palpation des protubérances du squeiette; physic-gnomonie, chiramancie, etc. — 32 ouvrages cités.

Sous-section F. E. H. Fr. Yenn-yang on-hing. Calcul de la révolution circulaire des deux modalités, des vinq agents, des caractères cycliques. Let art a été resumé dans le traité ofaciel de divination de la dynastie [15] Ts'ing. 1741; — 31 onvrages cités.

Sous-section 6. 辑 技 術 Tsa-ki-chou. Supputation du destin individuel, par dissection des caractères formant le nom du sujet, par l'analyse de ses souges, etc. — 6 ouvrages cités.

Section 8. 藝 衛 ff I-chou-lei, les arts chinois.

Sous-section A 書 常 Chou-hou, La calligraphie. Le dessin et la painture. Théorie, technique, biographies, etc. Très riche sècle. — 123 ouvrages cilés. Sous-section B. 曼 諸 K'inn-p'uu. L'art de toucher la cithare chinoise. Théo-

rie, technique, morceaux - 16 ouvrages.

Sons-section C. 豪 刻 Tehoon-A'eue. La phragistique. Caractères sigillaires, sceana, carbels. — 7 ouvrages.

Sous section D. 紀 技 Tso-ke. Comprend: to la Munique antre que la classique autique (18.9), et que la clibare (18.8 B). Batteries de lambour du Tur-kestan et de l'inde Orchestra et balleis de la dynastia T'ang. Etc. — 20 les Jeux. Échiquier, échecs, jeu d'échecs. Tir à l'arc. Jeu du 鲜 hou, et autres. — 15 ouvrages cités.

Section 9. 語 採 道 P'an-lou-lei, sujets favoris des collectionneurs, des connaisseurs, des degustateurs. Dans cotte section rentre aussi l'histoire naturelle, les anclens Chinois n'ayant vu, dans la nature, qu'un album de formes curieuses.

Sous-section A. A. H. K'i-young. Ustensiles at objets Sabres et épèes. Bronzes antiques. Miroirs en métal. Bijoux et bibelots. Briques et miles anciennes. Pierres à broyer l'encre. Palus d'encre, formes et inscriptions. Toute la numismatique, riche mais pen intéressante. Parfuma rares. Pierres rares. Etc. — 56 ouvrages.

Sous-section B. A .: Cheu-p'au. Art culinnire. Aliments et boissons. Conser-

ves, Le the Vins et liqueurs, Sucre. - 23 ouvrages.

Sous-section C. To A. D. Th. M. Ta'ao mou niao cheon tch'oung u. Vegétaux herbacés et sous-lignoux, pixoines, chrysauthèmes, orchidées, Végétaux ligneux, pyrns spectabilis, orangers, nephelium li-tahen. Bambous. Champignons. Végétaux utiles. Oiseaux. Quadrupédes curieux. Insecies. Poissous aux formes bizarres, crahes, etc. — 55 ouvrages.

Section 10. 雄 案 籍 Tra-kin-lei. Varia, miscellanen.

Sous-section A. A. Tra-hido, enseignements divers. C'est ici que les Confucilistes ont relegué, data auctarum, les œuvres des Maltres qui ne pensèrent pas comme eux. — 206 ouvrages.

Sous-section B 雜 表 Tan-k'an, recuells d'épisodes, d'anecdotes; carnets de liseurs, de chercheurs; magasins de faits dont beaucoup ne se trouvent que là. — 103 ouvrages.

Sous-section C. At D. Tra-chono, petits opuscules et tracts, sur des faits divers si variés, qu'ils delient toute classification. — 251 ouvrages.

Sous-section D. A. for-pinen, observations et dissertations sur des catégories de falls; parelliement très variées. — 37 ouvrages.

Sous-section E. M. M. Tsu-isoan, Collections de citalions, tirées d'ouvrages dont besuccup out eix perdus depuis. Commencement des & is inungchou, depuis et répandus. Muses qui servient précleusée, et elles n'avaient ce défaut, que leurs citalions sont désormais pour la plupart incontrôlables. — 207 ouvrages.

Sous-section F. 韓 籍 Tsa-pien. Répertoires d'extraits plus longs que ceux de la SS. précédente. — 48 ouvrages.

- Section 11. 3 3 Loi-chou-lei, les dictionnaires, dans lesquels de courtes citations ont été entarsées sous des chefs déterminés, thétionnaires généroux ou spéciaux, souvent énormes. — 282 ouvrages, comprenant 31549 chapitres.
- Section 12. A. A. Sino-chouo-lei Ecults privés ou transcendants. La criilque officieile se delle des premiers, le positivi ma chinois récuse les seconds. Sous-section A. A. A. Ton-chen. Varia non autrement vérifiables. — 187 suvrages.

Sous-section B. R. [1] I-mean. Récits sulvis, dans lesquels le merveilleux jone un rôle. Falk-bare, légendes, contest. — 92 onvrages.

Sona-aection C. El Sona-u. Textes semblables, plus fragmentes. — 40 on-

- Section 13. 譯 第 第 Cheu-kin-lei. Traités relatifs au Buddhisme. L'Index impérial ne cite aucun livre buddhique, des trois millo et plus qui existent en Chipe. 25 ouvrages.
- Section 14. ii ii Tao-kia-lei. Traités taoistes, ou sur le Taoisme. 144 en tout, alors que le Canon taoiste énumère 1464 ouvrages.

# Quatrième Département. 集 部 Belles-Lettres. Prose et Poésie.

- Section 1. 楚 辭 頚 Tch'ou-te'eu-lei. Les poémes élégiaques, composés à l'instar du 龍 騒 Li-sao de 風 原 K'iu-yuan, conseiller de 楚 Tch'ou, d'où le nom de ce genre spécial, qui fut toujours compté à part. 郅 recueils.
- Section 2. El A Fie-tsi-lei. Collections distinctes, c'est-à-dire contenant chacune les œuvres complètes d'un seul auteur, prose et poésie. Car, en Chine, la poésie n'étant pas affaire d'esprit, mais uniquement de facture, les mêmes écrivains sont généralement poétes et prosateurs. Chaque collection porte un titre de circonstance. L'ensemble de ces collections, qui forment presque toutes les bellos-lettres de la nation, est divisé, non par matières (ce qui serait impossible, tous les Lettrés chinois ayant écrit sur tous les sujels), mais par périodes chronologiques, 2528 collections, 35652 sections. Cette quantité respectable n'est qu'une faible fraction de ce que les anciens catalogues ont anregistré. C'est que, beaucoup de ces collections n'ayant pas été regravées, ont disparu. Celles qui nous restent ne font pas regretter celles que nous b'avons plus. Sauf de rares pages, l'effet des compositions littéraires chinoises sur l'esprit européen, varie entre l'hébétement simple et l'hypnose profonde.
- Section 3. 總 集 質 Tsoung-tri-lei. Collections générales, c'est-à-dire contenant des œuvres ou des morceaux de divers auteurs. Recueils. Anthologies. Choix de proses ou de poèsies. Beaucoup d'extraits d'ouvrages dispurus, ont été sauvés par ces Collections. — 5:3 ouvrages, 17081 sections.
- Section 4. 詩文詩語 Cheu-wenn p'ing-lei. Trallès critiques sur la poèsie et la prose, fond et forme. 149 ouvrages.
- Section 5. 詞 曲 質 Ts'en-k'iu-lei. Compositions rythmées on rimées, faites pour être déclamées on chantées. Theorie de ce genre. Textes et airs. 49 recueils.

Total, 10086 ouvrages, auxquels il faut ajouter; to les livres omis; 2- les livres parus depuis 1782; 3- le théâtre et les romans; 4- la littérature contemporaine qui pullule, mais n'arrive pas à sortir de l'ornière autique.

## TABLE

des principales matières.

Nota: Les chiffres renvolent aux pages du présent volume,

Achillée divinatoire: 71 A.

Acuponcture: 316.

Alchimie taciste: 259, 289, 411, 421.

Aliments disposés auprès des défunts,

ldés primitives 101 DE.

Ame double: 13, 99 A, texte capital 118.

Ame apparaît: 107, 117, 596 — capturée: 604 — dissipée: 597 — exterio-

risée: 59% 012: 614.

Ames crues, blettes, corinces: 647-

Ames chrétiennes au sein du paganisme: 568.

Amidisme: 381, 383, 397, 425, 561 seq. 567, 569, Voyez Konn-cheu-vinn.

Amitabha: Voyez Amidisme.

Amogha vulgarise en Chine le Tantrisme: 533.

Ancêtres: évoqués 13. 52. 53 116 — leur état: 116 à 120 — nature de leur venue: 14 — ils benissent: 51, 52 — leur regard: 23. 29 — leur silhonette: 31, 32. 37 — leurs vestiges: 14. 26. 30. 37 — annonces et offrantes aux ancêtres: 13. 24 à 37 — voyez Mânes Glorieux et Génius.

Ancêtres impériaux nourris et habillés par l'empereur et l'impératrice : 100 B.

An chenkao, prince parthe, missionnaire huddhiste en Chine. Son ouvre : 365.

Animaux. Leur état d'après les Buddhistes. Leur délivrance par l'instruction: 451.

Animank transcendents: 351, 594 -

Renards 600 — Tigres 601 — Tortue. 602 — Cheval 602.

Archives antiques: 68 D — exploitées par Confucius 124, par Tecou-yen 271 — détruites 260 — particulement restaurées 301, 319, 320.

Ascétisme buddhiste: leçon 55.

Asterismes: 200 613L

Astrologie officielle: 13 61 6, 69, 96 F.

Avalokitasvara. Voyez Koan-chenviou.

Basilide: 515: 543.

Bienveillance-squité: 228.

Bodhidharma. Son système tell'an, un védantisme: 5(8,

Bodhianttva. Voyez Pon-sa.

Bûcher allumé pour avertir le Souverain d'en hant: 12.

Budaha-janga: 430.

Buddhismo: premières infiltrations possibles 165, 272, 294 — admis officiellement en Chine 355 — premièr sur 100 363 — il s'implante 365 seq. — arrivée de nombreus missimmaires et traducteurs 395 — il remplit la Chine 123 — des pélerius chinols visitent l'inde: 123, 135 — ascettame 145 seq. — monachisme; initiatione 152; réceptions 183; chapitre himensuel 196 — philosophie de Harrivarman 155, de Nagarjuna 158 — persécuté 510 — très florissant 517 — in reine Hou 517 — l'empereur Qu

517 - Bodhidharma 519 - École tien-t'ai 529 - Tantrisme 532 -Edit de proscription 543 - Triomphe

.comme Amhlisme 561 seq.

Buddhisme, ruina les minurs, disent les Lettrés: 631, 661.

Calendries ancien pratique: 265.

Canoniques. Voyez Confuclisme.

Chang-tzeu, Voyez Wel-yang.

Chao-young panthéiste: 625.

Chapelet buddhique: 535.

Charité d'après Mei-fit 210 - travestie par Mencius: 223.

Charmes tapistes: 415. Chen-kino légiste: 238.

Chrétiana nestoriens: 531, 545, 639 precs 639 - catholiques 640.

Christianisme. Le traditionalisme politique de Sunn-teeu, seul obstacle à a diffusion en Chine: 284, 668, 670.

Chute originelle; ancun vestige,

Cial identique au Souversin d'en haut: 11. 12. 14 - son culte antique, le hacher, 12 - Il récompenso et pubit en cette via 21 - Il gouverne, predestine, donne le mandat, le retire, 14. 16. 18. 20. 40 - Sa providence 11 à 13 - Sa justice 46 - Le sacrifica kina 43, 07 H - II est rejont par les offrandes 14 - Représentations authropomorphes 47 -Culte sous la troisième dynastie 14 A - Décadence 105 à 112 - d'après Confucius 125 — d'après ses disciples 137 - sous les Hon 326 - cerémonte fong-chan 255, 291, 326, 581notions populaties hybrides 589,

Cial, sa providence, d'après Mei-ti: 213. Cinq agents: 57, 58 D. 60 - système nouveau do Tseou-yeu III.

Cinq relations: 226.

Cinq Sonversins: 92 B. 106 peq. 280, 287.

Confucius: 123 seq. - Son cuite: 613. 689, depuis in République 691 seq. -Confucius ou le Christ 691.

Confucileme primitif de Confucius: locon 15. - Rectlinds untive 131 F-Vole moyenne 133 G - Piété illiale tenant lieu de religion 134 H, 140 E - Idéal du Sage 135 J - Altruisme froid 134 I - Politique. Pemple domestigné 135 K

Confuciismo utopique de Treu-seu el de Mong-tzau: lecon 26. - pragmotique de Sunn-tren leçon 31. hâtard de Tong-tchoungehou ; leçon 10. - Fixation du texte des Canoniones: 389 - Commentaire des Han 390. - Le Confucilsme devient caste fermée 291. - Commentaire des Pang 537. - Neo-Confucilisme des Song 523 seg. - Tchouhisme 634. -Néo-Confuclisme des Lettrés modernes 645 seq. - Confuciisme subjectif inmitif de Wang-gangming 663 à 666. - Tchouhisme officiel et obligatoire sous les Ts'ing. Commentaire Tchonhiste de cette dynastie 681 seq. - C'est le Confucilisme tel que le firent Sunu-tzen et Tchou-hi, qui persecuta le Christianisma au Japon 667, 608... qui s'opposa au Christianismo en Chine, positivisme contre révélation; 670.

Confucileme ridiculisé par les Tapistes 195 seq. - juge par Kene-houng 419. - Jugė par les Mahométans chinois 671, 672.

Contemplation canadhi buddhiste: 381, 417, 427 seq. - Les Lettrès la déclarent impraticable: 650 à 632. -Contemplation confucilsts: 652

Continu. Action a Cistance: 192

Corps célestes, semaphore gélestes

13 - learn culty 96 F.

Corps mystique: 383, 417, 521 a 524,505. Culte primitif pur de tout myther 11 A. 16 H. 17.

Culture el surveillance de son interieur: 660.

Déluge universel, aucun vestige,

Diagrammes du Fleuve Jame et de la civière Lao: 56, 57, 80, — du Livré des Mutations : 79 A seq. 82 D.

Divination chinoise: par les diagrammes 79 A seq. 83 E.— par l'écalife de tortue 71 A.— par les brins d'achillée 71 A.— par les songes 87 A.— par les anomalies naturelles 88 B.— au temps de Confucius 130 E.— après Confucius 139 — Elle ne s'adressa jamais à des esprits, mais protondit saisir le fil de l'évolution naturelle 89 C.

Dragon: 338

Brogue de perennité: 259. 289. 203. 838. 409 G. 544

Dynastie Tcheou: sa constitution 65 seq. — thèmes administratifs 61 f — mamère de truiter les citoyens 62 l — condition du peuple 65 li — son rituel 91 à 104 — rits funébres 44 fs.

Egoisme de Yang-tchou; 207 F. 233.

Empersor: Fils du Ciel 20 E — mandataire du Ciel, du Souverain d'eo hant, 16 — pontife de la mation 11 — pivol universel 57, 61 H — étoile polaire 131 F. 232 — mattre et appui des Génies 49 — père du peuple 11. 232 — averti par les astres et les météores 62, 296.

Epicurisms de Yang-tchou 205 — de certains Taolstes 309.

Examen de conscience de Lu-tongpina : 549 — confectiste 060.

Exordismes: 104 G.

Extuse de l'offrant ( 3);

Extase taoiste: 153 K. 158, 189, 101, 608, 630,

Fan-soni politicien : 248.

Faste et néfaste. Sem de ces mois; dansce llyre: 347 note K.

Fatalisme: do Lao-tzeu 148 — de Teng-si 238 — de Yang-tchou 201 de Wang-tch'oung 320 — de Pankou 349 — de Sunn-ue 351 — de Chao-young 627.

Fatalisme combatto par Mei-ti: 212 D. Fidéisme confuciiste: 337 — buddhiste 105.

Figurines employées dans les funérailles: 101 E.

Fils du Ciel. Les chefs des claus illusires, dans quel sens : 20 E. 39 R. l'empereur 39 B.

Folk-lore hybride. Le système 589 seq. Fong-chan, la grande rerémonie en l'honneur du Ciel, d'invention moderne: 255, 291, 326, 581.

Fong-chosi, Voyez Géomantie.

Formules efficaces tentristes 385, 430, 632 — teoistes 413.

Foudre: 335, 591, 598,

Génics, manes méritants glorifles; leur culte des l'origine 12, 50 C D. 97 G — trois classes, célestes, terrestres, manes vulgalres, 13, 22 G. 93 C. 95 — préposés aux monts et aux fleuves, 11, 12, 16 E — leur présence possible en tout fleu 51 E — serments en leur présence 91 — leur identification 25 — notions décadentes 113 à 116 — besogneux, parimés, 49 — d'après Confocius 126 C. — Génies domestiques, pénates, 97 G.

Génies taoistes : théorie de Honi-nuntreu 307 — de l'ao-p'on-freu 105, 546. Génie du fourneau alchimique, puis de l'Atre, ES — son culte moderne, 587. Géomangie: 315, 316.

Convergement à l'origine: 11

Genverneur des deatins: 349: 40%, 41%,

Grande Règle, résume de la sagesse unilique: 55 seq. \$7, \$17 pote B.

Guerre: mandite par Lao-tren 151

 – abbarrée par Canfacius 135
 – condamnée par Mancius 233 –
 Opinion de Wei-yang 244; de Lupouwei 269.

Han-lei-tzen légiste: 255.

Han-u l'ennami des Buddhistes: 539

Heue-koan-tzen legisle: 250.

Hinayana, premiers textes 358, 307. 397 — Nagasana 163 seq. — Âgas mas 171 seq.

Hosi-nan-tzen: 801 seq.

Hoang-ti l'empereurs 9, 336.

Hoet-then suphister 247 (...

Hymnes cultuelles officielles: des Han

295 - des Tainn 505 - des Sori 511 - des Tang 511 - des Sona

nii - des Yuan 642 - des Ming

685 - des Tr'inn 687

Hypocondrie nationale. Son origine 316.

Idéal antique: 62 J.

Identité des contraires dans le devenir: 147 D. 180, 170 — Identité des états de vie et de mort: 102, 103, 171 seg. 177, 178.

lies des Géntes: 258 seg. 280, 202, 203, Imprécations: 344

Infiltrations étrangères, indiennes et matres: 144, 165, 177, 272, 203, 204, 343, 205, 830 seg. 624.

Jenneure holstes: 413.

Jon, économistes officiels, plus tard appelés improprement Lettrés ou Confacilates: 181 — leur système vulgarme par Confucius 135 L, rendu viable par Sonn-tzen 272, 283 — Politiciens utopistes 255, 256, 333 seq -- laur morgue imbécite 260 condamnes par Sunn-teen 283.

Kene-houng. Voyez Pao-p'ou-tzen.

Koue-huan: 511 515 401

Kia-i: 287.

Koan-chou-yinn: 425, 565, 567.

Kuan-koung Voyer Konn-ti.

Koan-ti, Genle moiste: 589.

Koun-tzea tógisto: 253.

Koan-yinn. Voyez Koan-chau-yinn.

Konn-yinn-tzen, Tnoisie: 546.

Koei. Sem de ce terme, les dépendants.

pas les relournés: 53 t 54 note l —

voues à l'extinction (2) — nations

populaires 122, 595 etc. — vengeurs

107, 113, 117, 814, 591, 601 etc.

Koci-chena: 53 L Manes glorienx, voyez.

Koci-kon-tzen, voyez Wang-ku

Koung-koung et Niu-wa, legende: 837.

Koungsoann-loung sophists: 218 D. 219 E.

K'oung-tsen, vovez Confucius.

Kumara-jiva: 432

Lao-tan. Voyez Lao-fren.

Lac-tzeu: archivista sons les Tchroni 196 — sa légende 143 — sa mort 175 — son pulle 202, 543

Lao-tzen. Son Taoisme: 143 seq. — le
Principe 145 B — son action 146 C —
unité cosmique 117 D — entratien
de la vie 148 E — le Sage 149 F —
le non-agir 149 G — effecement velontaire 150 H — opportunisme, lemorantisme 151 1 — entre du naturel 153 J — résumé 154 M.

Lighter: legons 27 à 30,

Lettrés. Leur origine 60 (voyez Jou) —
punis par le Premier Empereur des
Te'um 260, 263 — jugës par Wangtch'oung 337 — s'organisent en cas-

te 301 — persenutés 301 — ignorés 305 — leurs luttes intestinas sons les Song 630 — rationalistes, matérialistes 645, 661 — ne firent florès que sons les dynastics étrangères semi-barbares 681, 689 — maltres de la Chine par les examens 681 — mentalité et tares 697 — antagonistes du Christianisme en Chine 670,

Libations: 24 — le vin réservé pour cet usage 41.

Li-sen ministre du Premier Empereur des Trinn: 273, 260.

Livres antiques: détritus des Anciens 197 — détruits 240 — reconstitués 301, 319, 320 — sujets à caution 337.

Lie-tzen, Père taoiste: 141.

Logique de Mei-ti: 215 B.

Lotus Blanc, société révolutionnaire taoiste: 663.

Lou-kia: 287.

Lu-pouwei, Son cenvre politique et morales 265.

Lu-toagpinn. Son examen de consciohce: 549.

Macrocosmo universal: 344.

Magie: 290, 292, 594, 604, 607, 617.

Mahayana: premiers textes 377, 443 - son origine 561, 563.

Mahométisme en Chine: 531, 671.

Maléfices, sons l'empereur Our 292.

Mânes glorieux koei-chenn: leur culte depuis l'origine 12, 50 D. 53 I — au temps de Confucius 127 D — après Confucius 138 — existence temporaire seulement 130, 121.

Mānes non-glorieux koci: 531 — vones a l'extinction 121.

Manes. Foi et cuite d'après Met-ti : 213. Manichéens on Chine : 630, 544.

Maniuari: 383, 529.

Massacres historiques: 205.

Mazdéens en Chine: 530, 544.

Méditation, voyez Contemplation.

Mei-ti, altruiste, chevaller du droit, apotre de la charité, 200 seq. calomnié par Mencius 233.

Mei-tzeu, voyez Mei-te.

Mencius Son système 228 seq. — le savoir naturel, intuition de la convenauce, règle des mours 227 — bonté naturelle 227 — pièté filiale tenant tien de religion 231 — le Sage 230.

Meou-tren. Son opuscule sur le Buddhisme: 385.

Métempsycose: 373 n 377, 602

Météores: leur culte 13. 96 F — Voyez Astrologie.

Métier à tisser cosmique: 162,

Microcosme humain: 315.

Milinda et Nagasena: 463 seq.

Mi-mi-kiao, Tantriates; 533.

Miracles de prouvent rien en Chine:

Moi buddhiste successif: 364.

Moi taolste. Le l'aget, la flumme: 176.

Monachisma buddhique: initiations 452 — réceptions 483 seq. — chapitre bi-monsuel 496 seq.

Mong-tzeu, voyez Mencius

Monatres: leur nature d'après les Auciens 88 B — d'après Wangteh'oung 343 — Pronostics à tirer de leur apparition 88 B.

Morale: intuition de la convenauce d'après Mencius 227 — purement artificielle d'après Sunn-tzeu 275 — pur opportunisme d'après Tong-tchoungchou 310 — unecdotique de Liou-hinng 320 seq. — non-existante pour les Taoistes, le bien et le mal étant identiques 167 seq. 399 — item, pour certains Buddhis-

tes 461 — morale matérialiste officielle sons les Taling 683.

Multiplication du soi: 417.

Mpaique, art sacré, servit surtout à évoquer les Manes: 13 52 F. 94 — musique néfa-te 118.

Mutations: systems divinatoire 39 A. 84 note A.

Nature: houne d'après Conincius 131 —
bouné d'après Treu-seu et Mencius
225 — mauvaise d'après Sunn-treu
275 — mi-partie d'après Tongtchoungchou 200 — trois sortes
d'après Wang-tch'oung et Sunnue 331, 352 — La nature étant houne, qu'est-ce que le mai? 653 à 656.

Néo-Confucilismo philosophique: 623 seq. Neonyang-alou: 631.

Nestoriens en Chine. Sous les Tang. 531, 543, 544 - Sous les Yuan: 639.

Nombres. Calcul des nombres: 61 G.

Offrandes aux Ancètres, depuis l'origine, 13, 19 C. 52 — humbes par eux 99 A — entretienneut leur survivance 40 A. 99 A. 120 seq. — Symboles graphiques: mets, libations, jade, cauris, poterie, viu, filasse, viande caue, 21 à 37 — Extase de l'offrant 31.

Osteologie, craniologie: réprouvée par Sunn-treu 283 — admise par Wang-tch'oung 232,

Pan-kou, son' œuvre: 348.

Panthéon des Han 326 - taoiste 291.

Pac-p'ou-tzen, l'alchimisto Kenehoung: leçon 52.

Patron du 401, son tertre, son culte: f2, 16, 50, 95 D. 101 E. 137, 312; 349, 507, 600.

Patron des moissons: 30, 95 D.

Pénates, petits Génius domestiques: 97 G. 249, 606.

Peuple chinois au début de son histoite: 11.

Phobia de toute innovation, depuis-Suon-trau: 283.

Physiologie et psychologie antiques: 60 E. 313 aug. 350.

Piété filiale, devant tentr lieu de religion nu peuple; 134 H. 231, 683.

Pluralité des mondes: 165.

Poisons, tenr emplai hérolque: 316.

P'on-sas sauveurs, leur je ceux hérofque et efficace: 443, 444, 561.

Premier Empereur, voyez Ts'inn Cheuhoung-ti.

Prétacistes: 89.

Pronostics tirés des méteores: 06 F.

Pur Auguste, dieu suprème du Taoisme thélate: 579 seq. 585.

Quatre dispositions naturelles: 228.

Rappel de l'Ame; 100 C.

Règle des mænrs palenne: 227.

Répercussion sur le macrocosme, des défauts du microcosme, 62 88 B. 96 F.

Représentant de l'Ancêtre: 52, 53, 64 note H. 630,

Respiration rythmée: 380, 407 E, 417. Résurrection: 596, 597, 606, 613.

Rêve, nature et portée: 88, 189, 177, 593, 648.

Révolution cosmique: 313.

Ritualisme artificiel de Contucius: 196 — ridiculisé par les Taoistes: lecon 22.

Sanctions du bien et du mai, en colle vie, non minisune autre: 63 notes: 121.

Seconds mort: 120.

Semaine de sept jours, aucun vestige. Sermont, en présauce des Génies; 04. Sièges préparés pour les Ancètres; 90 A. Soleil arrêté; 287, 334, 247 note B.

Songes. Divination par les songes: 87 A.

Sophistes: leçon 25 — allaques par Sumu-treu 280.

Sorciors et sorcières: 102 F. 101 li.

Spiritisme: 594, 609,

Stèle nestorienne dile de Si-nan-fou: 581. 543.

Souverain d'en haut: des l'origine !! micun texte n'explique sa usture; Identique au Ciel: Seigneur et Législateur universel 12. 14. - Il gouverne, prédestine, donne le mandat on le retire 14, 16, 18, 20, 40 - II récompense ou punit en cette vie 21 - Sa providence 11 - Sa justice 46 - Son culte primitif; le bûcher 12 - Lu sacrifice king 43 - Il est rejoni par les offrandes 14 - Son cuite sous les Tcheou 91 A. 97 H -Benrésentations authropomorphes 47 - Décadence de sa notion (65 à 112 - Au temps de Confucius 125, de ses disciples 137 - Notions populaires bybrides modernes 589 -Voyez fono-chan.

Snicides: 591. 612.

Su-kan, son cenvre: 352.

Sumera mont: 337

Sunn-tzen auteur du Confeciisme pragrantique: 272 à 281 — rationaliste 278 — éclectique 280 — traditionaliste 282, 285 — ennemi des aophistes 281 — adversaire de toute innovation, parlant du Christianisme 284 — importance de l'influence qu'il exerça sur la Chine 283:

Sana-do, son muyre: 25t.

Superstitions populaires, leur origine: 350.

Suprême Un, divinité tuoiste: 290, 291.

Survivance: crue-4 l'origine 13 - crue ilea anciens 19 D - temporaire senlement 120 — entretenue par les offrandes 19 A. 54, 148 — dans l'entourage du Souverain d'en haut 40 — nice par Wang-tch'aung 329 H. 344 — nice par Tehou-hi et les Tehonhistes 634, 647, 681, 683.

Suttéisme, son origine: 10t E.

Tablettes des Ancêtres 16 — médium d'invocation 51 F. 100 A. pas siège de l'Ame 30 A — unique, pas multipliable 116 — 630.

Tablettes d'empereurs admises au sacrifice du tertre 43 E — de ministres admises aux offrandes du temple 43 E. Tai-p'ing, rebelles. Leur religion: 694 seg.

Tantrisme: 385 532 seq.

Taolume: un monisme importé de l'Inde probablement 69, 143, 145 — de Lantzeu leçon 17 — des Pàres leçous 18 à 22 — de l'am-cheu-hanny leçon 31 — de l'empereur Ou leçon 36 — de Hani-nan-tzeu 201 seq. — mystique de Kene-hann, trois orbas, Trois Pars, 511, 513, 543 — alchimique de Kene-houng leçon 52 — de Koan-yinn-tzeu 546 — moral de Lu-tong-pinn 549 — théiste des Sang, le Par Auguste, leçon 67 — Canon taoiste 543 — société du Lotos Blanc 143.

Tagistes: leur Indépendance farouche 186 seq. — épicuriens nibilistes 299 — Tchang-leng 392, 509 — les Tuchans Jannes 293 — K'eon-L'iontchen 500 — 543, 585.

Tch'an, redantistes: 529

Tchang-ling, tabiste: 392 D. 509,

Tchang-tsai, panthéiste: 628.

Tch'enn-t'oan, molete: 621.

Tchoou-tounni, non-confuciiste: 624.

Tchoang-tzeu, Pére troisie: 111 — son rave 175 — mort de sa femme 178 — sa propre mort 178.

Tchou-hi, néo-confaciliste: 633 seq. —
son matérialisme dynamique 634 —
son influence néfaste sur la Chine
moderne 68t seq.

Temple des Angétres: sauctuaire et niche 29, 30 — les sept tablettes 99 A. 120.

Teng-si, legiste: 235.

Terre Pure, paradis d'Amitabha: 565 seq.

Thétame: chinois antique 16 H. 112. 141 F. 537, 540, 692 — amidiste 567. 568, 570, 579, 585 — taoiste 579, 585. 586, 587.

Tortue, divination par l'écaille: 15. 71.

A. 19 D. 21 F — réputée infaillible 52
F — instrument de gouvernement
58 — sous la dynastie Tcheou, grilliage 71 B, perforation 77 P — oracles
divers 72 à 76 — parfois truqués 76.

Traditionalisme exclusif des Lettres depuis Sunn-treu; 282

Transformisms: 163.

Tribus aborigénes fétichistes infectérent les Chinois de leurs superstitions: 15.

Trois Pars, trinité tuoiste : 514, 543, 585. Tuenn-yen, son œuvre : leçon 33.

Ta'inn Cheu-beang-ti, le Premier Empereur de la dynastie Ta'inn: leçon 31.— Il fait détruire les archives 260. 337... et châlie l'insubordination des Lettrès 262. 337.

Tzen-sen, petit-fils de Confucius. Son œuvre: 225.

U-houng, voyer Pur Auguste...

Ullambana, (ète des morts buddhiste:

Urnes des Tcheou: 259, 286, 200;

Vampires: 346, 593, 663, 605, 608, 614, 618, 619,

Védantisme chinois: 524, 528.

Viandes offertes, part donnée aux parents et amis: 98. 107.

Vie et mort. Voyez identité.

Vieux objets devienment transcendants: 394, 612, 613.

Voie moyenne, de Confucius 133, Trauseu 225, et Sunn-treu 282 6. — Effet qu'ent extle doctrine sur la nation 698

Wang-hu, dit Koei-kou-treu, legiste. Son opportunisme politique: 247.

Wang-tch'oung fataliste, leçon 44 controversiste, leçon 45.

Wei-yang légiste, leçon 28.

Yang-hioung: 325.

Yang-tchou, fataliste, égoiste : 203 seq. 233.

Yao-koai, spectres, monstres: 591-

Ting-chao, son œuvre: 350.

Yinn-wonn, légiste: 240.

Yinn-yang, les deux modalités 126 C —
leur giration et révolution 136, 137, 144, 148, 157, 168, 173, 182, 314, 333, 348, 624, 626, 628, 634, 646 seq.



# Table des Illustrations.

L'empereur Vao. page 4.
L'empereur Wenn. 321.
L'empereur On. 38.
Einpereur et impératrice de la dynastie Tcheou. 223.
Costume ancien. 7, 188, 214, 222, 294.
Armes antiques. 8.
Char de guerre antique. 48.
Bannière impériale antique. 193.
Sceptres et plaques de créance. 7, 234, 298, 327.
Instruments de musique. 10, 63, 239, 264.
Vases et usteusiles rituels. 23, 78, 85, 89, 98, 122, 201, 208, 273, 312, 332.
Graphies antiques. 24 à 37, 47, 141, 245, 270, 284.
Diagrammes et schémas. 57, 80, 81, 136, 179, 314.

Temple du Souverain d'en haut, 288, l'ablette du Souverain d'en haut. 70. Terrasse du Ciel, 61. Offrands un Ciel. 90. Terrasse de la Terre, 202, Tertre du Patron du sol, 86, Offrande au Patron du sol, 166. Tablette de l'Ancêtre de la dynastie. 180. Offraude aux Ancêtres de la dynastie. 194. l'ablettes des astérismes, 210. Tablettes des méléores, 246. Offrande ous mouts, 252. Offrands aux fleuves, 274. Offrande au solell. 319. Offrande à la lune, 328. Offrande & Conjuctus, 690. Prostration devant Confucius, 692.

Confucius 123, 183, 688, 688, Mencius 224 Ts'inn Cheu-hoang-ti 257, Tong-tchoungchou 308 Tcheug-huan 388, Tchou-hi 620, 632 Neonyang-sion 636 Sou-cheu, frontispica

#### Taoisma.

Lao-tzen 142, 112, Génies moistes 114, 422, 503, 550, 418, 454, 504, 588, 684. Fée Si-wang-mou 420. Fée des éclairs 614. Solliaira tuoiste 512. Genésa de l'être transcendant 402, 404, 106, 408, 110; Multiplication de soi-même 416. Cour du Pur Auguste 580, 582 581. Gênie de la ville et Génie du lieu 592. Satellites infernaux 590.

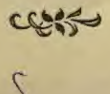
### Buddhisms.

Le Buddha eniant 353. Le Buddha 354, 358, 360, 362, 462, 470. Schéma d'un monde buddhique 365. Enfers buddhlques 368, 370, 372, 374. Roue de la métempsycose 376, 387. Mara le Tentateur 396. Paradis d'Amitabha 382, 424 Koan-cheu-yinn 420, 428, 560, 562, 564, 566. Moines buddhistes chingis 483. Moine buddhists pelerin 134. Moine en contemplation 536, - tenté 438. Bodhidharma 518.

# Errata.

Page 14, ligne 5, date 2302 corriger 2002

L'impression de ce Volume a été terminée le 3 Mai 1917.



# Au Révérend Père Léon Wieger S.J.

C'est avec une hienveillance toute spéciale que le Saint Père Pie X a agréé le filial hommage de la collection de ves différentes œuvres composées et publiées en langue chinoise, et sur l'usage de cette langue même.

Continuant les glorieuses traditions, les nobles exemples des missionnaires catholiques, en particulier des Fils de Saint Ignace, qui, à travers les siècles, se rendirent si méritants de l'Eglise et de la société, non soulement par leur héroique dévouement et leur sublime apostolat, mais encore par la culture des lettres et des sciences, vous avez joint l'étude au ministère sacré, et vous avez en la consolation d'offrir sux missionnaires et aux fidèles de la Chine les fruits de vos travaux intellectuels et de l'expérience de vos longues années passées dans ce vaste Empire.

Aussi bien l'Auguste Pontife est-Il heureux de vous exprimer ses vives félicitations pour vetre zèle et pour les nombreux ouvrages, fort appréciés, que vous avez publiés jusqu'ici, et que vous vous proposez de publier à l'avenir.

Vous avez d'abord procuré aux missionnaires l'avantage et le moyen d'apprendre la langue et les choses de la Chine avec une notable épargue de temps.

Vos recuells de sermons, de catéchèses, vos opuscules accétiques, offrant ensuite aux prêtres séculiers, aux séminaristes, catéchistes et chrétiens. le moyen d'apprendre et d'exposer la religion avec sûreté et d'une manière conforme aux besoins de leur ministère.

Vous avez ainsi bien mérité de l'Eglise, de vos confrères dans l'apostolat, et des chrétiens qui vous seront reconnaissants de leur avoir fait part des résultats de vos études et de l'ardeur de votre zèle.

Vos ouvrages contribueront à jeter plus abondamment dans les âmes la divius semence: puisse-t-elle y germer, et, avec la grace de Celui Qui soul donne l'accroissement, y produire surtout des fruits précioux et abondants de vie chrêtienne et de salut

Tels sont les vœux ardents du Souverain Pontife Qui, en prient le Divin Maître de les bénir, et en vous encourageant à poursuivre vos travaux, vous accorde avec effusion de cœur la Bénédiction Apostolique.

Je saisis volontiers cette occasion pour vons exprimer, avec mes félicitations, Mon Révèrend Père, mes meilleurs sentiments en Notre Seigneur. R. P. Leoni Wieger S.J.

Rev. Pater.

Pervenerunt Ewo S, huius Congregationis Praelecto, unum post allud, trie sacrarum Concionum volumina a Te edita, ipsique humanisaime transmissa. Cum in
praesanti mgra adhuc valetodino sit, mihi gratissimum munus commisit Tibi referendi grates: operis vero cum aummariam cognitionem perceperit, waxima lande
cehonestandum duxit propositum tunun rem efficiendi perapportunum, tum missionariis difficillimum Sinensium sermonem non probe callentibus, tum indigenis
sacerdotibus per brevem et practicam expositionem praecipnorum thematum ox
Evangeliis desumptorum, tum denique fidelibus cunctis plarimum cupientibus ut
orali praedicationi doctrinæ traditio scripta iungatur, Gratulatur insuper Tibi,
quod scientia sinici sermonis et cognitione morum istarum gentium, tanto iabore
et dinturna commoratione percepta, large utaris ad Dol gloriam et animarum salutem. Rogat imo Deum, ut Tibi vires addat, et labores tuos amplissima sua Benedictione foecundet. Ego vero Tibi fausta cuncta et felicia precor ex corde.

P. T.

Addinos servus.

Pro Emo Card. Praelecto (G.M. Gotti)

C. Laurenti Secretarius

## Euvres religiouses.

Catéchèses à l'usage des néo-missionnaires. Texte chimis, figuration, traduction française, appendices, tables de noms et de mots; 630 pages.

Conciones neo-missionariis dicatæ. Tomus primus, Missio. Textus sinicus, figuratio phonetica, summaria lutina, cienchus interrogationum; 858 pag. — Tomus secundus, Festa. (251 pag. — Tomus tertius, Homiliæ, 519 pag.

耶蘇受 Wesou cheou nan. Passio D.N. Jesu-Christi, sinice; 105 pag.

图 来 Seu mono. De Novissimis, sinice tantum; 206 pag.

+ M Cheu kie. In Decalogum, sinice fantum; 160 pag.

🎇 🗃 Tchan li. Festa annua, sinice tantum; 295 pag.

敬 暴 整 億 Kingmou Chengt'i De cultu SS. Eucharistia et trequenti Communione, sinice tantum; 72 pag.

日 川 福 Jen young teang. Breves Meditationes, shince tuntum: 434 pag.

Série à suivre...

# Euvres profance.

# Chinois parté.

Manuel, Grammaire, phrasiologie, etc. 3º édition, 1146 pages. Narrations populaires, 3º édition, 785 pages.

### Chinois scrit

Brammaire, phraséologie. 102 pages. Étude des Caractéres, le édition, 1200 pages.

### Choses de Chine

Textes historiques. Sommalre de Chistofre chinoise, dopuis l'origine jusqu'en 1905, avec texte; 2173 pages, 25 cartes, tables, etc.

Textes philosophiques. Sommaire des nations chinoises, depuis l'origine jusqu'à nes jours, avec texte; 550 pages, illustrations.

Morals et Usages, 2º edition, 548 pages.

Folk-lore chinois, 422 pages.

# Religious et doctrines chinoises.

Histoire des Croyances religieuses et des Opinions philosophiques en Chine, depuis l'origine jusqu'à nos jours; 722 pagest lliustrations.

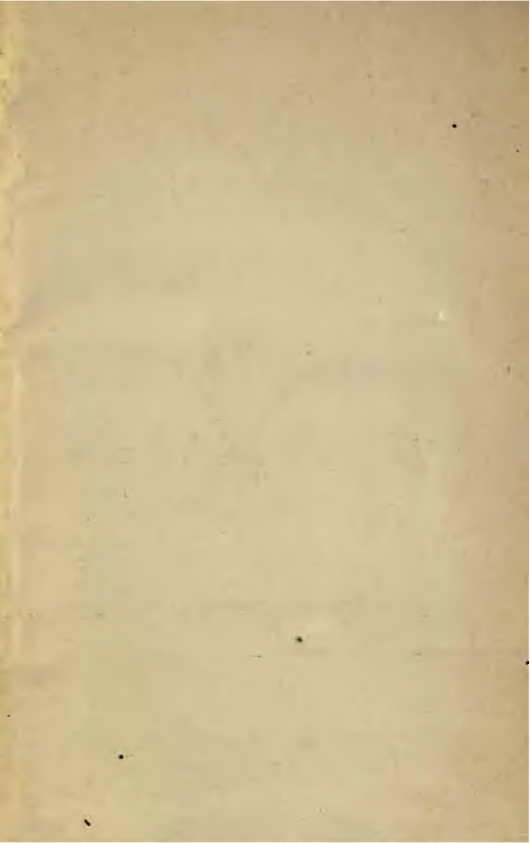
Taolame — Tomo I. Le Canon taolate. 336 pages. — Tomo II. Les Pères du système taolate. 521 pages. — Série terminée par l'Histoire ci-desaus.

Buddhiame chinois. — Tomo I. Introduction. Monachisme. 479 pages. — Tome II. Les vies chinoises du Buddha. 553 pages, Illustrations. — Série terminée par l'Histoire ci-dessus.

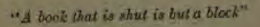
#### S'adresser.

A. Challamel. Editeur. 17 cue Jacob, à Paris. Imprimerie de Tou-sé-wé (Zi-ka-wei), près Shanghai. [Le Directeur.] Procure du Chung-te-tang, 18 rue S' Louis, à Tientsin. [Le Procureur.]









GOVT. OF INDIA

Department of Archaeology

NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

BARIA 148- N. PETRIS